Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Zur psychologischen Aetiologie des Krieges [Fortsetzung]
Autor: Oczeret, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917285

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR
PSYCHOLOGISCHEN AETIOLOGIE
DES KRIEGES

1L

Um die Bedeutung des Krieges als psychologisches Phanomen
fiir unsere Zeit zu ergriinden, skizzierten wir vor vierzehn Tagen
das Werden unserer romanisch - germanisch - slavisch - europédischen
Kultur und sahen zuletzt, dass das, was in Jahrhunderten organi-
schen Werdens als Niederschlag der hochsten Kulturen im Orient,
Hellas und Italien entstanden war, den urwiichsigen Naturvolkern
des Nordens fast plotzlich aufgepiropft wurde. Wie verhielten sich
diese Volker dazu? Auf welche Art suchten sie, das nahezu Un-
fassbare sich anzueignen?

Einerseits dichteten sie Christus um, machten aus ihm einen
michtigen Konig, aus seinen Jiingern kiihne Degen; Ziige wie die
Verwundung des Malchus durch Petrus wurden hervorgehoben,
andere etwa vom Hinhalten der linken Wange nach einem Streich
auf die rechte, wurden ignoriert usw. (vgl. Heliand.) Andrerseits
aber, und das ist fiir unsere Betrachtung das wesentliche : aus dem
Bediirfnis heraus, das, was man rein ahnungsmaflig als erstrebens-
wert und vorbildlich empfand, anzunehmen, und bei der Unfshig-
keit, es tatsidchlich zu leben, nahm man zunichst die Ausdrucks-
formen gewisser ethisch-psychologischer Vorginge und Zustinde
an; man markierte Demut, Erbarmen, Reune — und zwar in ganz
iibertriebener Weise.  Daher erkliren sich auf mittelalterlichen
Bildern jene outrierten Gebirden der Selbsterniedrigung, des Mit-
leids, der Zerknirschung usw, Sie entsprechen den konkreten Vor-
gingen: ,Wer irgendwie erhoht werden sollte, der Herzog, der
zum Konig, der Monch, der fiir ein hohes Kirchenamt ausersehen
war, der suchte seine Unwiirdigkeit durch bestimmte Gesten zu
zeigen. Trinen der Rilhrung und der Bescheidenheit flossen in
beiden Fillen, der Fiirst fdllt vor seinen Genossen unter Trinen
auf die Knie, der Monch flieht weinend und sucht sich der An-
nahme der hoheren Wiirde zu entziehen.... Wer als gabe-
heischender, elender Mann sich nahte, den musste sein AuBeres

598



schon als Ungliicklichen kennzeichnen, und Jammer und Tridnen
waren wieder vonnoten“ (Steinhausen).

Man wird hier méglicherweise einwenden, dass demnach die
durch das Christentum uns anerzogene Kultur auf Ersetzung des
Natiirlichen durch die Unnatur hinausliefe. Das ist im gewissen
Sinne richtig, und es ist bewundernswert, was in dieser Schule
erzielt worden ist. In welchem MaBle die urspriingliche Natur des
Menschen gebindigt, die AuBerungen urwiichsigster Leidenschaiten
beherrscht und geziigelt worden sind, mogen zwei Beispiele dar-
tun, genauer: Beispiel und Gegenbeispiel.

Im zweiten Band seiner Geschichte der deutschen Kaiserzeit
erziahlt Giesebrecht eine Episode aus dem Leben Kaiser Konrads II.
Der Kaiser hegte von alter Zeit her einen tiefen Groll gegen den
Herzog Adalbero und war von solcher Bitterkeit gegen ihn erfiillt,
dass er die Markgrafen und andere Firsten, die gerade am Hofe
waren, berief und ihnen gebot, Adalbero sein Herzogtum und seine
Mark durch richterlichen Spruch zu entziehen. Die Fiirsten urteilten
jedoch, ohne die Gegenwart und Zustimmung des jungen Konigs
Heinrich koénne dies nicht geschehen. Hierauf liel der Kaiser
seinen Sohn rufen, stellte ihm Adalberos Unrecht vor und ver-
langte die dem Verbrechen gebiihrende Bestrafung des Herzogs;
er bestand darauf, dass der Karnthner das Herzogtum verlieren
miisse. Aber der junge Konig erklarte, eingedenk eines fritheren
mit dem Herzoge geschlossenen Vertrages, unter den hdochsten
Beteuerungen seiner Ergebenheit und Treue dem Vater, dass er
dazu seine Hand niemals bieten kénne und diirfe, und blieb hart-
nickig bei dieser Erklirung. Lange wurde die Sache verhandelt.
Ermahnungen, Drohungen, Bitten des Vaters fiihrten zu nichts;
der junge Konig blieb hartnickig bei seiner Meinung. Endlich
sank der Kaiser, sich erhitzend und im tiefsten Herzen durch den
Widerstand seines Sohnes verwundet, vor aller Angesicht ohn-
michtig zur Erde hin; sprachlos, mit geschlossenen Augen, wie
von Sinnen wurde er aufgehoben und man brachte ihn auf ein
Bett. Nach einiger Zeit kam er wieder zu sich und liefi alsbald
wiederum seinen Sohn und die Fiirsten rufen. Auf das tiefste
demiitigte er sich vor ihnen, seiner kaiserlichen Majestit vergessend ;
unter Tranen warf er sich vor seinem Sohn auf die Knie und be-
schwor ihn, seines Vaters zu gedenken, den Triumph ihrer beider-

599



seitigen Feinde nicht zu vermehren, nicht dem Reiche den grofiten
Schimpf und sich selbst ewige Schande zu bereiten, indem er sich
von seinem Vater lossage, Da wurde endlich der junge Konig
durch die Trianen des Vaters geriihrt, ging in sich und ergab sich
in das Gebot und den Willen des Kaisers. Er erklarte, dass er
durch einen Schwur, den er frither Adalbero geleistet, gebunden
gewesen sei, und dass sein Erzieher, der Bischof Engelbert von
Freisingen, ihn zu diesem Schwur bewogen habe. Hocherziirnt
fragte der Kaiser den Bischof, ob dem so wire. Dieser verhehlte
es nicht und suchte sich damit zu rechtfertigen, dass er den
Schwur nur veranlasst habe, um Adalbero dem Koénige treu zu er-
halten, der Schwur selbst iiberdies nichts anderes enthalten habe,
als was sich ohnehin verstanden hitte, dass namlich der Herzog
ohne Urteil und Recht keinen Schaden an Leib und Gut erleiden
sollte. Aber der Kaiser horte wenig auf solche Entschuldigungen,
fuhr mit der gr68ten Heftigkeit auf den Bischof los und wies ihn
aus der Tiire; unter einer Flut von Schmihreden zog sich der
Bischof schambedeckt zuriick. Hierauf kehrte der Kaiser zum
Fiirstengericht zuriick, welches Herzogtum und Mark dem Kérnthner
absprach. — — — — —

Es scheint mir, dass ich mich hier jedes Kommentars enthalten
kann. Die Willkiir im Handeln, die Mafilosigkeit im Begehren,
die Unbeherrschtheit der Affektduflerungen bei einem hochstehenden
Manne, der zur geistigen Auslese seiner Zeit gehorte, sind in der
kurzen Episode eindrucksvoll wiedergegeben.

Und nun eilen wir 800 Jahre voraus. Das Gegenbeispiel
findet sich in den Aufzeichnungen Stanleys. Stanley war 1869
oder 1870 ausgeschickt worden, um den englischen Missionar und
Forschungsreisenden Livingstone zu finden. Dieser war auf einer
Expedition ins Innere Afrikas verschollen und schlimme Geriichte
drangen nach Europa iiber ein Ungliick, das ihn ereilt haben
sollte. Tatsichlich befand er sich am Leben, war aber in grofler
materieller Not, zudem krank. In Ujiji am Taganjika-See stie
Stanley auf die Expedition des Gesuchten. Er schildert die denk-
wiirdige Begegnung zwischen Retter und Gerettetem folgender-
maflen:

,2Inzwischen hatte die Spitze unseres Zuges Halt gemacht;
der Fiihrer war aus der Reihe getreten und hielt seine Fahne hoch

600



empor, wihrend Selim, der Dolmetsch, mir zurief: ,Herr, ich sehe
den Doktor! Er ist ein ganz alter Mann mit einem weiflen Bart!“
— Und ich — was hitte ich nicht drum gegeben, wenn ein
Stiick freundlicher Wildnis mich jetzt umfangen hitte, damit ich
ungesehen meiner Freude in irgend einem Blodsinn hitte Luft
machen konnen, etwa indem ich mich wie toll in die Hand biss,
oder Purzelbaum schlug, oder auf benachbarte Bidume einhieb,
um all die stiirmischen Gefiihle zu beschwichtigen, die ich kaum
beherrschen konnte! Mein Herz schligt wie toll, aber mein Gesicht
darf keine Bewegung verraten, um nicht der Wiirde eines Weifien,
der unter so ungewohnlichen Umstinden auftritt, Eintrag zu tun.

So tat ich denn, was ich fiir das Wiirdigste hielt. Ich driangte
die Leute auseinander und schritt durch die Spalier bildende Menge
auf den Halbkreis von Arabern zu, vor denen der weifle Mann
mit dem grauen Bart stund. Wie ich so langsam auf ihn zukam,
sah ich, dass er blass und erschopft aussah; er trug eine blduliche
Miitze mit verblichenem Goldband, ein Wams mit roten Armeln
und ein Paar graue Zwilchhosen. — Am liebsten wire ich auf
ihn zugelaufen, aber dazu war ich angesichts der Menschenmenge
zu feig; oder ich wire ihm um den Hals gefallen, aber da er ein
Englinder war, wusste ich nicht, wie er das aufnehmen wiirde. So
tat ich denn, was Feigheit und falscher Stolz mir eingaben, —
ich ging gemessen auf ihn zu, nahm den Hut ab und sagte:
»Dr. Livingstone, wie ich vermute?* ,Jawohl!* antwortete er mit
einem giitigen Lidcheln und liiftete die Miitze. Ich setze meinen
Hut wieder auf, er die Miitze, und wir driicken uns die Hinde;
dann sage ich laut: ,Doktor, ich danke Gott, dass es mir ver-
gonnt ist, Sie zu sehen;“ ,und ich,“ erwiderte er, ,bin dankbar,
dass ich Sie hier willkommen heiflen kann.* — Ich wende mich
den Arabern zu und nehme den Hut ab in Erwiderung ihrer
Willkommenrufe. Dr. Livingstone stellt mich ihnen vor und nennt
meinen Namen. — Und dann vergessen wir, Livingstone und ich,
die Menge, vergessen meine Leute, die die Gefahren mit mir
geteilt, und wenden uns der Hiitte zu. Livingstone weist auf die
Veranda, oder besser gesagt, auf die Plattform aus Lehm unter dem
breit vorspringenden Dach; er weist auf seinen besonderen Sitzplatz.
Ich protestiere, aber er gibt nicht nach, und ich muss ihn nehmen.*

Die Gegeniibersteliung dieser beiden Episoden ist lehrreich.

601



Jede verkorpert ein Stiick Kulturpsychologie. Auf der einen Seite
der Mensch des 11. Jahrhunderts. Welche Unbeherrschtheit der
Aifekte, welche Ziigellosigkeit in ihren AuBlerungen! Wie primitiv
sind noch die sittlichen Anschauungen bei einem Manne der
hochstkultivierten Gesellschaftsschicht! — Und 800 Jahre spiter!
Wie vollkommen hat sich die Zucht und Erziehung der Kirche
durchgesetzt! Unter unendlichen Miihsalen, durch gliihende Salz-
steppen und undurchdringliche Wilder sucht ein Fremder den
Fremden, eilt ihm zu Hiilfe, bringt ihm die ersehnte Rettung —
um im Momente der Erfiillung mit einem einfachen Hindedruck
alles, was an natiirlichen Gefiihlen sich vordringen und laut werden
mochte, zu sagen; welche Disziplinierung des inneren Menschen !
Welche Biandigung der Natur! Die Motive der Barmherzigkeit und
menschlichen Anteilnahme, der Nichstenliebe und Fernstenhilfe
haben lebendige Kraft erlangt.

Aber freilich gerade bei der Episode von der Begegnung
Livingstones und Stanley fillt uns etwas auf, was Zweifel und Ein-
winde wecken koénnte. Ist die Biandigung der Natur hier nicht
schon so weit gediehen, dass sie an Vergewaltigung streift? Und
damit taucht auch die Gesamtirage auf, ob das Erziehungsprinzip,
das Christentum und Kirche dem europidischen Naturmenschen
aufjochten, so Gewaltiges es leistete, nicht auch Gefahren in sich
birgt, antagonistische Krifte, die unter Umstinden zur Selbst-
aufhebung der Entwicklung fiihren kénnten.

Denn im Grunde genommen: worauf lief es hinaus? — Auf
eine Unterdriickung des ganzen natiirlichen Menschen, mit seinen
Neigungen zu Gewalt, Grausamkeit, zu Gesetzeslosigkeit und Aus-
schweifungen jeglicher Arf; auf eine Unterdriickung und Nieder-
haltung nicht nur der TriebsiuBerungen, sondern auch der Triebe
selbst. Diese wurden zum Bgsen kat exochen, wurden verdammt
und verlengnet, und sobald sie sich irgendwo duferten, gewaltsam
in ihr dunkles Seelengehiduse wieder hineingestopft.

Mit anderen Worten: der Mechanismus, der bei der Sittigung
der europdisch-christlichen Menschheit titig war, beruht — psycho-
logisch gesprochen — auf der Verdrdngung. Er birgt, trotz seiner
Leistung fiir die Kultur, antagonistische Krifte in sich, die unter
Umstidnden zur Selbstaufhebung der Entwicklungsbewegung fiihren
konnen. Aus folgenden Griinden:

602



Erstens. Der Verdringungsmechanismus als erzieherisches
Prinzip ist in der Tiefenwirkung beschrankt durch die Einseitigkeit
seiner Wirkungsweise. Solange das Triebleben der Menschheit
noch ein ungeformtes Gewoge gewaltigster Urkrifte bildete, lag
die Gefahr nahe, dass diese Michte, einmal entfesselt, alles riick-
sichtslos niederwarfen und zertriimmerten. Einmal in feste Schran-
ken und Strombahnen gewohnt, wird die grob-destruktive Kom-
ponente immer geringer, hingegen wichst die Gefahr, dass der
Mensch einen ganzen grofien Teil seiner Einzel-, wie Gesamt-
personlichkeit verliert und schlieilich verleugnet. Das fiihrt dann
zu einer Erscheinung, die man, moralisch gesprochen, als Heuchelei
bezeichnet, die aber hiufig, psychologisch ausgedriickt, auf einer
PersOnlichkeitsspaltung beruht. — Es beeinflusst aber auch das
ganze Denken und Fiihlen. Aus der immer wieder stereotyp
wiederholten kategorischen Forderung: so sollst du sein! wird im
Laufe der Zeit die Vorstellung wirksam: und ich bin es auch! —
Auf diesem Wege aber kommt die Menschheit nie zur Selbstdndig-
keit weder des Denkens noch des Handelns; sie bleibt im Banne
der normativen Betrachtung befangen. (Vgl. Vierkandt, Naturvolker
und Kulturvilker 1, 5.)

Zweitens. Jener abgesprengte, verdringte und zum Bdsen
schlechthin erkldrte Teil unserer Personlichkeit wird| dadurch, dass
wir die Blicke gewaltsam von ihm abwenden, nicht aus der Welt
geschaift; er bleibt in uns und wird durch die Heimlichkeit seiner
Existenz um so unheimlicher. Nicht nur weil verborgene und un-
erkannte Michte am schmerzlichsten quilen (wir werden am
schlimmsten von unsichtbaren Hinden gebogen und gequilt, sagt
Nietzsche), sondern weil diese Krifte in die Tiefen der Seele ver-
schlossen, ein Stiick unbeherrschter Natur darstellen, das jederzeit
die Fesseln sprengen kann und dann, von der Vernunft unkontrol-
liert, die ganze Unsinnigkeit entfesselter Elemente betdtigen kann.

Drittens aber. Jene undifferenzierten, noch richtung- und be-
stimmungslosen Krifte sind eben nicht bgse schlechthin, sondern
enthalten ungesondert Moglichkeiten zum Destruktiven wie zum
Schépferischen in sich; es fehlt die richtunggebende, formende
Hand. Nietzsche wusste das. Im Menschlichen Allzumenchlichen
schreibt er: ,Wer jene zerfurchten Kessel sieht, in denen Gletscher
gelagert haben, hilt es kaum fiir moglich, dass eine Zeit kommt,

603



wo an derselben Stelle ein Wiesen- und Waldtal mit Bichen darin
sich hinzieht. So ist es auch in der Geschichte der Menschheit;
die wildesten Krifte brechen Bahn, zunichst zerstérend, aber trotz-
dem war ihre Titigkeit notig, damit spiter eine mildere Gesittung
hier ihr Haus aufschlage. Die schrecklichen Energien — das, was
man das Bose nennt — sind die zyklopischen Architekten und
Wegebauer der Humanitat.

Es wire in der Tat der grofite Verlust, der die Menschheit
betreffen kdnnte, wenn sie nie an ihr ,Boses“ herankommen koénnte,
um es in Besitz zu nehmen und kulturell zu erschlieffen. Kraftlose,
farblose lebende Automaten miissten die Menschen werden; indi-
vidualistisch-selbststichtig, ohne Schwung zum Schaffen und Handeln.

Die grofle Frage ist nur, ob jene schiitzenden Hiillen, die
die Erziehung dem ungeformten Kern des innern Menschen an-
gelegt hat, widerstandsfahig genug geworden sind, um destruktive
Ausbriiche zu verhindern, wenn man einmal beginnt, die Schalen
zu liiften. _

In den letzten Jahrzehnten hat man sich von verschiedenen
Seiten her an diese Frage herangemacht. Im Grunde hat sie Darwin
aufgeworfen, und die Kirchenvéter aller Kulturlinder als Trager
und Hauptverkorperer des Verdrdngungsprinzips spiirten mit feiner
Witterung in ihm ihren Todieind. Mit der behutsam-stihlernen
Hand des Wissenschaitlers zerriss er unbarmherzig die Illusion von
der Gottahnlichkeit und Einzigartigkeit des Menschen, gab uns der
Erde wieder und lehrte uns sehen, wie nah wir dem Tiere stehen.
Und seither drang der Entwicklungsgedanke in alle Disziplinen ein,
und die Methoden der Embryologie und vergleichenden Anatomie
wurden auf die Geschichtswissenschaft, Volkswirtschaft, Soziologie
angewandt und wirkten auBerordentlich befruchtend.

Man gewann dabei langsam den Mut — auf das Heldengedicht
zu verzichten und seine geschichtlichen Vorfahren durch Vergleichung
mit den lebenden Primitiven kulturell und sittlich einzuordnen;
zu sehen, wie sie waren, statt wie die Wunschphantasien sie aus-
gestattet. John Lubbock war unter den ersten, die zur Erginzung
unsrer Kenntnisse iiber unsere prihistorischen Vorfahren lebende
Naturvolker heranzog. Miiller-Lyer zog die grofien Richtlinien der
Entwicklung vom Primitiven zum modernen Mitteleuropder. In
andrer Weise, aber mit nicht weniger Mut und Oifenherzigkeit,

604



stellte Vierkandt Naturvolker und Kulturvolker gegeniiber und deckte
die mancherlei Spuren von Halbkultur mitten in unserer Vollkultur
auf. Dabei ist ein Stiick Gotteskindschaftswahn mehr in die Briiche
gegangen, namlich die naive europazentrische Orientierung unseres
gesamten Denkens und Urteilens. Aber die kulturhistorische Paldonto-
logie der Ethnologen brachte uns dafiir unserem tieferen Selbst
nidher und unseren verschiitteten Lebensquellen. Das Interesse fiir
das Primitive iiberhaupt wurde geweckt. Bemerkenswert ist auch
das Wiederbeleben langst vergessener primitiver Kunstformen. Und
da jede Form einen Inhalt hat, darf man schlieflen, dass gleich-
sam mit einem Schub unserer Entwicklung Probleme mobilisiert
und zur Konstellation gebracht worden sind, fiir die jene von
allen Eintagsfliegen beldchelten kiinstlerischen Gestaltungen, den
addquaten Ausdruck bilden.

Auch der Naturalismus der Achtziger- und Neunzigerjahre
gehort hierher. Er bedeutet eine Etappe in dem grofien und
bedeutungsvollen Prozess der Wirklichkeitsbemichtigung, an dem
wir alle, ob wollend oder nichtwollend, teilnehmen, einen Ver-
such, die rosenroten Schleier unseres infantilen Weltbildes zu
zerreiflen.

Auch die Individualpsychologie zog aus der sich bildenden
neuen Einstellung des Menschen zu seinem Selbst entscheidende
Folgerungen und begann, Tatsachen zu sehen, zu beschreiben, zu
behandeln, die jahrzehntelang, gleichsam einem stillschweigenden
Ubereinkommen gemif, totgeschwiegen und weggesehen worden
waren, so dringend und unausweichlich sie eigentlich waren. Sie
schuf sich neue Methoden, ich mochte fast sagen, neue Organe
der Wahrnehmung und Forschung und begann, ohne Riicksicht
auf die Ergebnisse — und das allein wohl darf man Wissenschaft
nennen — abzuteufen. Manches, was dabei zum Vorschein kam,
beliebte wenig; es entsprach nicht unseren aufgestellten Normen
und weckte daher erbitterten Widerstand. Ich erinnere nur an die
ganz unsachliche Kritik, die sich Sigmund Freud zuzog. So sehr
er in manchem geirrt haben mag, wir wiren nicht so unidhig
gewesen, seine Ideen zu priifen, wenn die jahrhundertelange Ge-
wohnung ans Verdrangen alles dessen, was unserem Bewusstsein
peinlich ist, uns nicht mit tausend Widerstanden rein subjektiver
Natur erfiillt hatte.

605



Die Verdrangung, die, wie mehrfach betont, fiir die Sittigung
Wertvolles geleistet, war schlieBlich sakrosankt erkldrt worden;
kein Wunder, dass man sie nicht aufgeben wollte und will, dass
man sich gegen den neu auftauchenden Gott wehrte! Fiir viele,
bei denen die Hemmungen noch nicht fest genug sein mochten,
bedeuteten die Gedanken Freuds tatsichlich eine Geifahr, ndmlich
die, real zu leben, von dem es lediglich galt, es anzuschauen, zu
priifen und als ein Erkenntnisfaktum zu acceptieren. Aber wie
sagt Zarathustra: ,Deine wilden Hunde wollen in die Freiheit;
sie bellen vor Lust in ihrem Keller, wenn dein Geist alle Ge-
fangnisse zu l6sen trachtet* .

Indessen half alles wider den Stachel ldcken nichts. Die Bahn
der Entwicklungsgeschichte des menschlichen Geistes fiihrt in der
Richtung allmahlicher Aufdeckung aller dunklen, unbekannten,
unbewussten Seelenpartien. Es ldsst sich, wie Lamprecht schreibt,
»mit unbedingter Sicherheit sagen, dass im Verlaufe grofier mensch-
licher Entwicklungen eine Steigerung der Intensitdt des urspriing-
lichen Seelenlebens in dem Sinne eintritt, dass immer weitere
Seiten dieses Seelenlebens in das Bewusstsein gehoben werden*.

IV.

Als der Krieg ausbrach, erhoben sich in England sowohl wie
in Deutschland Stimmen gldubiger Menschen, welche mutig die
Frage auiwarfen, ob der Krieg mit dem Christentum vereinbar sei.
Nur wenige wagten die Antwort, welche allein richtig gewesen
wire, (Sie wagten Kopf und Ehre.) Die meisten versuchten, sich
mit dialektischen Fechterstiicklein aus dem Konflikt zu ziehen.¥)
Es ist aber ganz klar, dass der Krieg dem Geiste des Christentums
widerspricht, mit ihm unvereinbar ist. Hingegen wire die Frage
berechtigt, ob wir denn nun fiir alle Zeiten im Banne der christ-
lichen Weltanschauung bleiben miissen, immerfort die Wirklich-
keit umdichtend und wegdichtend, um uns die Unvereinbarkeit des
christlichen Geistes mit unserem inneren Menschen und unserer

*) Bezeichnend fiir den scholastischen mittelalterlichen Geist, aus dem
heraus gelegentlich argumentiert wurde, ist eine Einsendung in Nr. 1131 der
Neuen Ziircher Zeitung (29. VIIL 1915). Ein Theologe erklirte hier, der Krieg
widerspriche durchaus nicht dem Christentum; nirgends in der Bibel stinde,
man diirfe nicht toten, sondern nur — man diirfe nicht morden.

606



Welt, wie sie ist, nicht eingestehen zu miissen. Es scheint mir,
es widre verfehlt, wollten die Gldubigen immer weiter darauf be-
harren: wir miissen noch tiefer ins Christentum hinein. Wir
miissen vielmehr versuchen, zu einer Weltanschauung zu kommen,
die neben den hohen, zum Teil iiberhohen Anforderungen des
Christentums, mit der menschlichen Natur, wie sie ist, rechnet.
Wir miissen uns daran gewdhnen, das Bose in uns als Tatsache
zu akzeptieren und von hier aus neue Lebensmdéglichkeiten an-
streben. Die Welt wird dabei nicht in Triimmer sinken, die Kultur
nicht untergehen, wohl aber auf eine realere und ehrlichere Basis
gestellt werden. Es sind eben Hass und Gewalt auch Wege, auf
denen die Menschen sich einander nidhern, keineswegs blofl Liebe
und Mitleid. So waren fiir die meisten Mitteleuropder, auch die
gebildeten, vor einigen Jahrzehnten Serben, Bulgaren, Monte-
negriner ein undifferenziertes Chaos von Mausefallenfabrikanten,
Hammeldieben und Operettenfiguren. Hétten diese Volker auf dem
Wege der Feindesliebe und Unterordnung unter den viterlichen
Willen Gottes verharren wollen, dann wiren sie noch heute unter
der anarchischen Herrschaft der Tiirken. Nur auf dem Wege der
Gewalt konnten sie den Kampf um ihre nationale Individualitit
siegreich bestehen und sich die Achtung erwerben, die ihnen
heute gezollt wird — und deren sie offenbar schon vorher wert
waren.

Interessant ist es auch, zu beobachten, wie auf der Basis des
Primitiv-Kollektiven, die wir durch die grofie Regression des
Krieges erreicht haben, nicht nur zwischen Volksgenossen vorher
ungekannte und kaum fiir moglich gehaltene Beziehungen gegen-
seitiger Achtung und Teilnahme sich einstellen, sondern auch von
Feind zu Feind. Ich verweise hier auf die Ausziige aus russischen
und Osterreichischen Blittern, die in den Basler Nachrichten vom
16. August 1915 (Nr. 411) verdffentlicht wurden. Mit welcher
Achtung urteilen hier Feinde iiber einander! Auf primitiven
Stufen lernt man den Menschen eben aus der Krait seiner Faust
und seiner militarischen Uberlegenheit schitzen und ihm die
Stellung einriumen, die ihm gebiihit. Und wir sind so primitiv.

Aber blicken wir vor allem in das Innere der Staaten.
Welchen Wandel hat die Entbindung der dngstlich unter Verschluss
gehaltenen primitiven Kriite vollbracht! Allen Volkern ist dies

607



das grofie erstaunende Erlebnis gewesen: welche ungeahnten
Krifte und Fahigkeiten schlummerten doch in uns! Wir hitten es
selbst nicht geglaubt! — Wo blieb die Dekadenz der Franzosen?
Wo die Verlotterung der Russen? Wo die wirtschattliche Er-
schopfung der Deutschen? Haben nicht alle mehr geleistet als
man ihnen vorher zugetraut héitte?

- Und auch die Folgen fiir die Zukunft kénnen kaum iiber-
schitzt werden. Das Blutbad, in das die Volker gestiegen sind,

wird fiir alle zum Bad der Wiedergeburt werden.

sk #
- 3

Wir stehen an einer grofien Wende: am Ubergang von einem
auf Verdringung, Furcht und Nicht-Wissen-Wollen beruhenden
Weltbild zu einem der bewussten Erforschung und Beherrschung
der dunkelsten Midchte. An Stelle der Abhdngigkeit von meta-
physischen Postulaten, die zum Teil unerfiillbar sind und auf der
Tendenz beruhen: fordere viel, sonst leistet man noch weniger!
beginnt der Begriff der sittlichen Selbstbestimmung aus uns selbst
heraus sich zu bilden unter realer Beriichsichtigung dessen, was
wir sind und was wir konnen. Wir stehen im Begriff, das Bose
aus seinem Dunkel ans Licht zu heben und als einen integrierenden
Bestandteil unseres ethischen Soll und Habens aufzunehmen.
Vorerst freilich unter der Form der Projektion. Noch haben wir
nicht den Mut zu uns selbst; denn obwohl alle Vélker im Kriege
Gewalt, Grausamkeit, Ausschweifungen jeglicher Art /leben, so
erklart doch jedes: umser Morden, Brennen, Zerstoren ist Tugend,
hingegen eures — das ist das schwarze Laster selber.

Einen Augenblick lang sah es anders aus; damals, als Deutsch-
land kurzerhand erkldrte: Not kennt kein Gebot! und ohne diplo-
matische Vorbereitung in Belgien einbrach. Es tat damit nichts
Schlimmeres, als was .andere Vélker in diesem und allen anderen
Kriegen getan haben — Krieg ist nun einmal einseitige Aufhebung
des Rechts — aber es tat das Bose ohne jenes iibliche Drumherum
von moralischen Ausreden. Es bekannte sich zum Brutalen. Allein
es zeigte sich bald, dass der Deutsche seiner Tat nicht gewachsen
war; ,gleichwiichsig war er seiner Tat, als er sie tat; aber ihr
Bild ertrug er nicht, als sie getan war“. Und es begann jener
Riickzug, den Spitteler mit spitzer Zunge als den Dokumenten-
fischzug in den Taschen des zuckenden Opfers bezeichnet hat.

608



Mit anderen Worten: wohl tun die Volker im Kriege das
Bose, wohl leben sie es, und sie hatten den elementaren Aus-
bruch nétig, um das Bose in seiner ganzen Gewalt und Gré8e zu
erleben, aber bis jetzt ist der Prozess erst so weit gediehen, dass
man nur im stande ist, das Primitive am anderen zu erkennen
und als primitiv einzuschitzen, bei sich selber muss es heilig ge-
sprochen werden. So tugendhaft sind wir geworden, so intensiv
ist die Stirke moralischer Vorstellungen in unserer mitteleuro-
pdischen Geisteswelt, dass wir das Bose in Gut umdichten miissen
— bevor wir es ansehen kénnen. Aber auf die Dauer wird diese
Einengung des Blickfeldes nicht standhalten. Wenn der Rausch
der Kollektivleidenschait iiberstanden ist, wird die Zeit der Reflexion,
der Verarbeitung des Erlebten einsetzen. ,Der Epoche blinder,
fanatischer Begeisterung wird eine solche folgen, in der die Kehr-
seite, namlich die Brutalitdt, die jetzt ganz auf den Feind projiziert
erscheint, bewusst anerkannt werden muss. Darauf wird eine Periode
der Qual und des verzweifelten Suchens folgen, des Suchens nach
Mitteln und Wegen, diese elementaren Energien der Kultur dienst-
bar zu machen.“ Soll das gelingen, wird es notig sein, das Bose
einmal mit Liebe und Verstindnis zu behandeln, statt es in dunkle
Verliefle zu sperren.

Kommen wird diese Zeit. Die Menschheit wird in dem Jammer
und Pessimismus, welche der Erkenntnis zu folgen pilegen, ebenso
wenig untergehen, wie in dem Graus der Riesenschlachten, durch
den sie hindurchrasen musste. Denn es lebt ein Etwas in der
Menschheit, eine unzerstorbare, hoher strebende Tendenz, die den
einzelnen zwingt, so viel Leid und Qual auf sich zu nehmen, um
mit sich selbst und der Welt in Einklang zu kommen, und die
Volker zwingt, Kulturstufe um Kulturstufe zu erklimmen ohne
Riicksicht auf mafilose Opfer; mag man es nun Gott nennen oder
das Religidse oder, wie der alte Lao Tse, die Bakn.

ZURICH HERBERT OCZERET

aaoo

On instruit les enfants A craindre et a obéir; I'avarice, 'orgueil ou la timi-
dité des péres, enseignent aux enfants ’économie, I'arrogance ou la soumission.
On les excite encore a €tre copistes, 4 quoi ils ne sont déji que trop enclins;

nul ne songe & les rendre originaux, hardis, indépendants.
VAUVENARGUES (Maximes).

609



	Zur psychologischen Aetiologie des Krieges [Fortsetzung]

