
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Reformation und Demokratie

Autor: Wernle, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


.V • .»i. V *" *

REFORMATION UND DEMOKRATIE
In den letzten Nummern von Wissen und Leben ist viel die

Rede gewesen vom Gegensatz von Luthertum und Calvinismus
und von der Entstehung der modernen Demokratie aus dem

Geist des Calvinismus heraus. Insbesondere hat Professor Ragaz
die These verfochten, dass das reformierte Christentum oder der

Calvinismus „die Haupttriebkraft der neueren Demokratie", „der
tiefste Grund aller wahren Demokratie" überhaupt gewesen sei.

Es sei einem Kirchenhistoriker, der sich von Berufswegen gerade
mit Reformation und Neuzeit beschäftigen muss, erlaubt, seine
Bedenken gegen diese kühne These vorzulegen.

Es kann sich ja nie darum handeln, den Unterschied zwischen
Luthertum und Calvinismus zu leugnen, sondern ihn richtig zu
begrenzen und auf sein geschichtliches Maß zurückzuführen.
Calvin selbst geht durchaus von Luther aus und hat bekanntlich
seine Verwandtschaft mit Luther sehr viel stärker als diejenige mit
Zwingli empfunden. Er vermisste bei den Lutheranern manches,
was ihm wichtig war, aber bis gegen Ende seines Lebens war
ihm die Aufrechterhaltung der Gemeinschaft mit den Lutheranern
ein Lebensinteresse, er arbeitete daran so lange, bis die „Affen
Luthers", wie er seine fanatischen lutherischen Gegner nannte, ihn
ihrerseits von der christlichen Gemeinschaft ausschlössen.

Die Verwandtschaft der drei Reformatoren miteinander ist
darum so wichtig, weil sie den Kernpunkt ihrer persönlichen
Frömmigkeit betrifft. Sie haben alle begonnen mit der absoluten

Forderung Gottes an den Einzelnen und sind von hier aus
alle durch das Bekenntnis der eigenen Schuld und Ohnmacht

581



zum frohen Glauben an die verzeihende, aufrichtende Gnade
Gottes aufgestiegen. So gewiss dabei die zeitliche Priorität
Luthers und der Einfluss seiner Schriften auf die beiden anderen

Reformatoren feststeht, so verkehrt wäre es, daraus ein einfaches

Abhängigkeitsverhältnis zu machen. Die Wahrheit ist die, dass

das Absolute in Gestalt der unbedingten göttlichen Forderung
jeden von ihnen persönlich ergriff, sein Selbstvertrauen mit allen

eigenen Ansprüchen zerbrach und ihm auf Grund wunderbarer,
verzeihender Liebe ein neues Dasein schenkte. Dies Erlebnis
haben sie alle mit dem Wort „Glauben" bezeichnet und in diesem
Glauben die persönliche Heilsgewissheit gewonnen, die sie frei
machte gegenüber der ganzen Welt und stark in Gott. Aus diesem
Grund sind sie alle Praedestinatianer gewesen, einer so schroff wie
der andere. Der Praedestinationsglaube bedeutete für sie einfach:
ergriffen, gerettet allein durch Gottes Gnade.

Der Unterschied zwischen der Reformation im Norden und

im Süden besteht jedoch darin, dass die Reformierten stärker als

Luther in der göttlichen Gabe auch die Aufgabe heraushörten und
die göttliche Forderung demnach für sie nicht nur der Ausgangspunkt,

sondern bleibender Antrieb und Norm war. Natürlich gilt
auch dieser Unterschied nur relativ, indem auch Luther eine Fülle
von Aufgaben für den Einzelnen wie für die Gesamtheit vor sich sah

und zu Zeiten mit höchster Energie daran arbeitete. Das Wort
Quietist kennzeichnet den Helden schlecht, der sich rühmen durfte,
dem Papsttum den allergrößten Abbruch in der Welt getan zu
haben, und der ein Kämpfer geblieben ist bis zum letzten Augenblick

seines Lebens. Und wer ihm so leichthin Vergötterung der
bestehenden Gewalten zuschreibt, dürfte den Musterspiegel eines
christlichen Fürsten nach Luthers Herzen jedenfalls nie gelesen
haben. Aber dennoch, die ganze folgende Geschichte beweist es

im Überfluss, dass die Stärke des Luthertums der frohe kindliche
Glaube an die göttliche Liebe ist, wie diejenige des reformierten
Christentums die Arbeit am Einzelnen und an der Welt. Noch so

viel spätere Neubildungen lutherischer und reformierter Geistesart,
wie z. B. das Herrnhutertum und der Methodismus, lassen diesen
Unterschied in schärfster Form erkennen. Es gilt nur auch hier,
ihn richtig zu beschreiben.

Es fragt sich nämlich, worauf die neue sittliche Energie des

582



alt reformierten Christentums sich in erster Linie warf, werfen
musste. Hier kann ich klar jedenfalls zwei Richtungen erkennen.
Die eine Richtung geht wieder auf das Persönliche, auf die
Heiligung des Einzelnen für Gott im Gegensatz zur Welt. Geschichtlich

hat diese Richtung sich zwar nicht gerade asketisch, aber
doch puritanisch-pietistisch entwickelt. Der Pietismus, der

sogenannte Heiligungspietismus, wie man ihn etwa genannt hat, hat
sich in Holland, wie in England geradlinig aus dem echten
Calvinismus entwickelt, und wir müssen gestehen, uns hätte schon
das alte calvinische Genf in manchem wie eine Pietistenstadt
berührt. Es gehört dazu die Abkehr von allen Weltvergnügen, vom
Tanz, Spiel, Theater, alle die bekannten Punkte, durch die zu
Anfang des letzten Jahrhunderts der Réveil in unserer
Westschweiz Aufsehen machte, und in denen er zweifellos den alten

Calvinismus auf seiner Seite hatte. Es gehört aber auch dazu ein

ernster, schlichter Pflichtgehorsam, das Streben nach Einfachheit,
Mäßigung im Genuss aller Güter, Selbstbeherrschung und Selbstzucht

als Kennzeichen des Gehorsams unter Gottes Willen,
verbunden mit Achtung und Wohlwollen gegenüber den Mitmenschen,
mit jeglicher Dienstbereitschaft, mit Geduld und Versöhnlichkeit.
Wenn man die Ethik Calvins in der Institutio liest, so spürt man
lebhaft, wie mächtig er von diesem schlichten und hohen Lebensideal,

das er selber als Heiligung und Selbstverleugnung
bezeichnet, ergriffen war, und wie ihm hier und hier vor allem die
Kennzeichen der Jüngerschaft Jesu lagen. Es ist eigentümlich,
dass unsere modernen Geschichtskonstrukteure, wenn sie vom
Calvinismus reden, diese für Calvin selbst im Vordergrund stehende

Aufgabe der persönlichen Heiligung kurzweg übergehen können.
Die andere Richtung, in der sich die Energie des reformierten

Christentums betätigte, war die Gründung der rechten Kirche nach
Gottes Wort. Während für Luther die Hauptsache erledigt war, sobald
in einem staatlichen Gebiet der Predigt des Evangeliums volle Freiheit

geschenkt wurde, eiferten Zwingli und Calvin für den rechten
Gottesdienst und für die rechte Kirchenverfassung und Kirchenzucht.

Hier wurzelt der reformierte Puritanismus, wie er als Macht
kirchlicher Opposition uns aus den englischen Kämpfen vertraut
ist. Die Entfernung z. B. der Bilder aus den Kirchen war für
Zwingli ein Gottesgebot; und er setzte gerade in diesem kirch-

583



lichen Kampf dem lutherischen Paradoxon: „das Reich Gottes ist

inwendig," seine Antithese entgegen: nein, das Reich Gottes ist
auch äußerlich ; Gott will, dass sein Volk seine Ordnungen äußerlich

durchsetze, wenn's sein muss, mit Gewalt. So hat auch der

Zwinglianismus den Episkopat grundsätzlich beseitigt und aus dem

allgemeinen Priestertum rasch Schlüsse gezogen gegen jegliche
Hierarchie. Calvin hinwieder hatte seine besondere Theorie der

göttlichen Kirchenverfassung mit den vier geistlichen Ämtern und

vor allem mit der strengen Kirchenzucht des Konsistoriums der
Ältesten und Pfarrer neben und unabhängig von den weltlichen
Gerichten, und für die Durchsetzung dieser biblischen
Kirchendisziplin, besonders für das Bannrecht des Konsistoriums, kämpfte
er in Genf ganze zehn Jahre lang mit unbeugsamer Leidenschaft.

Im Augenblick, da der strenge Calvinismus in England
zur Macht emporstieg, in den Tagen der Westminster Synode,
brach sofort auch wieder der Kampf aus zwischen kirchlichem und
weltlichem Regiment, und wieder war es die Bannfrage, welche
am meisten die Gemüter erregte. Für Calvin und seine Jünger
waren eben die kirchlichen Ordnungen nicht adiaphora, sie
bedeuteten vielmehr die Form, durch welche Gott oder der König
Christus vom Himmel her sein Volk in geistlichen Dingen regiert.
Man darf deshalb dem Calvinismus kein freikirchliches Ideal
zuschreiben etwa im Sinn Alexandre Vinets. Bloß in einem
katholischen Staat wie Frankreich blieb der calvinischen Kirche kein
anderer Ausweg als eine vom Staat unabhängige Organisation.
Calvins eigenes Ideal war reinliche Unterscheidung, aber auch

enge Verbindung des Kirchlichen und Staatlichen. Sache des

Staates ist es nicht, zu bestimmen, welches die reine Kirchenverfassung,

der reine Gottesdienst ist, wohl aber sie so, wie sie im
Gesetze Gottes ausgedrückt sind, einzuführen, die Kirche des
Antichrists auszufegen und der reinen Kirche Gottes den Schutz des

weltlichen Armes und die zu ihrer Unterhaltung nötigen Mittel zu

gewähren, während die Kirche die göttliche Autorität der Obrigkeit

dartut und allen Christen den Gehorsam gegen die Obrigkeit
als göttliche Pflicht in die Herzen schreiben hilft. Calvin ist mit
Leib und Seele Kirchenmann gewesen, und so oft er in seinen
Briefen von der Mehrung und Beförderung des Gottesreiches

schreibt, denkt er zuerst an die Kirchen, die sich als evangelische

584



Kirchen im Gegensatz zur Kirche des Antichrists in der ganzen
Welt ausbreiten sollen.

Es ist nun aber die Frage, ob die neue Energie des
reformierten Christentums sich eben so entschieden in einer dritten
Richtung auswirkte, durch Umgestaltung des ganzen äußern
Weltlebens in Staat und Gesellschaft auf ein Reich Gottes hin. Erst
hier ist der Punkt, wo Professor Ragaz meint, sich auf den
Calvinismus stützen zu können, und wo er für die Gegenwart den
calvinischen Geist neu erwecken möchte. Das ist nun aber gerade
der unsicherste Punkt in der Geschichte des Calvinismus, wo bis
heute der Beweis für eine weltumwälzende Wirkung von innen
heraus nicht erbracht wurde.

Es ist doch auffallend auf den ersten Blick, dass die politischen

und gesellschaftlichen Verhältnisse weder in Zürich noch in
Genf durch die Reformation wesentlich verändert wurden. Der
Rat wurde jeweilen gesäubert, bis er nur noch rein evangelisch

war, aber die Staatsverfassung blieb dieselbe wie vorher. Das gilt
sogar für Basel, wo die Reformation nur durch eine

Staatsumwälzung vollzogen wurde; man kehrte sehr rasch nachher
wieder zu den früheren Staatsformen zurück. Die Sitten wurden
vielfach puritanisch gesäubert, in Genf wurden theatralische
Aufführungen selten oder gar nicht mehr geduldet; gegen die Bordelle
schritten die neuen evangelischen Behörden kräftig ein, auch die
Wohltätigkeit nahm vielfach einen neuen Aufschwung, Genf erhielt
seine neue großartige Spitalordnung und für die Armenpflege
bekam es im Diakonat einen besonderen Berufsstand. Der Wegfall

der Masse von Feiertagen weckte eine neue Arbeitsamkeit,
es setzte sich ein neues Lebensideal der rastlosen Tätigkeit,
Gewissenhaftigkeit, Sauberkeit, Ordnungsliebe durch fast überall, wo
die Reformation einzog. So wird man zweifellos von einem neuen
Geist reden dürfen, aber seine Wirkungen nach außen im Gebiet
der Institutionen sind nicht so leicht zu greifen. Das spezifisch

Reformatorische, der mächtige Einfluss der Stadtgeistlichen als

„Propheten", wie Zwingli sagte, auf die weltlichen Angelegenheiten,

erhielt sich nicht viel länger als die allererste Epoche der

Reformation. Von einer Umgestaltung des Weltreichs zum Gottesreich

durch Reform aller Lebensordnungen kann gerade für die
Gebiete der Reformatoren Zwingli und Calvin nicht die Rede sein.

585



Vielmehr liegt gerade hier die scharfe Grenzlinie gegenüber
der Täufersekte, der man mit einigem Recht nachsagen kann, dass

sie im Gegensatz zum Weltreich und Weltleben ein reines
Reichsgottesleben im kleinen Kreis der Gleichgesinnten verwirklichen
wollte. Gerade im Gegensatz zu den täuferischen Bestrebungen
erweist sich die Verwandtschaft des reformierten Christentums mit
dem lutherischen und überhaupt die Einheitlichkeit der
reformatorischen Bewegung. Man kann den Gegensatz so ausdrücken:
die Täufer wollten das Absolute äußerlich darstellen in den äußeren
Formen des Gemeinschaftslebens, während alle Reformatoren
grundsätzlich darauf verzichteten und gerade mit der Relativität der
weltlichen Ordnungen Ernst machten. Sie sind dabei mehr oder
weniger alle von dem Gedanken Augustins bestimmt, dass der
Staat um der Sünde willen da ist und eben aus diesem Grund
relativ und nicht absolut sein muss. Zwingli drückte diesen
Gedanken besonders klar aus in der Entgegensetzung der göttlichen
und der menschlichen Gerechtigkeit. Die göttliche Gerechtigkeit
ist absolut, wendet sich an den Einzelnen und seine Gesinnung
und führt ihn mit Notwendigkeit zur Demut und zur Bitte um die

Vergebung. Die menschliche Gerechtigkeit dagegen ist bewusst

relativ, will Ordnung schaffen im Äußern, um der Anarchie des

Bösen zu wehren, sie verzichtet auf das Vollkommene und
begnügt sich mit dem Erreichbaren, zu dessen Aufrechterhaltung
eben die Staatsgewalt verordnet ist. Natürlich hindert diese
Erkenntnis der Relativität aller äußeren Gemeinschaftsordnungen nicht
einen sehr energischen Reformdrang, so bei Zwingli ; er hat z. B.

dem Staat die Aufgabe weitgehender sozialer Reformen gestellt.
Aber kein Gedanke an eine absolute Staats- oder Gesellschaftsform

in diesem Erdenleben. Ebensowenig bei Calvin. Calvin hat

an einer Stelle seines Hauptwerks einmal wie aus Versehen den
Gedanken geäußert, die Staatsgesetze sollten eine Anwendung der
Bruderliebe bedeuten. Er modifizierte ihn aber alsbald, indem er

an Stelle der Liebe die Billigkeit setzte und diese wieder differenziert

werden ließ durch die Umstände von Volk, Zeit und Gegend.
Es braucht nur wenig Besinnung auf die Kerngedanken der
Reformation, so erkennt man, dass sie gegensätzlich zu den Täufern
denken mussten. Wer einmal persönlich anfängt, die absolute

göttliche Forderung auf sich selber anzuwenden, dem muss es

586



bald vergehen, von ihrer Durchsetzung im großen äußeren
Gemeinschaftsleben zu träumen, denn wie sollen Menschen, die selber
ihre Schuld und Ohnmacht erkennen, daran denken, dass die

ganze Menschenmasse rings um sie herum jemals das Absolute
verwirklichen könnte? Das ist ein Wahn, den zu hegen alle
Reformatoren ausnahmslos viel zu nüchtern waren.

Dann ist aber auch klar aus inneren Gründen, dass zwischen
der Reformalion und der modernen Demokratie kein innerer
Zusammenhang bestehen kann. Die Geschichte weiß denn auch,
wenn man sie gründlich befragt, nichts von diesen angeblichen
Zusammenhängen. Zwingiis wie Calvins politisches Ideal war die
Aristokratie, wobei Calvin ausdrücklich auch eine Mischung von
Aristokratie und Demokratie als Ideal gelten lassen wollte, während

Zwingli es nicht so formulierte, aber sehr wahrscheinlich gleichfalls

hinzudachte. Beide gaben persönlich der Regierung eines

Kollegiums den Vorzug vor dem monarchischen Regiment, und
beide dachten sich dies Kollegium am liebsten gewählt von den
Zünften oder der Volksversammlung der Stadtbürger und damit
auch verantwortlich vor denselben. Das mag man den demokratischen

Einschlag in ihrem Denken nennen, wenn man nur hinzufügt,

dass beide damit nichts Neues und Revolutionäres meinten,
sondern genau der Verfassung Recht gaben, die sie in Zürich und
Genf vorfanden und die sie aus Gottes Hand nahmen, genau wie
Calvin als Franzose und in Frankreich lebend die Monarchie aus
Gottes Hand genommen hätte und auch nahm. Sobald Zwingli
nicht dem Zürcher Rat, sondern dem König von Frankreich schreibt,
lässt er von irgend welchem Vorzug der Aristokratie vor der
Monarchie nichts verlauten, sondern betont das, worauf es in jeder
Staatsform ankommt, nämlich rechte Religion und Billigkeit. Calvin
aber, der persönlich sich erst in einer späteren Ausgabe der In-

stitutio zum Ideal der Aristokratie bekannte, gab sich im gleichen
Augenblick die äußerste Mühe, alle revolutionären Folgerungen
zum voraus abzuwehren und die Gleichgültigkeit aller Regierungsformen

zwei- und dreimal zu unterstreichen.
Es ist sogar geradezu auffallend, in welchem Grade Calvin in

seinen Ausführungen über den Staat als Lutheraner schreibt und
denkt. Er verwirft es als ein großes und gefährliches Missverständnis,
Wenn jemand aus der religiösen Freiheit des Christenmenschen irgend

587



einen Schluss auf die politische Freiheit ziehen wollte. Die christliche

Freiheit ist geistlich und innerlich, und „sie kann ganz
vortrefflich (optime) mit politischer Knechtschaft zusammen bestehen".
Genau wie Luther aber kann er sich nicht genug tun in der

Vergöttlichung aller obrigkeitlichen Gewalt, er spricht den Regierenden

eine Majestät zu, die sie zum besonderen Ebenbild Gottes

stempelt, und er will diesen unauslöschlichen göttlichen Charakter
der Obrigkeit respektiert wissen auch beim Tyrannen, auch beim
lasterhaftesten und gottlosesten Fürsten. Man kann nicht weiter
gehen, Luther ist nie weiter gegangen, in der „Verherrlichung der
Gewalt". Freilich die Kehrseite ist die Betonung der ungeheuren
Verantwortlichkeit der Regierenden vor Gottes Augen. So hoch
Calvin sie erhebt, so gewaltig demütigt er sie durch die Forderung,
die er an sie stellt, Gottes Wesen und Eigenschaften in ihrem

ganzen Leben, dem öffentlichen und privaten, widerzuspiegeln.
Und selbstverständlich hat genau wie bei Luther der Gehorsam

gegen die Obrigkeit seine Grenze, wenn sie etwas befiehlt wider
Gott und sein Wort. Dann heißt es, Gott mehr gehorchen als

den Menschen. Für den Einzelnen, den Privatmann, bedeutet diese

Forderung leiden, beten, auf Gott hoffen, ganz und gar kein
Widerstandsrecht. Die Magistratspersonen jedoch, die Reichsstände,
alle Männer, die dazu von Gott die Stellung haben, sollen ihren

ganzen Einfluss zum Besten des Volkes und der bedrängten
Glaubensgenossen verwenden. Nicht viel anders hat Zwingli geurteilt.
Auch er hat das Widerstandsrecht gegen den Tyrannen nicht dem
Einzelnen zugesprochen, sondern höchstens der Mehrheit, zumal
denen, welche den gottlosen Fürsten selbst gewählt haben. Zwingli
ist hier gelegentlich der Freiere; man spürt ihm den ursprünglichen
Schweizer und Republikaner an. Aber loyal den bestehenden
Gewalten gegenüber ist auch er in hohem Grade, und das Wort
des Paulus: „Jede Obrigkeit von Gott" und „man soll ihr als dem
Willen Gottes gehorchen", war für alle Reformatoren ohne
Ausnahme göttliches Gebot. Kann man weiter von jeder Demokratie
entfernt sein als Calvin, der kurz und bündig dem gemeinen
Mann das Recht abspricht, sich eigene Reflexionen über die
beste Staatsform zu machen Und dazu nehme man den grenzenlosen

Pessimismus Zwingiis und Calvins in der Beurteilung des

Menschen und der Masse. Jeder Mensch von Haus aus ein Gott-

588



schelm, eigennützig, ungläubig, so tönt es bei Zwingli; Calvin
wirft wie Luther gern mit Tiernamen um sich. Und hier soll die
moderne Demokratie eine ihrer Hauptwurzeln haben? Und dann
verfolge einer die Geschichte Zürichs und Genfs in den
nächstfolgenden Jahrhunderten Wird jemand im Ernst etwa die heftigen
politischen Genferkämpfe um die Ausdehnung der Bürgerrechte
im 18. Jahrhundert mit Calvin und dem Calvinismus in Verbindung
bringen? Hier fehlt jeder Schimmer einer religiösen, gar einer
calvinisch religiösen Begründung. Rousseau aber dürfte hier wie
sonst in allen Dingen als der reinste Antipode Calvins zu
betrachten sein. Der Geist seiner Konfessionen wie seines Contrat
social steht in allen Punkten im Gegensatz zum alt calvinischen
Genfer Geist.

Der wirkliche Erfolg der Reformation für das politische Leben

liegt an einem ganz andern Ort. Er zeigt sich darin, dass die

Reformatoren in die bestehenden Staatsformen, die sie jede an

ihrem Ort aus Gottes Hand nahmen, einen neuen Geist der

Verantwortlichkeit, der Uneigennützigkeit und Sachlichkeit, der

Gerechtigkeit und Billigkeit hineintragen wollten. Das war für sie

der rechte Gottesdienst zur Ehre Gottes. An einen neu zu
gründenden evangelischen Idealstaat, der das Reich Gottes äußerlich
darstellen sollte, dachte keiner von ihnen auch nur eine Minute
im Leben; sie hatten alle Hände voll Arbeit und wussten sich zu

religiösen Reformatoren berufen, nicht zu Politikern. Wo sie
dennoch Politik trieben, da war es konfessionelle Politik, Verbrüderung

der evangelischen Staaten zum Schutz des Evangeliums,
wobei Zwingli ganz ungeniert auch katholische Staaten, deren

Politik antikaiserlich war, mit in seinen Bund hineinzog. Man

vergesse vor allem eins nicht: die unbedingte jenseitige
Zielbestimmung ihres ganzen Christentums. Hier auf Erden ist alles

unvollkommen, alles provisorisch; es kann nicht anders sein. Es

gibt keine Vollkommenheit auf Erden, das ist für Zwingli und
Calvin geradezu ein Glaubenssatz. Darum kennen sie auch keinen
vollkommenen Staat und kein Absolutes in den äußeren Dingen.
Das Reich Gottes greift wohl in die äußeren Dinge ein, aber es

zielt aufs Jenseits und wird erst im Himmel verwirklicht. Das

übersehen, würde das ganze reformatorische Denken im
Kernpunkt verfälschen heißen.

589



Wir denken aber, diesen geschichtlichen Erwägungen drückt
der ganze weitere Verlauf des Calvinismus die Bestätigung auf.

Es ist doch schon recht weit hergeholt, wenn einer den
Zusammenhang von Calvinismus und Demokratie mit Nordamerika
begründen will. Versparen wir einmal im gegenwärtigen Augenblick
die gefährliche Meerfahrt und verweilen wir beim Näheren Warum
schweigt man von der Entstehung der Demokratie aus dem
Calvinismus in der Schweiz und in den deutschen calvinischen
Territorien, in Frankreich und Holland, in Schottland und England?
Offenbar weil darüber nichts zu sagen ist, weil die Tatsachen
überall nicht stimmen wollen. Man durchgehe einmal die
Geschichte des französischen Calvinismus, der doch unmittelbar von
Calvin persönlich inspiriert war! Es ist richtig, Calvin selbst
sanktionierte einmal den Glaubenskrieg gegen die Regierung, aber

wann und gegen wen? Zur Zeit der Minorennität des
Thronfolgers, als die Guisen sich der königlichen Macht bemächtigen
wollten. Das war genau ein Fall, wie Calvin ihn vorgesehen
hatte; jetzt war der Augenblick für die Bourbonen da, das Steuer
des Reiches zu führen. Nicht lange nach der Bartholomäusnacht
verfasste Beza ohne Nennung seines Namens jene berühmte kleine
Schrift, welche die Regierungsgewalt vom Volk ableitete und den
Untertanen das Widerstandsrecht gegen einen Tyrannen gab. Aber
man lese selbst bei Beza nach, wie viel Cautelen im Sinne Calvins
dies Widerstandsrecht umgeben und beschränken, und man
vergesse vor allem nicht: das war die Antwort auf die Bartholomäusnacht

Es war eine Theorie des Augenblickes und für den Augenblick,

und ihr Verfasser, Beza, war in Genf selbst der Stärker der
Aristokratie und überhaupt eine undemokratische Persönlichkeit
wenn einer. Aus der ganzen späteren Geschichte sind die
Hugenotten als treue Stützen des absoluten Königtums bekannt; ihre
Loyalität war geradezu ihr Unglück, sie leisteten gegen die
Aufhebung des Ediktes von Nantes, die Unterdrückung ihres Glaubens

genau so wenig Widerstand, wie Calvin ihnen zugestanden hatte.
Keine einzige bewaffnete Erhebung in den Jahren der bittersten
Drangsalierung! Ohne Schwertstreich erlag diese herrliche, große Kirche
den Machinationen ihrer Feinde, getreu der lutherischen und
calvinischen Losung vom Leiden, Leiden um Gottes willen ohne
Gegenwehr. Als aber später die Camisarden zu verzweifeltem

590



Widerstand sich erhoben, da war es ein neuer fremder Enthusiasmus,

der sie beseelte, nicht der Ordnungsgeist Calvins. Folgen
wir dann allenthalben den ausgewanderten Refugianten: nirgends
geben sie Anlass zu freiheitlichen oder demokratischen Bewegungen;

sie stützen die ausländischen Throne, wie sie vorher den
Thron Louis XIV gestützt hatten. Auch die kleine Minorität von
Calvinisten, die sich im Laufe des 18. Jahrhunderts wieder regt
unter der Leitung Antoine Courts und Paul Rabauts, erwirbt sich
ihr neues Daseinsrecht durch ihre erstaunliche Loyalität gegenüber
einer sie verfolgenden Regierung. Es wäre keine Übertreibung,
wenn jemand behaupten wollte, der Sieg der französischen Revolution

über das Königtum sei in Frankreich möglich geworden,
weil der Calvinismus, diese kraftvollste Stütze der Ordnung und
Treue gegen die göttlich geordnete Obrigkeit, kein Faktor mehr
war im politischen Leben Frankreichs.

Ebensowenig ist mir von einem Zusammenhang zwischen
Calvinismus und Demokratie aus Holland etwas bekannt. Die
gottgeordnete Regierung, welcher der Calvinismus hier Gehorsam
leistete, waren die Provinzialstände und später das Königtum.
Darf man aber daran erinnern, dass ein Mann, der etwelchen
Anspruch auf das Recht des reformierten Namens haben dürfte,
Abraham Kuyper, in seinem berühmten Buch Reformation wider
Revolution den Calvinismus als die Macht der Ordnung auch im
Staatsleben feiert im Gegensatz zu allen revolutionären Tendenzen
der Neuzeit. Wir wollen mit seiner Autorität nichts beweisen, nur
so viel sei uns zu sagen erlaubt: der Mann kannte seinen
Calvinismus, lebte und atmete in ihm, während ich bei Ragaz den
Eindruck nie los werde: er redet da von Dingen, die ihm im
Grunde gänzlich fremd sind.

Und Schottland, dies Freiheitsland mit Calvins getreuem
Jünger John Knox? Knox hat freilich gegen das Weiberregiment
auf dem Königsthron harte Worte geschrieben, und hat auch später
der Maria das Leben schwer gemacht. Aber grundsätzlich ist der

schottische Calvinismus so regierungstreu gewesen wie seine Brüder
auf dem Festland. Was gab denn den Anlass zum schottischen
Aufstand gegen Karl I Kein politischer Akt, einzig und allein das

Attentat auf den Kultus nach Gottes Wort entflammte den Eifer für
die heilige Kirche Gottes und trieb die Schotten in die Revolution;

591



auch in England machten sie ihren ganzen Eintluss für die
Durchsetzung ihres Kirchenideals geltend. Ja, diese freien Schotten
verbanden sich mit dem zweiten Karl Stuart gegen Cromwell, weil
sie ihr Kirchenideal in England verletzt sahen, und dies
calvinische Kirchenideal ging ihnen über den ganzen Gegensatz von
Monarchie und Republik!

Was sodann England betrifft, so weiß jeder Kenner der
Geschichte, dass gerade hier mit Schlagworten ganz und gar nichts
auszurichten ist. Calvinisten stehen getreu zum König und seiner

Kirche, Calvinisten kämpfen für das Kirchenideal Genfs und Schottlands

und setzen ihre Hoffnung auf das Parlament, Calvinisten schlagen

als Independenten Cromwells Schlachten, wobei dann erst noch
einer der Hauptfeldprediger Cromwells zufällig ein Lutheraner sein

musste, Calvinisten stehen vermutlich auch bei der radikalen Opposition

der Leveller und kämpfen für demokratische Freiheit und Gleichheit.

Wer kann da sagen : das eine ist das reine Ergebnis des

Calvinismus, das andere sind Missverständnisse? Geschichtlich lässt sich

etwa folgendes sagen : die zweifellos gerade Linie geht von Calvin
zu den Presbyterianern, religiös, kirchlich und politisch. Hier hält

man streng auf der calvinischen Orthodoxie, eifert für das calvinische
Kirchenideal und bekämpft nicht das Königtum als solches, sondern
die Übergriffe des Königtums über die Rechte des Parlaments. Und
denkt man etwa an einen Mann wie Richard Baxter, so hat man
den besten, solidesten, ernstesten Geist des alten Calvinismus vor
sich. Aber das eben zeigt die Geschichte der englischen
Reformation: der Calvinismus kann unter politischem und kirchlichem
Druck auch radikalere Formen annehmen, er kann sich gegen
jeden kirchlichen und staatlichen Zwang von oben wenden und

gerät dann auf die Bahn der Freikirche und der Demokratie. Das

liegt jedoch nicht in der Natur des Calvinismus, sondern ist das

Ergebnis tiefer geschichtlicher Modifikationen, deren Ursachen
außerhalb des streng calvinischen Denkens liegen. Es wirkten
hier nachweisbar auch täuferische Einflüsse mit; auf keinen Fall
kann man hier von einer geradlinigen calvinischen Entwicklung
reden. Schließlich sind auch die Ergebnisse nichts weniger als

einheitlich. Die Cromwellsche Politik bildet sich zuletzt rückläufig
monarchisch aus, kehrt mit der Errichtung eines neuen
Oberhauses deutlich zu den älteren Traditionen zurück und behauptet

592



sich selbst als Militärdiktatur im Gegensatz zu allen demokratischen

Zeittendenzen. Aus den Independentenkolonien in
Neuengland aber, die als Asyle der Gewissensfreiheit gegründet worden
waren, werden in kurzer Zeit neue dogmatisch und kirchlich
außerordentlich enge und intolerante Gemeinwesen, welche gegenüber
Baptisten und Quäkern mit allen Härten der Glaubensverfolgung
vorgehen und die religiöse Freiheit geradezu verleugnen, all das
vermutlich nicht im Abfall vom Calvinismus, sondern gerade aus
der Macht calvinisch alttestamentlicher Traditionen heraus. In der
Restaurationsepoche aber begraben sämtliche puritanische
Richtungen ihre politischen Aspirationen, sie begehren nur noch das

Recht der kirchlichen Freiheit im Sinne der verschiedenen
bestimmten Kirchenideale und verlieren vollends nach der zweiten
Revolution, da sie als Nonkonformisten dauernd vom politischen
Leben ausgeschlossen sind, lange Zeit hindurch überhaupt jegliche
politischen Ideale. Und wie dann auf dem Boden der anglikanischen

Kirche im 18. Jahrhundert aus altcalvinischem Geist heraus

der Methodismus seinen Siegeslauf antritt mit den neuen Kräften
der Evangelisation und Organisation, da versteht er es in solchem
Grade, die Herzen der ihm Ergebenen ausschließlich auf das Seelenheil

und die persönliche Bekehrung und Heiligung zu konzentrieren

und von allen Dingen der Welt abzulenken, dass er,
vielleicht wider seinen Willen, in der Revolutionsepoche als

staatserhaltende, antirevolutionäre Macht wirken musste, und der
bekannte Historiker Lecky die These verfechten konnte, der
Methodismus habe die französische Revolution von den unteren
Volksschichten Englands ferngehalten.

Aber Nordamerika und die schöne, klassisch gewordene Theorie
Jellinecks, welche die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte
aus dem nordamerikanischen Calvinismus ableitet? Ich muss
bekennen, dass der großzügige Aufsatz Jellinecks mir immer den

Eindruck einer geistreichen These ohne solide geschichtliche
Begründung machte. Und was bei Jellineck schon zu den stärksten
Bedenken und Fragezeichen Anlass gibt, wird, als Dogma von
einer Autorität zur anderen weitergegeben, zuletzt ein Hindernis
wirklichen geschichtlichen Forschens und Sehens. Es berührt
auch den, der in der nordamerikanischen Geschichte wenig bewandert

ist, sogleich auffällig, dass Jellineck von Virginia und seiner

593



Erklärung der Rechte ausgeht. Virginia ist keine der streng
puritanischen Kolonien Nordamerikas; es hatte seine Bischofskirche
und daneben puritanische Minoritäten, aber es ist kein Puritanerland.

Der Mann aber, der den Dissenters in Virginia, den Pres-

byterianern und Baptisten, zur Befreiung vom staatskirchlichen

Zwang verhalf, war der Voltairianer Jefferson, und das Motiv, das

ihn leitete, das Verlangen, auch den Deisten und Atheisten volle
Menschen- und Bürgerrechte zuzusprechen. Diese Art Demokratie
hat gerade mit dem calvinischen Geist nichts zu schaffen, sondern

entspringt direkt irreligiösen naturrechtlichen Gedanken.
Wenn dann aber Jellineck von dieser freiheitlichen Bewegung

am Ausgang des 18. Jahrhunderts, um sie zu erklären, zurückgreift
zu den religiösen Freiheitsproklamationen eines Robert Browne, der

Pilgerväter und Roger Williams zu Anfang des 17. Jahrhunderts,
so überspringt er in einem geistreichen Sprung gerade die
entscheidenden anderthalb Jahrhunderte, die man nicht überspringen
darf, wenn man geschichtliche Erkenntnis zutage fördern will, und
verwirrt überdies Bewegungen mit einander, die zum Teil kaum
eine entfernte Ähnlichkeit besitzen. Ich könnte mir allenfalls denken,
dass ein Geschichtsschreiber des Quäkertums und Pennsylvaniens
einen glaubhaften Zusammenhang zwischen der religiösen Freiheit
und der politischen Freiheit und Demokratie nachweisen möchte,
nur dass die Quäker nun einmal mit dem Calvinismus nichts zu
schaffen haben. Oder ich könnte glauben an einen solchen
Zusammenhang für Rhode Island aus den einzigartig weitherzigen
Prinzipien Roger Williams heraus, nur dass auch Roger Williams
mit jeglichem Calvinismus zerfallen ist und ihm nicht auf das

Konto gesetzt werden darf. Aber gerade von der echten
alt-calvinischen Art der Independenten Massachussetts und der
verwandten Kolonien mit ihrem streng theokratisch alttestamentlichen
Denken und ihrer harten Intoleranz gegen Andersgläubige führt
kein Weg zur modernen religiösen und politischen Gewissensfreiheit

hinüber. Dafür zeugt gerade die Tatsache, dass diese alten
Puritanerkolonien sich zuletzt und am schwersten in der Union
an die Trennung des Bürgerlichen vom Kirchlichen gewöhnen
mochten, so hemmend wirkte hier der Calvinismus nach.

Vor allem aber, weshalb die Ursachen der Erklärung der
Menschenrechte in um mehr als ein Jahrhundert zurückliegenden

594



religiösen Bewegungen suchen, wo andere Erklärungen aus den
Zeitströmungen ungleich näher liegen? Zwischen dem alten Puritanis-
mus und dem nordamerikanischen Freiheitskampf liegt gerade die
glanzvolle Epoche der Ausbreitung der naturrechtlichen Lehren,
denen hier die Verhältnisse so mächtig wie nirgends entgegenkamen.

Hatte man nicht auf diesem Boden wirklich einen
Neuanfang der Geschichte erlebt? Hier, wo alle alten Traditionen
fehlten, wo unermessliche psychologische Hemmungen der alten
Welt in Wegfall kamen, wo wirklich Vereinigungen freier Männer
auf dem Fuße der Gleichheit die ganze Reihe der Staaten gegründet
hatten, hier wenn irgendwo musste das Naturrecht sich verdichten
zu lebenskräftigen Gebilden, denen die Wirklichkeit sich fügen
konnte. Ich möchte nicht so weit gehen und jede Mitwirkung
religiöser Motive davon ausschließen; sie aber für primär zu halten,
geht auf keinen Fall. Jedem Zeitalter schlägt seine eigene Uhr.
Man gebe es doch auf, Erscheinungen der Neuzeit, deren
Kennzeichen gerade die allgemeine religiöse Abkühlung, der zunehmende

religiöse Indifferentismus ist, aus gewaltigen religiösen Bewegungen
zu erklären. Das wäre eine völlige Verkennung der Zeitlage, um
die es sich hier handelt. Wir wiederholen es, zwischen den
religiösen Freiheitsregungen Englands, die zur Gründung der Neu-
England-Staaten führten, und diesem politischen Befreiungskrieg
liegen anderthalb Jahrhunderte, gerade die anderthalb Jahrhunderte,
in welchen die calvinische Religion ihre Stoßkraft eingebüßt hat.
Es gab wohl im 18. Jahrhundert auch in Nordamerika eine mächtige

Erweckungsbewegung, vom englischen Methodismus angeregt;
sie war jedoch gänzlich unpolitisch, und die Methodisten standen
Während des Befreiungskrieges in der Mehrzahl auf Seiten Englands.

Zum Schluss noch eine kurze Bemerkung für uns Schweizer.
Hat wohl irgend ein ernsthafter schweizerischer Historiker bis heute

daran gedacht, die demokratischen Bewegungen in den einzelnen

Kantonen mit dem alten Geist des Calvinismus in Verbindung zu

bringen? Oder würde man nicht diesen Historiker anstaunen wie
eine Kuriosität? Lassen wir unsre deutsche Schweiz auf sich
beruhen und werfen wir nur einen Blick auf unsre welsche Schweiz!
Ich kenne aus der neuern Genfer Geschichte von der
Reformationszeit her eine ausgesprochene Freiheitsliebe der Genfer,
auch der Genfer Pfarrer. Ihr Ideal war die Unabhängigkeit Genfs

595



vor allem nach außen und im Innern die Respektierung der
Gesetze. Es war weit mehr ein politischer als ein religiöser Freiheitssinn.

Vom Ende des 18. Jahrhunderts datiert dann der vorher stets

niedergehaltene Freiheitsenthusiasmus der Waadtländer; er richtet
sich vor allem gegen die alte Zwingherrin Bern und scheint bis

heute diese Richtung nicht ganz verleugnet zu haben, aber calvinisch

kann ich auch diesen Freiheitsenthusiasmus nicht finden, so

sehr er sich mit gut reformierter Art verträgt. Zuletzt in der
Geschichte ist dieser Freiheitssinn im Neuenburgischen aufgekommen,
und hier stand der Calvinismus vermutlich auf beiden Seiten, bei
den Royalisten und bei den Republikanern; ich überlasse es den

Kennern, zu entscheiden, auf welcher Seite vor allem der alte Neuen-

burger Calvinismus stritt. Aber nun beachte man eines : von diesem
Freiheitssinn unsrer Welschen bis zu unsrer heutigen Demokratie ist
noch ein weiter Schritt, und dieser Schritt ging, so viel ich weiß,
überall über die Leiche des Calvinismus. Man lese z. B. für die
Geschichte Genfs die Biographie Ernest Navilles und für die
Geschichte der Waadt die Biographie Alexandre Vinets, so wird man
mir zugeben : einfach ist der Zusammenhang zwischen Calvinismus
oder überhaupt reformierter Art und unsern heutigen Demokratien
wirklich nicht. Die berühmte Waadtländer Freikirche z. B. entstand
aus dem Gegensatz eines großen Teils der Waadtländer Geistlichkeit

zu der neuen Demokratie, aus dem Gefühl, dass mit dieser
Demokratie eine dem reformierten Geist feindliche Macht ans Ruder
komme. Zu den Opfern, welche diese neue Demokratie forderte,
gehörten in Genf Ernest Naville, in Lausanne Vinet als beste
Vertreter reformierten Christentums. Ich ziehe daraus gar keinen Schluss
auf die Gegenwart, ich meine nur, die Ragazische
Geschichtskonstruktion berührt einen Kenner unsrer nächsten schweizerischen
Verhältnisse höchst wunderlich und es ist deshalb gut, dass er in
Nordamerika, d. h. in recht weiter, unkontrollierbarer Ferne, sich
seine Begründung geholt hat.

Ich meine aber, wer etwas vom Wesen der Reformation
verstanden hat, weiß ganz genau: für die Reformatoren konnte an
keiner Staatsform, also auch nicht an der ihnen noch ganz fern
liegenden Demokratie etwas Wesentliches und Zentrales liegen,
Staatsformen, das ist ihre gemeinsame Erkenntnis, gehören zum
Zufälligen, das man so nehmen soll, wie es Gott in jedem Lande

596



geordne1 hat. Die Aufgabe der evangelischen Christen ist keine
andere als die, in den vorhandenen Staat christliches Pflichtgefühl
und Gewissenhaftigkeit hineinzutragen, den Staatsdienst aufzufassen
als einen von Gott gegebenen Beruf und dem Ideal nicht der
göttlichen, aber doch der menschlichen Gerechtigkeit und Billigkeit

nachzujagen. An diesem entscheidenden Punkt besteht zwischen
Luthertum und Calvinismus kein Gegensatz, sondern wesentliche
Gleichheit, und das zu beherzigen, scheint mir wichtiger, als das
Trennende voranzustellen. Es war in den politischen Fragen die
Losung der Reformatoren : nicht auf die Formen und Einrichtungen,
sondern auf die Menschen, die darin arbeiten, kommt es an.

BASEL PAUL WERNLE

FRÜHLINOSNACHT
Von EMIL SCHIBLI

Föhnwind streicht von den Bergen her
Und singt in allen Bäumen.
Da fängt mein Blut, verhockt und schwer
Vom Frühling an zu träumen.

Erst leise, leis. Dann wacht es auf,

Strömt brausend hin und wider!
Reißt stürmend alle Tore auf,

Und schwellet alle Glieder!

Das Herz wird jung, das Herz wird weit
Und quellet wie ein Bronnen!
O Herz, bist du der harten Zeit
In dieser Nacht entronnen?

Sing weiter, lieber Frühlingswind!
Ich hör das Lied so gerne!
Und selig hoffend wie ein Kind
Wünsch ich mir Glück und Sterne

D

597


	Reformation und Demokratie

