Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Reformation und Demokratie

Autor: Wernle, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REFORMATION UND DEMOKRATIE

In den letzten Nummern von Wissen und Leben ist viel die
Rede gewesen vom Gegensatz von Luthertum und Calvinismus
und von der Entstehung der modernen Demokratie aus dem
Geist des Calvinismus heraus. Insbesondere hat Professor Ragaz
die These verfochten, dass das reformierte Christentum oder der
Calvinismus ,die Haupttriebkraft der neueren Demokratie“, ,der
tiefste Grund aller wahren Demokratie“ iiberhaupt gewesen sei.
Es sei einem Kirchenhistoriker, der sich von Berufswegen gerade
mit Reformation und Neuzeit beschiftigen muss, erlaubt, seine
Bedenken gegen diese kithne These vorzulegen.

Es kann sich ja nie darum handeln, den Unterschied zwischen
Luthertum und Calvinismus zu leugnen, sondern ihn richtig zu
begrenzen und auf sein geschichtliches Mafl zuriickzufiihren.
Calvin selbst geht durchaus von Luther aus und hat bekanntlich
seine Verwandtschaft mit Luther sehr viel starker als diejenige mit
Zwingli empfunden. Er vermisste bei den Lutheranern manches,
was ihm wichtig war, aber bis gegen Ende seines Lebens war
ihm die Aufrechterhaltung der Gemeinschaft mit den Lutheranern
ein Lebensinteresse, er arbeitete daran so lange, bis die ,Affen
Luthers“, wie er seine fanatischen lutherischen Gegner nannte, ihn
ihrerseits von der christlichen Gemeinschaft ausschlossen.

Die Verwandtschaft der drei Reformatoren miteinander ist
darum so wichtig, weil sie den Kernpunkt ihrer personlichen
Frommigkeit betrifft. Sie haben alle begonnen mit der absoluten
Forderung Gottes an den Einzelnen und sind von hier aus
alle durch das Bekenntnis der eigenen Schuld und Ohnmacht

581



zum frohen Glauben an die verzeihende, aufrichtende Gnade
Gottes aufgestiegen. So gewiss dabei die zeitliche Prioritat
Luthers und der Einfluss seiner Schriften auf die beiden anderen
Reformatoren feststeht, so verkehrt wire es, daraus ein cinfaches
Abhiangigkeitsverhdltnis zu machen. Die Wahrheit ist die, dass
das Absolute in Gestalt der unbedingten gottlichen Forderung
jeden von ihnen persdnlich ergriff, sein Selbstvertrauen mit allen
eigenen Anspriichen zerbrach und ihm auf Grund wunderbarer,
verzeihender Liebe ein neues Dasein schenkte. Dies Erlebnis
haben sie alle mit dem Wort , Glauben“ bezeichnet und in diesem
Glauben die persdnliche Heilsgewissheit gewonnen, die sie frei
machte gegeniiber der ganzen Welt und stark in Gott. Aus diesem
Grund sind sie alle Praedestinatianer gewesen, einer so schroff wie
der andere. Der Praedestinationsglaube bedeutete fiir sie einfach:
ergriffen, gerettet allein durch Gottes Gnade.

Der Unterschied zwischen der Reformation im Norden und
im Siiden besteht jedoch darin, dass die Reformierten stirker als
Luther in der gottlichen Gabe auch die Aufgabe heraushérten und
die gottliche Forderung demnach ffir sie nicht nur der Ausgangs-
punkt, sondern bleibender Antrieb und Norm war. Natiirlich gilt
auch dieser Unterschied nur relativ, indem auch Luther eine Fiille
von Aufgaben fiir den Einzelnen wie fiir die Gesamtheit vor sich sah
und zu Zeiten mit hochster Energie daran arbeitete. Das Wort
Quietist kennzeichnet den Helden schlecht, der sich rithmen durfte,
dem Papsttum den allergrofiten Abbruch in der Welt getan zu
haben, und der ein Kdmpfer geblieben ist bis zum letzten Augen-
blick seines Lebens. Und wer ihm so leichthin Vergotterung der
bestehenden Gewalten zuschreibt, diirfte den Musterspiegel eines
christlichen Fiirsten nach Luthers Herzen jedenfalls nie gelesen
haben. Aber dennoch, die ganze folgende Geschichte beweist es
im Uberfluss, dass die Stirke des Luthertums der frohe kindliche
Glaube an die gottliche Liebe ist, wie diejenige des reformierten
Christentums die Arbeit am Einzelnen und an der Welt. Noch so
viel spidtere Neubildungen lutherischer und reformierter Geistesart,
wie z. B. das Herrnhutertum und der Methodismus, lassen diesen
Unterschied in schérfster Form erkennen. Es gilt nur auch hier,
ihn richtig zu beschreiben.

Es fragt sich namlich, worauf die neue sittliche Energie des

582



alt reformierten Christentums sich in erster Linie warf, werfen
musste. Hier kann ich klar jedenfalls zwei Richtungen erkennen.
Die eine Richtung geht wieder auf das Personliche, auf die Hei-
ligung des Einzelnen fiir Gott im Gegensatz zur Welt. Geschicht-
lich hat diese Richtung sich zwar nicht gerade asketisch, aber
doch puritanisch-pietistisch entwickelt. Der Pietismus, der so-
genannte Heiligungspietismus, wie man ihn etwa genannt hat, hat
sich in Holland, wie in England geradlinig aus dem echten Cal-
vinismus entwickelt, und wir miissen gestehen, uns hitte schon
das alte calvinische Genf in manchem wie eine Pietistenstadt be-
riithrt. Es gehort dazu die Abkehr von allen Weltvergniigen, vom
Tanz, Spiel, Theater, alle die bekannten Punkte, durch die zu
Anfang des letzten Jahrhunderts der Réveil in unserer West-
schweiz Aufsehen machte, und in denen er zweifellos den alten
Calvinismus auf seiner Seite hatte. Es gehort aber auch dazu ein
ernster, schlichter Pflichtgehorsam, das Streben nach Einfachheit,
MiBigung im Genuss aller Giiter, Selbstbeherrschung und Selbst-
zucht als Kennzeichen des Gehorsams unter Gottes Willen, ver-
bunden mit Achtung und Wohlwollen gegeniiber den Mitmenschen,
mit jeglicher Dienstbereitschaft, mit Geduld und Versdhnlichkeit.
Wenn man die Ethik Calvins in der /nstitutio liest, so spiirt man
lebhaft, wie michtig er von diesem schlichten und hohen Lebens-
ideal, das er selber als Heiligung und Selbstverleugnung be-
zeichnet, ergriffen war, und wie ihm hier und hier vor allem die
Kennzeichen der Jiingerschaft Jesu lagen. Es ist eigentiimlich,
dass unsere modernen Geschichtskonstrukteure, wenn sie vom Cal-
vinismus reden, diese fiir Calvin selbst im Vordergrund stehende
Aufgabe der personlichen Heiligung kurzweg fibergehen kdnnen.

Die andere Richtung, in der sich die Energie des reformierten
Christentums betétigte, war die Griindung der rechten Kirche nach
Gottes Wort. Wihrend fiir Luther die Hauptsache erledigt war, sobald
in einem staatlichen Gebiet der Predigt des Evangeliums volle Frei-
heit geschenkt wurde, eiferten Zwingli und Calvin fiir den rechten
Gottesdienst und fiir die rechte Kirchenverfassung und Kirchen-
zucht. Hier wurzelt der reformierte Puritanismus, wie er als Macht
kirchlicher Opposition uns aus den englischen Kdmpfen vertraut
ist. Die Entfernung z. B. der Bilder aus den Kirchen war fiir
Zwingli ein Gottesgebot; und er setzte gerade in diesem kirch-

583



lichen Kampi dem lutherischen Paradoxon: ,das Reich Gottes ist
inwendig,“ seine Antithese entgegen: nein, das Reich Gottes ist
auch duBerlich; Gott will, dass sein Volk seine Ordnungen aufer-
lich durchsetze, wenn’s sein muss, mit Gewalt. So hat auch der
Zwinglianismus den Episkopat grundsatzlich beseitigt und aus dem
allgemeinen Priestertum rasch Schliisse gezogen gegen jegliche
Hierarchie. Calvin hinwieder hatte seine besondere Theorie der
gottlichen Kirchenverfassung mit den vier geistlichen Amtern und
vor allem mit der strengen Kirchenzucht des Konsistoriums der
Altesten und Pfarrer neben und unabhingig von den weltlichen
Gerichten, und fiir die Durchsetzung dieser biblischen Kirchen-
disziplin, besonders fiir das Bannrecht des Konsistoriums, kdmpfte
er in Genf ganze zehn Jahre lang mit unbeugsamer Leiden-
schait. Im Augenblick, da der strenge Calvinismus in England
zur Macht emporstieg, in den Tagen der Westminster Synode,
brach sofort auch wieder der Kampf aus zwischen kirchlichem und
weltlichem Regiment, und wieder war es die Bannfrage, welche
am meisten die Gemiiter erregte. Fiir Calvin und seine Jiinger
waren eben die kirchlichen Ordnungen nicht adiaphora, sie be-
deuteten vielmehr die Form, durch welche Gott oder der Konig
Christus vom Himmel her sein Volk in geistlichen Dingen regiert.
Man darf deshalb dem Calvinismus kein freikirchliches Ideal zu-
schreiben etwa im Sinn Alexandre Vinets. Blofl in einem katho-
lischen Staat wie Frankreich blieb der calvinischen Kirche kein
anderer Ausweg als eine vom Staat unabhingige Organisation.
Calvins eigenes Ideal war reinliche Unterscheidung, aber auch
enge Verbindung des Kirchlichen und Staatlichen. Sache des
Staates ist es nicht, zu bestimmen, welches die reine Kirchenver-
fassung, der reine Gottesdienst ist, wohl aber sie so, wie sie im
Gesetze Gottes ausgedrfickt sind, einzufithren, die Kirche des Anti-
christs auszufegen und der reinen Kirche Gottes den Schutz des
weltlichen Armes und die zu ihrer Unterhaltung nétigen Mittel zu
gewihren, wihrend die Kirche die gottliche Autoritat der Obrig-
keit dartut und allen Christen den Gehorsam gegen die Obrigkeit
als gottliche Pflicht in die Herzen schreiben hilft. Calvin ist mit
Leib und Seele Kirchenmann gewesen, und so oft er in seinen
Briefen von der Mehrung und Befoérderung des Gottesreiches
schreibt, denkt er zuerst an die Kirchen, die sich als evangelische

584



Kirchen im Gegensatz zur Kirche des Antichrists in der ganzen
Welt ausbreiten sollen. .

Es ist nun aber die Frage, ob die neue Energie des refor-
mierten Christentums sich eben so entschieden in einer dritten
Richtung auswirkte, durch Umgestaltung des ganzen dufiern Welt-
lebens in Staat und Gesellschaft auf ein Reich Gottes hin. FErst
hier ist der Punkt, wo Professor Ragaz meint, sich auf den Cal-
vinismus stiitzen zu koénnen, und wo er fiir die Gegenwart den
calvinischen Geist neu erwecken mochte. Das ist nun aber gerade
der unsicherste Punkt in der Geschichte des Calvinismus, wo bis
heute der Beweis fiir eine weltumwéilzende Wirkung von innen
heraus nicht erbracht wurde.

Es ist doch auffallend auf den ersten Blick, dass die politi-
schen und gesellschaftlichen Verhiltnisse weder in Ziirich noch in
Genf durch die Reformation wesentlich verindert wurden. Der
Rat wurde jeweilen gesdubert, bis er nur noch rein evangelisch
war, aber die Staatsverfassung blieb dieselbe wie vorher. Das gilt
sogar fiir Basel, wo die Reformation nur durch eine Staats-
umwilzung vollzogen wurde; man kehrte sehr rasch nachher
wieder zu den fritheren Staatsformen zuriick. Die Sitten wurden
vielfach puritanisch gesdubert, in Genf wurden theatralische Aui-
fiihrungen selten oder gar nicht mehr geduldet; gegen die Bordelle
schritten die neuen evangelischen Behdérden kriftig ein, auch die
Wohltitigkeit nahm vielfach einen neuen Aufschwung, Genf erhielt
seine neue groflartige Spitalordnung und fiir die Armenpflege
bekam es im Diakonat einen besonderen Berufsstand. Der Weg-
fall der Masse von Feiertagen weckte eine neue Arbeitsamkeit,
es setzte sich ein neues Lebensideal der rastlosen Titigkeit, Ge-
wissenhaftigkeit, Sauberkeit, Ordnungsliebe durch fast iiberall, wo
die Reformation einzog. So wird man zweifellos von einem neuen
Geist reden diirfen, aber seine Wirkungen nach aufilen im Gebiet
der Institutionen sind nicht so leicht zu greifen. Das spezifisch
Reformatorische, der michtige Einfluss der Stadtgeistlichen als
,Propheten¢, wie Zwingli sagte, auf die weltlichen Angelegen-
heiten, erhielt sich nicht viel linger als die allererste Epoche der
Reformation. Von einer Umgestaltung des Weltreichs zum Gottes-
reich durch Reform aller Lebensordnungen kann gerade fiir die
Gebiete der Reformatoren Zwingli und Calvin nicht die Rede sein.

585



Vielmehr liegt gerade hier die scharfe Grenzlinie gegeniiber
der Taufersekte, der man mit einigem Recht nachsagen kann, dass
sie im Gegensatz zum Weltreich und Weltleben ein reines Reichs-
gottesleben im kleinen Kreis der Gleichgesinnten verwirklichen
wollte. Gerade im Gegensatz zu den tduferischen Bestrebungen
erweist sich die Verwandtschaft des reformierten Christeniums mit
dem lutherischen und iiberhaupt die Einheitlichkeit der reforma-
torischen Bewegung. Man kann den Gegensatz so ausdriicken:
die Taufer wollten das Absolute duflerlich darstellen in den #ufleren
Formen des Gemeinschaftslebens, wihrend alle Reformatoren grund-
satzlich darauf verzichteten und gerade mit der Relativitit der
weltlichen Ordnungen Ernst machten. Sie sind dabei mehr oder
weniger alle von dem Gedanken Augustins bestimmt, dass der
Staat um der Siinde willen da ist und eben aus diesem Grund
relativ und nicht absolut sein muss. Zwingli driickte diesen Ge-
danken besonders klar aus in der Entgegensetzung der géttlichen
und der menschlichen Gerechtigkeit. Die gottliche Gerechtigkeit
ist absolut, wendet sich an den Einzelnen und seine Gesinnung
und fithrt ihn mit Notwendigkeit zur Demut und zur Bitte um die
Vergebung. Die menschliche Gerechtigkeit dagegen ist bewusst
relativ, will Ordnung schaffen im Aufiern, um der Anarchie des
Bésen zu wehren, sie verzichtet auf das Vollkommene und be-
gniigt sich mit dem Erreichbaren, zu dessen Aufrechterhaltung
eben die Staatsgewalt verordnet ist. Natiirlich hindert diese Er-
kenntnis der Relativitat aller dufleren Gemeinschaftsordnungen nicht
einen sehr energischen Reformdrang, so bei Zwingli; er hat z. B.
dem Staat die Aufgabe weitgehender sozialer Reformen gestelit.
Aber kein Gedanke an eine absolute Staats- oder Gesellschaits-
form in diesem Erdenleben. Ebensowenig bei Calvin. Calvin hat
an einer Stelle seines Hauptwerks einmal wie aus Versehen den
Gedanken geduflert, die Staatsgesetze sollten eine Anwendung der
Bruderliebe bedeuten. Er modifizierte ihn aber alsbald, indem er
an Stelle der Liebe die Billigkeit setzte und diese wieder differen-
ziert werden lieff durch die Umstinde von Volk, Zeit und Gegend.
Es braucht nur wenig Besinnung auf die Kerngedanken der Refor-
mation, so erkennt man, dass sie gegensitzlich zu den Taufern
denken mussten. Wer einmal personlich anfingt, die absolute
gottliche Forderung auf sich selber anzuwenden, dem muss €S

586



bald vergehen, von ihrer Durchsetzung im grofien dufleren Gemein-
schaftsleben zu triumen, denn wie sollen Menschen, die selber
ihre Schuld und Ohnmacht erkennen, daran denken, dass die
ganze Menschenmasse rings um sie herum jemals das Absolute
verwirklichen konnte? Das ist ein Wahn, den zu hegen alle Refor-
matoren ausnahmslos viel zu niichtern waren.

Dann ist aber auch klar aus inneren Griinden, dass zwischen
der Reformation und der modernen Demokratie kein innerer Zu-
sammenhang bestehen kann. Die Geschichte weifl denn auch,
wenn man sie griindlich befragt, nichts von diesen angeblichen
Zusammenhdngen. Zwinglis wie Calvins politisches Ideal war die
Aristokratie, wobei Calvin ausdriicklich auch eine Mischung von
Aristokratie und Demokratie als Ideal gelten lassen wollte, wihrend
Zwingli es nicht so formulierte, aber sehr wahrscheinlich gleich-
falls hinzudachte. Beide gaben personlich der Regierung eines
Koliegiums den Vorzug vor dem monarchischen Regiment, und
beide dachten sich dies Kollegium am liebsten gewahlt von den
Ziinften oder der Volksversammlung der Stadtbiirger und damit
auch verantwortlich vor denselben. Das mag man den demokra-
tischen Einschlag in ihrem Denken nennen, wenn man nur hinzu-
fiigt, dass beide damit nichts Neues und Revolutionires meinten,
Sondern genau der Verfassung Recht gaben, die sie in Ziirich und
Genf vorfanden und die sie aus Gottes Hand nahmen, genau wie
Calvin als Franzose und in Frankreich lebend die Monarchie aus
Gottes Hand genommen hitte und auch nahm. Sobald Zwingli
Nicht dem Ziircher Rat, sondern dem Konig von Frankreich schreibt,
lisst er von irgend welchem Vorzug der Aristokratie vor der
Monarchie nichts verlauten, sondern betont das, worauf es in jeder
Staatsform ankommt, ndmlich rechte Religion und Billigkeit. Calvin
aber, der personlich sich erst in einer spiteren Ausgabe der In-
stitutio zum Ideal der Aristokratie bekannte, gab sich im gleichen
Augenblick die #uBerste Miihe, alle revolutiondren Folgerungen
zum voraus abzuwehren und die Gleichgiiltigkeit aller Regierungs-
formen zwei- und dreimal zu unterstreichen.

Es ist sogar geradezu auffallend, in welchem Grade Calvin in
Seinen Ausfiihrungen iiber den Staat als Lutheraner schreibt und
denkt. Er verwirft es als ein groBes und gefahrliches Missverstindnis,
wenn jemand aus der religidsen Freiheit des Christenmenschen irgend

587



einen Schluss auf die politische Freiheit ziehen wollte. Die christ-
liche Freiheit ist geistlich und innerlich, und ,sie kann ganz vor-
trefflich (optime) mit politischer Knechtschaft zusammen bestehen®.
Genau wie Luther aber kann er sich nicht genug tun in der Ver-
gottlichung aller obrigkeitlichen Gewalt, er spricht den Regieren-
den eine Majestdt zu, die sie zum besonderen Ebenbild Gottes
stempelt, und er will diesen unausloschlichen gottlichen Charakter
der Obrigkeit respektiert wissen auch beim Tyrannen, auch beim
lasterhaftesten und gottlosesten Fiirsten. Man kann nicht weiter
gehen, Luther ist nie weiter gegangen, in der ,Verherrlichung der
Gewalt“. Freilich die Kehrseite ist die Betonung der ungeheuren
Verantwortlichkeit der Regierenden vor Gottes Augen. So hoch
Calvin sie erhebt, so gewaltig demiitigt er sie durch die Forderung,
die er an sie stellt, Gottes Wesen und Eigenschaiten in ihrem
ganzen Leben, dem o&ffentlichen und privaten, wiederzuspiegeln.
Und selbstverstdndlich hat genau wie bei Luther der Gehorsam
gegen die Obrigkeit seine Grenze, wenn sie etwas befiehlt wider
Gott und sein Wort. Dann heifit es, Gott mehr gehorchen als
den Menschen. Fiir den Einzelnen, den Privatmann, bedeutet diese
Forderung leiden, beten, auf Gott hoffen, ganz und gar kein
Widerstandsrecht. Die Magistratspersonen jedoch, die Reichsstiande,
alle Minner, die dazu von Gott die Stellung haben, solien ihren
ganzen Einfluss zum Besten des Volkes und der bedringten Glau-
bensgenossen verwenden. Nicht viel anders hat Zwingli geurteilt.
Auch er hat das Widerstandsrecht gegen den Tyrannen nicht dem
Einzelnen zugesprochen, sondern hoéchstens der Mehrheit, zumal
denen, welche den gottlosen Fiirsten selbst gewihlt haben. Zwingli
ist hier gelegentlich der Freiere; man spiirt ihm den urspriinglichen
Schweizer und Republikaner an. Aber loyal den bestehenden
Gewalten gegeniiber ist auch er in hohem Grade, und das Wort
des Paulus: ,Jede Obrigkeit von Gott“ und ,man soll ihr als dem
Willen Gottes gehorchen®, war fiir alle Reformatoren ohne Aus-
nahme gottliches Gebot. Kann man weiter von jeder Demokratie
entfernt sein als Calvin, der kurz und biindig dem gemeinen
Mann das Recht abspricht, sich eigene Reflexionen iiber die
beste Staatsform zu machen? Und dazu nehme man den grenzen-
losen Pessimismus Zwinglis und Calvins in der Beurteilung des
Menschen und der Masse. Jeder Mensch von Haus aus ein Gott-

088



schelm, eigenniitzig, ungldubig, so tént es bei Zwingli; Calvin
wirft wie Luther gern mit Tiernamen um sich. Und hier soll die
moderne Demokratie eine ihrer Hauptwurzeln haben? Und dann
verfolge einer die Geschichte Ziirichs und Genfs in den nichst-
folgenden Jahrhunderten! Wird jemand im Ernst etwa die heftigen
politischen Genferkimpie um die Ausdehnung der Biirgerrechte
im 18. Jahrhundert mit Calvin und dem Calvinismus in Verbindung
bringen? Hier fehlt jeder Schimmer einer religiosen, gar einer
calvinisch religiosen Begriindung. Rousseau aber diirfte hier wie
sonst in allen Dingen als der reinste Antipode Calvins zu be-
trachten sein. Der Geist seiner Konfessionen wie seines Contrat
social steht in allen Punkten im Gegensatz zum alt calvinischen
Genfer Geist.

Der wirkliche Erfolg der Reformation fiir das politische Leben
liegt an einem ganz andern Ort. Er zeigt sich darin, dass die
Reformatoren in die bestehenden Staatsformen, die sie jede an
ihrem Ort aus Gottes Hand nahmen, einen neuen Geist der Ver-
antwortlichkeit, der Uneigenniitzigkeit und Sachlichkeit, der Ge-
rechtigkeit und Billigkeit hineintragen wollten. Das war fiir sie
der rechte Gottesdienst zur Ehre Gottes. An einen neu zu griin-
denden evangelischen Idealstaat, der das Reich Gottes #uflerlich
darstellen solite, dachte keiner von ihnen auch nur eine Minute
im Leben; sie hatten alle Hande voll Arbeit und wussten sich zu
religiosen Reformatoren berufen, nicht zu Politikern. Wo sie den-
noch Politik trieben, da war es konfessionelle Politik, Verbriide-
rung der evangelischen Staaten zum Schutz des Evangeliums,
wobei Zwingli ganz ungeniert auch katholische Staaten, deren
Politik antikaiserlich war, mit in seinen Bund hineinzog. Man
vergesse vor allem eins nicht: die unbedingte jenseitige Ziel-
bestimmung ihres ganzen Christentums. Hier auf Erden ist alles
unvollkommen, alles provisorisch; es kann nicht anders sein. Es
gibt keine Vollkommenheit auf Erden, das ist fiir Zwingli und
Calvin geradezu ein Glaubenssatz. Darum kennen sie auch keinen
vollkommenen Staat und kein Absolutes in den &4ufleren Dingen.
Das Reich Gottes greift wohl in die dufleren Dinge ein, aber es
zielt aufs Jenseits und wird erst im Himmel verwirklicht. Das
iibersehen, wiirde das ganze reformatorische Denken im Kern-
punkt verfdlschen heiflen.

589



Wir denken aber, diesen geschichtlichen Erwdgungen driickt
der ganze weitere Verlauf des Calvinismus die Bestitigung auf.
Es ist doch schon recht weit hergeholt, wenn einer den Zusam-
menhang von Calvinismus und Demokratie mit Nordamerika be-
griinden will. Versparen wir einmal im gegenwdrtigen Augenblick
die gefahrliche Mecrfahrt und verweilen wir beim Ndheren! Warum
schweigt man von der Entstehung der Demokratie aus dem Cal-
vinismus in der Schweiz und in den deutschen calvinischen Terri-
torien, in Frankreich und Holland, in Schottland und England?
Offenbar weil dariiber nichts zu sagen ist, weil die Tatsachen
iiberall nicht stimmen wollen. Man durchgehe einmal die Ge-
schichte des iranzosischen Calvinismus, der doch unmittelbar von
Calvin persénlich inspiriert war! Es ist richtig, Calvin selbst sank-
tionierte einmal den Glaubenskrieg gegen die Regierung, aber
wann und gegen wen? Zur Zeit der Minorennitit des Thron-
folgers, als die Guisen sich der kdniglichen Macht bemdichtigen
wollten. Das war genau ein Fall, wie Calvin ihn vorgesehen
hatte; jetzt war der Augenblick fiir die Bourbonen da, das Steuer
des Reiches zu fiithren. Nicht lange nach der Bartholomiusnacht
verfasste Beza ohne Nennung seines Namens jene beriihmte kleine
Schrift, welche die Regierungsgewalt vom Volk ableitete und den
Untertanen das Widerstandsrecht gegen einen Tyrannen gab. Aber
man lese selbst bei Beza nach, wie viel Caufelen im Sinne Calvins
dies Widerstandsrecht umgeben und beschrinken, und man ver-
gesse vor allem nicht: das war die Antwort auf die Bartholomius-
nacht! Es war eine Theorie des Augenblickes und fiir den Augen-
blick, und ihr Verfasser, Beza, war in Genf selbst der Stiarker der
Aristokratie und {iberhaupt eine undemokratische Persdnlichkeit
wenn einer. Aus der ganzen spiteren Geschichte sind die Huge-
notten als treue Stiitzen des absoluten Konigtums bekannt; ihre
Loyalitat war geradezu ihr Ungliick, sie leisteten gegen die Auf-
hebung des Ediktes von Nantes, die Unterdriickung ihres Glaubens
genau so wenig Widerstand, wie Calvin ihnen zugestanden hatte.
Keine einzige bewafinete Erhebungin den Jahren der bittersten Drang-
salierung! Ohne Schwertstreich erlag diese herrliche, grofie Kirche
den Machinationen ihrer Feinde, getreu der lutherischen und cal-
vinischen Losung vom Leiden, Leiden um Gottes willen ohne
Gegenwehr. Als aber spiter die Camisarden zu verzweifeltem

590



Widerstand sich erhoben, da war es ein neuer fremder Enthusias-
mus, der sie beseelte, nicht der Ordnungsgeist Calvins. Folgen
wir dann allenthalben den ausgewanderten Refugianten: nirgends
geben sie Anlass zu freiheitlichen oder demokratischen Beweg-
ungen; sie stiitzen die auslidndischen Throne, wie sie vorher den
Thron Louis XIV gestiitzt hatten. Auch die kleine Minoritat von
Calvinisten, die sich im Laufe des 18. Jahrhunderts wieder regt
unter der Leitung Antoine Courts und Paul Rabauts, erwirbt sich
thr neues Daseinsrecht durch ihre erstaunliche Loyalitit gegeniiber
einer sie verfolgenden Regierung. Es wire keine Ubertreibung,
wenn jemand behaupten wollte, der Sieg der franzdsischen Revo-
lution iiber das Kénigtum sei in Frankreich moglich geworden,
weil der Calvinismus, diese kraftvollste Stiitze der Ordnung und
Treue gegen die gotilich geordnete Obrigkeit, kein Faktor mehr
war im politischen Leben Frankreichs.

Ebensowenig ist mir von einem Zusammenhang zwischen
Calvinismus und Demokratie aus Holland etwas bekannt. Die
gottgeordnete Regierung, welcher der Calvinismus hier Gehorsam
leistete, waren die Provinzialstinde und spiter das Konigtum.
Darf man aber daran erinnern, dass ein Mann, der etwelchen
Anspruch auf das Recht des reformierten Namens haben diirfte,
Abraham Kuyper, in seinem beriithmten Buch Reformation wider
Revolution den Calvinismus als die Macht der Ordnung auch im
Staatsleben feiert im Gegensatz zu allen revolutionidren Tendenzen
der Neuzeit. Wir wollen mit seiner Autoritdt nichts beweisen, nur
so viel sei uns zu sagen erlaubt: der Mann kannte seinen Cal-
vinismus, lebte und atmete in ihm, wihrend ich bei Ragaz den
Eindruck nie los werde: er redet da von Dingen, die ihm im
Grunde ginzlich fremd sind.

Und Schottland, dies Freiheitsland mit Calvins getreuem
Jiinger John Knox? Knox hat freilich gegen das Weiberregiment
auf dem Konigsthron harte Worte geschrieben, und hat auch spiter
der Maria das Leben schwer gemacht. Aber grundsétzlich ist der
schottische Calvinismus so regierungstreu gewesen wie seine Briider
auf dem Festland. Was gab denn den Anlass zum schottischen
Aufstand gegen Karl I? Kein politischer Akt, einzig und allein das
Attentat auf den Kultus nach Gottes Wort entflammte den Eifer fiir
die heilige Kirche Gottes und trieb die Schotten in die Revolution;

591



auch in England machten sie ihren ganzen Einfluss fiir die Durch-
setzung ihres Kirchenideals geltend. Ja, diese ireien Schotten ver-
banden sich mit dem zweiten Karl Stuart gegen Cromwell, weil
sie ihr Kirchenideal in England verletzt sahen, und dies cal-
vinische Kirchenideal ging ihnen iiber den ganzen Gegensatz von
Monarchie und Republik!

Was sodann England betrifft, so weifl jeder Kenner der Ge-
schichte, dass gerade hier mit Schlagworten ganz und gar nichts
auszurichten ist. Calvinisten stehen getreu zum Konig und seiner
Kirche, Calvinisten kampfen fiir das Kirchenideal Genfs und Schott-
lands und setzen ihre Hoffnung auf das Parlament, Calvinisten schla-
gen als Independenten Cromwells Schlachten, wobei dann erst noch
einer der Hauptieldprediger Cromwells zufillig ein Lutheraner sein
musste, Calvinisten stehen vermutlich auch bei der radikalen Oppo-
sition der Leveller und kampfen fiir demokratische Freiheit und Gleich-
heit. Wer kann da sagen: das eine ist das reine Ergebnis des Cal-
vinismus, das andere sind Missverstindnisse ? Geschichtlich 14sst sich
elwa folgendes sagen: die zweifellos gerade Linie geht von Calvin
zu den Presbyterianern, religits, kirchlich und politisch. Hier halt
man streng auf der calvinischen Orthodoxie, eifert fiir das calvinische
Kirchenideal und bekadmpft nicht das Konigtum als solches, sondern
die Ubergriffe des Konigtums iiber die Rechte des Parlaments. Und
denkt man etwa an einen Mann wie Richard Baxter, so hat man
den besten, solidesten, ernstesten Geist des alten Calvinismus vor
sich. Aber das eben zeigt die Geschichte der englischen Refor-
mation: der Calvinismus kann unter politischem und kirchlichem
Druck auch radikalere Formen annehmen, er kann sich gegen
jeden kirchlichen und staatlichen Zwang von oben wenden und
gerat dann auf die Bahn der Freikirche und der Demokratie. Das
liegt jedoch nicht in der Natur des Calvinismus, sondern ist das
Ergebnis tiefer geschichtlicher Modifikationen, deren Ursachen
auflerhalb des streng calvinischen Denkens liegen. Es wirkten
hier nachweisbar auch tduferische Einfliisse mit; auf keinen Fall
kann man hier von einer geradlinigen calvinischen Entwicklung
reden. SchlieBlich sind auch die Ergebnisse nichts weniger als
einheitlich. Die Cromwellsche Politik bildet sich zuletzt riicklaufig
monarchisch aus, kehrt mit der Errichtung eines neuen Ober-
hauses deutlich zu den ilteren Traditionen zuriick und behauptet

592



sich selbst als Militardiktatur im Gegensatz zu allen demokra-
tischen Zeittendenzen. Aus den Independentenkolonien in Neu-
england aber, die als Asyle der Gewissensireiheit gegriindet worden
waren, werden in kurzer Zeit neue dogmatisch und kirchlich aufler-
ordentlich enge und intolerante Gemeinwesen, welche gegeniiber
Baptisten und Quéikern mit allen Hirten der Glaubensverfolgung
vorgehen und die religiose Freiheit geradezu verleugnen, all das
vermutlich nicht im Abfall vom Calvinismus, sondern gerade aus
der Macht calvinisch alttestamentlicher Traditionen heraus. In der
Restaurationsepoche aber begraben sadmtliche puritanische Rich-
tungen ihre politischen Aspirationen, sie begehren nur noch das
Recht der kirchlichen Freiheit im Sinne der verschiedenen be-
stimmten Kirchenideale und verlieren vollends nach der zweiten
Revolution, da sie als Nonkonformisten dauernd vom politischen
Leben ausgeschlossen sind, lange Zeit hindurch iiberhaupt jegliche
politischen Ideale. Und wie dann auf dem Boden der anglikani-
schen Kirche im 18. Jahrhundert aus altcalvinischem Geist heraus
der Methodismus seinen Siegeslauf antritt mit den neuen Kriiten
der Evangelisation und Organisation, da versteht er es in solchem
Grade, die Herzen der ihm Ergebenen ausschliefllich auf das Seelen-
heil und die persénliche Bekehrung und Heiligung zu konzen-
trieren und von allen Dingen der Welt abzulenken, dass er,
vielleicht wider seinen Willen, in der Revolutionsepoche als
staatserhaltende, antirevolutionire Macht wirken musste, und der
bekannte Historiker Lecky die These verfechten konnte, der
Methodismus habe die franzosische Revolution von den unteren
Volksschichten Englands ferngehalten.

Aber Nordamerika und die schone, klassisch gewordene Theorie
Jellinecks, welche die Erklarung der Menschen- urid Biirgerrechte
aus dem nordamerikanischen Calvinismus ableitet? Ich muss be-
kennen, dass der grofziigige Aufsatz Jellinecks mir immer den
Eindruck einer geistreichen These ohne solide geschichtliche Be-
griindung machte. Und was bei Jellineck schon zu den stidrksten
Bedenken und Fragezeichen Anlass gibt, wird, als Dogma von
einer Autoritit zur anderen weitergegeben, zuletzt ein Hindernis
wirklichen geschichtlichen Forschens und Sehens. Es beriihrt
auch den, der in der nordamerikanischen Geschichte wenig bewan-
dert ist, sogleich auffillig, dass Jellineck von Virginia und seiner

593



Erklarung der Rechte ausgeht. Virginia ist keine der streng puri-
tanischen Kolonien Nordamerikas; es hatte seine Bischofskirche
und daneben puritanische Minorititen, aber es ist kein Puritaner-
land. Der Mann aber, der den Dissenters in Virginia, den Pres-
byterianern und Baptisten, zur Befreiung vom staatskirchlichen
Zwang verhalf, war der Voltairianer Jefferson, und das Motiv, das
ihn leitete, das Verlangen, auch den Deisten und Atheisten volle
Menschen- und Biirgerrechte zuzusprechen. Diese Art Demokratie
hat gerade mit dem calvinischen Geist nichts zu schaffen, sondern
entspringt direkt irreligivsen naturrechtlichen Gedanken.

Wenn dann aber Jellineck von dieser freiheitlichen Bewegung
am Ausgang des 18. Jahrhunderts, um sie zu erkldren, zuriickgreiit
zu den religiosen Freiheitsproklamationen eines Robert Browne, der
Pilgerviater und Roger Williams zu Aniang des 17. Jahrhunderts,
so tiberspringt er in einem geistreichen Sprung gerade die ent-
scheidenden anderthalb Jahrhunderte, die man nicht iiberspringen
darf, wenn man geschichtliche Erkenntnis zutage fordern will, und
verwirrt iiberdies Bewegungen mit einander, die zum Teil kaum
eine entfernte Ahnlichkeit besitzen. Ich konnte mir allenfalls denken,
dass ein Geschichtsschreiber des Quikertums und Pennsylvaniens
einen glaubhaften Zusammenhang zwischen der religiosen Freiheit
und der politischen Freiheit und Demokratie nachweisen mdéchte,
nur dass die Quidker nun einmal mit dem Calvinismus nichts zu
schaffen haben. Oder ich konnte glauben an einen solchen Zu-
sammenhang fiir Rhode Island aus den einzigartig weitherzigen
Prinzipien Roger Williams heraus, nur dass auch Roger Williams
mit jeglichem Calvinismus zerfallen ist und ihm nicht auf das
Konto gesetzt werden darf. Aber gerade von der echten alt-cal-
vinischen Art der Independenten Massachussetts und der ver-
wandten Kolonien mit ihrem streng theokratisch alttestamentlichen
Denken uad ihrer harten Intoleranz gegen Andersgliubige fiihrt
kein Weg zur modernen religidsen und politischen Gewissens-
freiheit hiniiber. Dafiir zeugt gerade die Tatsache, dass diese alten
Puritanerkolonien sich zuletzt und am schwersten in der Union
an die Trennung des Biirgerlichen vom Kirchlichen gewdhnen
mochten, so hemmend wirkte hier der Calvinismus nach.

Vor allem aber, weshalb die Ursachen der Erkldrung der
Menschenrechte in um mehr als ein Jahrhundert zuriickliegenden

594



religidsen Bewegungen suchen, wo andere Erklarungen aus den Zeit-
strtomungen ungleich naher liegen? Zwischen dem alten Puritanis-
mus und dem nordamerikanischen Freiheitskampf liegt gerade die
glanzvolle Epoche der Ausbreitung der naturrechtlichen Lehren,
denen hier die Verhiltnisse so michtig wie nirgends entgegen-
kamen. Hatte man nicht auf diesem Boden wirklich einen Neu-
anfang der Geschichte erlebt? Hier, wo alle alten Traditionen
fehlten, wo unermessliche psychologische Hemmungen der alten
Welt in Wegfall kamen, wo wirklich Vereinigungen freier Manner
auf dem Fufle der Gleichheit die ganze Reihe der Staaten gegriindet
hatten, hier wenn irgendwo musste das Naturrecht sich verdichten
zu lebenskriftigen Gebilden, denen die Wirklichkeit sich fiigen
konnte. Ich mochte nicht so weit gehen und jede Mitwirkung
religioser Motive davon ausschlieflen; sie aber fiir primar zu halten,
geht auf keinen Fall. Jedem Zeitalter schldgi seine eigene Uhr.
Man gebe es doch auf, Erscheinungen der Neuzeit, deren Kenn-
zeichen gerade die allgemeine religitse Abkiihlung, der zunehmende
religiose Indifferentismus ist, aus gewaltigen religidsen Bewegungen
zu erkldren. Das wire eine vollige Verkennung der Zeitlage, um
die es sich hier handelt. Wir wiederholen es, zwischen den reli-
giosen Freiheitsregungen Englands, die zur Griindung der Neu-
England-Staaten fithrten, und diesem politischen Befreiungskrieg
liegen anderthalb Jahrhunderte, gerade die anderthalb Jahrhunderte,
in welchen die calvinische Religion ihre StoBkraft eingebiifit hat.
Es gab wohl im 18. Jahrhundert auch in Nordamerika eine mich-
tige Erweckungsbewegung, vom englischen Methodismus angeregt;
sie war jedoch génzlich unpolitisch, und die Methodisten standen
wihrend des Befreiungskrieges in der Mehrzahl auf Seiten Englands.

Zum Schluss noch eine kurze Bemerkung fiir uns Schweizer.
Hat wohl irgend ein ernsthafter schweizerischer Historiker bis heute
daran gedacht, die demokratischen Bewegungen in den einzelnen
Kantonen mit dem alten Geist des Calvinismus in Verbindung zu
bringen? Oder wiirde man nicht diesen Historiker anstaunen wie
eine Kuriositit? Lassen wir unsre deutsche Schweiz auf sich be-
ruhen und werfen wir nur einen Blick auf unsre welsche Schweiz!
Ich kenne aus der neuern Genfer Geschichte von der Refor-
mationszeit her eine ausgesprochene Freiheitsliebe der Genfer,
auch der Genfer Pfarrer. Ihr Ideal war die Unabhingigkeit Genfs

595



vor allem nach aufien und im Innern die Respektierung der Ge-
setze. Es war weit mehr ein politischer als ein religioser Freiheits-
sinn. Vom Ende des 18. Jahrhunderts datiert dann der vorher stets
niedergehaltene Freiheitsenthusiasmus der Waadtlander; er richtet
sich vor allem gegen die alte Zwingherrin Bern und scheint bis
heute diese Richtung nicht ganz verleugnet zu haben, aber calvi-
nisch kann ich auch diesen Freiheitsenthusiasmus nicht finden, so
sehr er sich mit gut reformierter Art vertrigt. Zuletzt in der Ge-
schichte ist dieser Freiheitssinn im Neuenburgischen aufgekommen,
und hier stand der Calvinismus vermutlich auf beiden Seiten, bei
den Royalisten und bei den Republikanern; ich iiberlasse es den
Kennern, zu entscheiden, auf welcher Seite vor allem der alte Neuen-
burger Calvinismus stritt. Aber nun beachte man eines: von diesem
Freiheitssinn unsrer Welschen bis zu unsrer heutigen Demokratie ist
noch ein weiter Schritt, und dieser Schritt ging, so viel ich weif,
tiberall iiber die Leiche des Calvinismus. Man lese z. B. fiir die
Geschichte Genfs die Biographie Ernest Navilles und fiir die Ge-
schichte der Waadt die Biographie Alexandre Vinets, so wird man
mir zugeben: einfach ist der Zusammenhang zwischen Calvinismus
oder iiberhaupt reformierter Art und unsern heutigen Demokratien
wirklich nicht. Die berithmte Waadtldnder Freikirche z. B. entstand
aus dem Gegensatz eines grofilen Teils der Waadtlinder Geistlich-
keit zu der neuen Demokratie, aus dem Gefiihl, dass mit dieser
Demokratie eine dem reformierten Geist feindliche Macht ans Ruder
komme. Zu den Opfern, welche diese neue Demokratie forderte,
gehorten in Genf Ernest Naville, in Lausanne Vinet als beste Ver-
treter reformierten Christentums. Ich ziehe daraus gar keinen Schluss
auf die Gegenwart, ich meine nur, die Ragazische Geschichts-
konstruktion beriihrt einen Kenner unsrer nichsten schweizerischen
Verhiltnisse hochst wunderlich und es ist deshalb gut, dass er in
Nordamerika, d. h. in recht weiter, unkontrollierbarer Ferne, sich
seine Begriindung geholt hat.

Ich meine aber, wer etwas vom Wesen der Reformation ver-
standen hat, weifl ganz genau: fiir die Reformatoren konnte an
keiner Staatsform, also auch nicht an der ihnen noch ganz fern
liegenden Demokratie etwas Wesentliches und Zentrales liegen,
Staatsformen, das ist ihre gemeinsame Erkenntnis, gehdren zum
Zufdlligen, das man so nehmen soll, wie es Gott in jedem Lande

596



geordnet hat. Die Aufgabe der evangelischen Christen ist keine
andere als die, in den vorhandenen Staat christliches Pflichtgefiihl
und Gewissenhaftigkeit hineinzutragen, den Staatsdienst aufzufassen
als einen von Gott gegebenen Beruf und dem Ideal nicht der
gottlichen, aber doch der menschlichen Gerechtigkeit und Billig-
keit nachzujagen. An diesem entscheidenden Punkt besteht zwischen
Luthertum und Calvinismus kein Gegensatz, sondern wesentliche
Gleichheit, und das zu beherzigen, scheint mir wichtiger, als das
Trennende voranzustellen. Es war in den politischen Fragen die
Losung der Reformatoren: nicht auf die Formen und Einrichtungen,
sondern auf die Menschen, die darin arbeiten, kommt es an.
BASEL PAUL WERNLE

ooo

FRUHLINGSNACHT

Von EMIL SCHIBLI

Fohnwind streicht von den Bergen her
Und singt in allen Biumen.

Da fingt mein Blut, verhockt und schwer
Vom Friihling an zu triumen.

Erst leise, leis. Dann wacht es auf,
Stromt brausend hin und wider!

- Reifit stiirmend alle Tore auf,
Und schwellet alle Glieder!

Das Herz wird jung, das Herz wird weit
Und quellet wie ein Bronnen!

O Herz, bist du der harten Zeit

In dieser Nacht entronnen?

Sing weiter, lieber Friihlingswind!
Ich hor das Lied so gerne!

Und selig hoffend wie ein Kind
Wiinsch ich mir Glick und Sterne!

coo

097



	Reformation und Demokratie

