
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Zur psychologischen Aetiologie des Krieges

Autor: Oczeret, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR
PSYCHOLOGISCHEN AETIOLOGIE

DES KRIEGES
Die affektlose Betrachtung ist ein

ebenso spätes wie verdienstvolles
Erzeugnis hoher Kultur, das erst
der Ausbildung eines
Hemmungsmechanismus, der Bändigung der
praktischen Natur des Menschen
durch die theoretische entspringt.

VIERKANDT.
1.

Die apokalyptische Stimmung jener denkwürdigen Augusttage
des Jahres eintausendneunhundertundvierzehn ist langsam verklungen,
und aus der Götterdämmerung, die damals über Werte, Gesetze,
Rechte und Ideale hereinbrach, sucht der Menschengeist mühsam
die Trümmer hervor, um ein neues brauchbares Weltbild zu schaden
und das Gleichmaß der Seele wiederzufinden. Wie kam jenes
alles über uns? fragt er; wie ward es möglich? Und er fragt mit
jenem eindringlichen Misstrauen des enttäuschten Gläubigen; fragt
über Weißbücher, Blaubücher, Rot-, Gelb-, Grün- und Orangebücher

hinweg, über Aufklärungen, Ansprachen, Dementis, Proteste
hindurch ; fragt als Einer, der einmal wissend geworden, nun weiß,
dass das alles Worte sind, Worte, die mehr verbergen als enthüllen ;

Worte, von Menschen geprägt und verwendet, die an sichtbarer
Stelle stehend, reden, erklären, begründen, beteuern müssen, obwohl
sie im Grunde, von den innersten, den treibenden Motiven nicht
mehr wissen als ein Mensch, der im hypnotischen Schlaf einen
Befehl erhalten hat und ihn ausführen muss, coûte que coûte.

Freilich, der den Befehl gab, muss ein übermächtiger allgewaltiger

Dämon gewesen sein, gegen dessen herrischen Willen es kein
Auflehnen gab. Und das war es auch, was jener Zeit die besondere

ebenso bedrückende wie erhebende Stimmung verlieh, jene
Weltuntergangs-Weltwerdungsstimmung, die uns alle ergriff.

Wir alle empfanden es damals : etwas Elementares bricht über

uns herein; etwas Unausweichliches, dessen Erlebenswucht sich
keiner entziehen kann, gegen das anzukämpfen so eitel wäre wie
den Ozean in Fesseln legen; etwas, dem gegenüber der Einzelne

559



keine Rolle mehr spielt. Das Individuum mit seinen Grenzen und
Massen ist erloschen, nur noch Summationen von Einzelwesen
existieren und treten in Aktion.

Dabei zeigte es sich bald, dass diese fast in einem Moment
zusammengeschweißte Summe der Einzelnen etwas toto coelo
verschiedenes war von den Einzelwesen, die vorher existierten und
für die grob sinnliche Wahrnehmung immer noch handelnd dastanden.
Keine dieser Figuren erklärte sich verantwortlich, keiner wollte das,

was im Kommen war; gekrönte und ungekrönte Staatslenker
beteuerten ihre Friedfertigkeit und wiesen warnend, beschwörend auf
das langsam Heraufziehende hin. Keiner hatte den Weltkrieg
gewollt — und doch kam er.

Es wäre unbillig und gleichzeitig zu billig, einen beliebigen
Staatsmann oder Fürsten herauszugreifen und gerade ihn für den
Schuldigen erklären, es kommt auch zu leicht auf das dialektische
und wenig geistvolle kindliche Spiel der Retourkutsche hinaus.

Wir können es den Staatslenkern ruhig glauben, dass sie als

Individuen den Krieg nicht gewollt und sich alle — dieser mehr,
jener weniger — gegen ihn gesträubt (niemand wusste besser als

sie, wie entsetzlich das, was kommen sollte, sich darstellen würde),
aber eben: sie waren nicht mehr Individuen, nicht mehr
verantwortliche Einzelpersönlichkeiten, sondern nur noch Teile jenes
großen längst in Bereitschaft liegenden Gebildes, das einmal
zusammengeschlossen und handlungsbereit nicht mehr nach den
uns bekannten Gesetzen und Normen reagierte und wirkte.

Überraschend, verblüffend erlebten wir das zu Anfang des

Krieges, wie Menschen und Einrichtungen sich uniformierten und
nivellierten. Mit einem Schlag sank das Niveau fast sämtlicher
Zeitungen und Zeitschriften in den beteiligten (und unbeteiligten?)
Ländern. Die Differenzierung nach politischen Zielen und
Programmen, nach individuellen, in jahrelangem Ringen eroberten

Standpunkten, die Abstufung nach fein und unfein, grob und
anständig war aufgehoben, bestehen blieb nur noch ein
Unterscheidungsmerkmal : die Richtung der Gefühle zu dieser oder jener der
beiden Staatengruppen. Ein Drittes gab es nicht. Und wie mit
den Blättern ging es mit den Einzelmenschen: Männer, deren
Denken und Fühlen man in Jahren und Jahrzehnten glaubte kennen

gelernt zu haben, deren Besonnenheit und Mäßigung einem als

560



Vorbilder höchster Kultur und aktiv erworbener Persönlichkeitseigenart

vorgeschwebt, gaben gewissermaßen über Nacht alles sie

von andern Unterscheidende auf und sanken unter in den Strom
gleichmäßig-gemeinsamen Denkens und Fühlens.

Wie war das möglich
Überhaupt: Wie kommt es, dass eine Gemeinschaft von

Menschen ethisch und intellektuell minderwertig ist gegenüber dem
ethischen und intellektuellen Durchschnitt des Einzelnen in dieser
Gemeinschaft? Warum sind fünf einzeln anständige Männer, wenn
sie zusammensitzen, so schnell geneigt ins Zoten zu verfallen?
Warum produzieren sechs gescheute Gelehrte, von einzeln
bedeutendem Wissen, in einer Kommission zuweilen so törichtes Zeug?
Warum ist der Staat, den wir als Hort des Rechtes und Hüter der
Moral auffassen, unter Umständen so skrupellos in der Wahl seiner
Mittel, so gewissenlos? („L'Etat c'est l'homme, moins la conscience"
sagt Vinet.) Andrerseits: warum bringt eine Gemeinschaft von
Menschen, richtig organisiert, Leistungen an Ausdauer, Mut und
Opferfähigkeit fertig, die weit über das Vermögen des Einzelnen
und seine durchschnittliche Tüchtigkeit gehen?

Die psychologische Möglichkeit des Phänomens liegt darin,
dass der Mensch neben der Fähigkeit Individuum zu sein und im
langsamen geschichtlichen Aufstieg seine Persönlichkeit immer
einzigartiger und subtiler herauszudifferenzieren, gleichzeitig
Kollektivwesen ist. Neben seinem Individual-Ich trägt er das Art-Ich
mit seinen Kräften und Fähigkeiten in sich.

* :t:

*

Zwischen diesen beiden Strebungen — zum Individuellen und

zum Kollektiven — liegt die Bahn der menschlichen
Geistesentwicklung. Im Anfang der Kultur überwog der Zustand kollektiven

Fühlens bei weitem. Der Einzelne galt nur als Glied einer
Gemeinschaft (seines Stammes, Geschlechts etc.) etwas. Um einen

Erschlagenen zu rächen, war es nicht nötig, den Mörder zu

bestrafen, sondern es konnte ein beliebiger Mann des Stammes, dem

der Mörder angehörte, herausgegriffen werden. Die Beziehungen
der Menschen zu einander hatten etwas gänzlich Unpersönliches,
Sachlich-kollektives und waren sozusagen vererbbar. Langsam nur
hob sich der Mensch als Einzelerscheinung aus dem Bereich

561



gemeinsamen Fühlens und Denkens heraus und ward Persönlichkeit.
Der Prozess war ein mühsamer und schmerzensreicher. Die Luft,
in der das Persönliche gedeiht, ist gleichsam dünner und schwerer
atembar; ewig lockend bereit liegt das Kollektive mit seinem
leichteren, müheloseren, verantwortungsärmeren Dasein. Kein Wunder
daher, dass immer wieder Menschen und Strömungen sich
einstellen, die die Erlösung von allem Erdenleid im Aufgeben des

Individuellen suchen. (Ich erinnere nur an Schopenhauer und

gewisse Richtungen der indischen Philosophie.)
Anderseits ist das Kollektive der Mutterboden, aus dem die

Persönlichkeit nicht nur hervorwuchs, sondern fort und fort Kraft,
Farbe und Lebenswärme ansaugt. Denn die Fähigkeit zum gemeinsamen

Fühlen und Denken ermöglicht überhaupt erst Gebilde wie
Ehe, Familie, Staat, ermöglicht das Verstehen von Mensch zu
Mensch ohne viel Worte, spontan. Das Kollektive verbindet, das

Individuelle trennt.
Das Kollektive ist also, um ein Bild zu gebrauchen, der uralte

Quell, in den die Menschheit immer wieder hinuntertaucht, um
sich zu verjüngen, zu erneuern, Kraft zu schöpfen für neue
Leistungen.

Diesen zwiewertigen Charakter des Kollektiven müssen wir
uns vor Augen halten. Es kommt aber noch etwas Drittes hinzu.

Während nämlich das Individuelle sich wesentlich auf den
Bereich der bewussten seelischen Prozesse erstreckt und
demgemäß einen nur schmalen Raum einnimmt, umfasst das Kollektive
jenen phylogenetisch älteren, umfangreicheren Teil unseres Ich,
der in den tieferen und tiefsten Schichten der Seele verankert ist,
dort, wo die Vorgänge ohne unser Wissen und Zutun verlaufen.
Daher sind im Kollektiven wurzelnde Prozesse wesentlich unbe-
wusste und als solche der rationellen Erklärung und Beeinflussung
nur wenig oder gar nicht zugänglich. Sie haben den Charakter

von Naturphänomenen, und wie solche treten sie mit der Wucht
und Plötzlichkeit elementarer Vorgänge auf, tragen auf den Schultern
der geeinten Völkermassen die kühnsten Ideen zum Siege — und
verheeren unter Umständen wie ein Lavastrom alles Lebendige,
das sich ihrem Zuge entgegenstemmt.

Unter diesem Gesichtswinkel möchte ich den Krieg werten,
nicht nach Schuld und Unschuld, Recht und Unrecht. In ihm steigt

562



die Menschheit hinab zu den Urmüttern des Seins. Dass sie es
tut, erlaubt den Schluss, dass es notwendig war. Die
Kulturhypochonder mögen den Krieg einen Atavismus, einen Rückfall
in die Barbarei nennen, vielleicht war es mehr ein Rückgreifen
als ein Rückgleiten.

Gewiss bedeutete das Aufgehen in der Kollektivbegeisterung
und im Kollektivhass für viele ein Ausweichen vor ihren schwersten
innern Leistungen, und nicht nur für den Einzelnen, sondern auch
für die Staaten — für alle notabene! — ; gewiss ist für viele das
Sterben im Rausch entfesselter Leidenschaften, unter dem anfeuernden

Zuruf der Kameraden leichter als die Mühsal angespannten
Strebens durch Jahrzehnte fortgesetzt, — aber anderseits welch
Erleben für viele Welche Aufrüttelung aus dem kleinlichen Alltag
dumpfen Kleinbürgerdaseins, wo mit Essen, Trinken, Kartenspielen
der Kreis der Interessen geschlossen ist!

Und hat der Krieg alle niedrigen Instinkte mobilisiert und
aktiviert und zu schauderhaften Greueltaten geführt, so hat er die
Opferfähigkeit der Menschen ausgelöst, Unterschiede des Standes,
Alters, Geschlechts, der Rasse aufgehoben, mit unendlich viel
Faulheit, Eigenliebe, Enge und Vorurteil aufgeräumt. Überhaupt
werden die progressiv zu wertenden Spuren des Krieges bei allen
Völkern unauslöschbar sein. Wir werden nicht als dieselben aus
diesem rasenden Elementarerlebnis herauskommen. Das ist
ausgeschlossen.

Immerhin: soweit wird man den Pessimisten recht geben
müssen, dass der Krieg eine primitive Auseinandersetzung ist.1) Er
bedeutet eine ungeheuerliche Vergeudung an materiellen und ideellen
Gütern. Allein er ist eine Naturerscheinung, geboren aus den Tiefen
der Menschenseele. Und in jenen Tiefen birgt der Mensch, birgt
die Menschheit noch ein Chaos wild durcheinander wogender Mächte
und Leidenschaften. Diesen Mächten wohnen Kräfte inne — zum
Guten wie zum Bösen zum Schöpferischen wie zum Zerstörenden.
Denn denken wir daran : Ist der Zustand des Kollektiven ein

primitiver, ein undifferenzierter, so heißt das : ein Zustand der
Unentwickeltheit. 'Was lässt sich aus jenen Mächten der Tiefe noch
schaffen und schöpfen und prägen Nur wird es darauf ankommen,

Man lese darüber den Artikel von C. Widmer: .1st der Krieg
naturnotwendig?" in Heft 12 vom 15. März 1916. (Red.)

563



sie beherrschen und lenken zu lernen, damit sie nicht wahllos,
blind sich Ziele wählen, sondern wissend. Zu dem Zweck wird
man sie kennen lernen müssen. So wird man sie verstehen lernen.
Auf das Verstehen aber kommt es an, nicht auf das Werturteilen
und Moralisieren. Nur so werden wir dazu kommen, aus diesem

Kriege und seinem furchtbargroßen Erleben zu lernen : nämlich,
dass die Menschheit einfach nicht so weit war wie wir vermeinten,
und nicht nur die Menschheit, auch wir selber, jeder Einzelne-
Wir alle bergen grad das in uns, was wir am anderen am meisten

beschimpfen müssen.
Aber freilich wir bergen es in Tiefen, in die hinein- und hinab-

zublicken uns graut. Was wir im Alltagsleben mit unserem inneren
Auge beobachtend umspannen, ist jene schmale Zone individuellen
Ichs, die als schmächtiger Aufbau über der breiten Tiefe unserer
kollektiven Persönlichkeit tront.

Wem es an Mut gebricht, mag die Augen auch fürderhin
geschlossen halten ; er versuche die Götter nicht und begehre nimmer
und nimmer zu schauen, was sie gnädig bedecken mit Nacht und
Grauen. Wer aber bejahend zum Leben eingestellt ist und den

Willen fühlt, aus den Trümmern eine neue Welt zu schaffen, eine

angepasstere und höhere, dem wird es gehen wie dem Baume, mit
dem Nietzsche den Menschen vergleicht: „Je mehr er hinauf in
die Höhe und Helle will, um so stärker streben seine Wurzeln
erdwärts, abwärts, ins Dunkle, Tiefe, — ins Böse."

II.
Klar siehet, wer von Ferne sieht
und nebelhaft, wer Anteil nimmt.

LAO TSE.

Was ich im ersten Teil anzudeuten versuchte, war: dass der

Krieg, obwohl von Menschen begonnen und geführt, doch nicht
als Menschenwerk im engeren Sinne angesehen und beurteilt werden
sollte. Vor allem, dass es eine eingeengte Auffassung sei, ihn als
das Werk einzelner Individuen oder Völker hinzustellen. Er wurzelt
in Tiefen unserer Seele, in welchen individuelle Unterschiede —
auch national-individuelle — aufgehoben, wo wir alle gleich sind:
er wurzelt in uns allen. Darum können wir uns a priori nicht
affektlos zu ihm einstellen; er drückt etwas aus, was in uns ist

564



und ermöglicht uns den Zugang zu einem breiten Teil unserer
Einzel- wie Gesamtpersönlichkeit.

Es wäre nun die Frage zu diskutieren, warum der Krieg grade
jetzt kam. Was bedeutet er als psychologisches Phänomen für
unsere Zeit?

Die Frage führt in die Tiefe. Steigen wir hinab Hinunter
in die Zeit, da unsere Kultur begann. Wie ward Kultur? Insonderheit

unsere, jetzt in Frage gestellte, romanisch-germanisch-slavisch-
europäische Kultur?

* **

Die Kultur der Mittelmeerländer begann, erst als sie einen

gewissen Sättigungsgrad erreicht hatte, sich nach Mittel- und
Nordeuropa auszudehnen. Sie stieß dort auf Völker, die mehrere hundert

Jahre „jünger" waren, auf Völker, die im Vergleich zu der

Verfeinerung und Vergeistigung, die in römisch-griechischen Ländern
erreicht war, auf der Stufe von Naturvölkern standen, etwa unserer
heutigen Primitiven, die wir gelegentlich als Wilde zu bezeichnen
belieben. Wie diese waren jene unsere Ahnenvölker keine Wilde,
sondern trieben Viehzucht, zum Teil sogar Ackerbau und etwas
Gewerbe. Sie hatten eine rudimentäre politische Gliederung und
eine ihrer Stufe entsprechende Kunst und Religion. Über ihre
psychische Verfassung wissen wir wenig, aber das Wenige ergänzt
durch Beobachtungen an heute lebenden, auf homologer
Entwicklungsstufe stehenden Naturvölkern, erlaubt immerhin die Bildung
gewisser Grundvorstellungen über die Mentalität jener Völker.
Dabei lasse ich die intellektuelle Seite als weniger wichtig
unberücksichtigt und stelle vornehmlich auf die affektiven Zustände ab.

Und auch nier kann es sich nur um die Hervorhebung einzelner

Züge handeln.
Am wichtigsten scheint mir am Affektleben der Primitiven:

einmal die Roheit und Primitivität des Trieblebens, dann aber
das Explosionsartige in der Entladung der Affekte.

Was Steinhausen über die innere Verfassung der alten

Germanen sagt, gilt, da es sieh um Züge einer bestimmten Kulturstufe
handelt, ebenso von ihren keltischen Nachbarn im Westen wie von
den slavischen im Osten. „Der Egoismus kennt noch keine Grenzen:
weder der Raub noch der Mord eines persönlichen Feindes sind

565



entehrende Verbrechen. Das Töten von Greisen, Aussetzen von
Kindern, Martern von Gefangenen, auch Menschenopfer finden sich

fast überall." Steinhausen weist auch darauf hin, dass im Beowulf
von einem Helden besonders gerühmt wird, dass er beim Gelage
die Herdgenossen nicht erschlug. Man kann aus dieser Ausnahme
schließen, welche Zügellosigkeit im Ausleben primitiver Triebe die

Regel war, welche Szenen sich bei den Zechereien abgespielt haben

mögen. — Wie weit man sich auch ohne Trunkenheit von seinen
Trieben fortreißen ließ, geht z. B. aus jener bekannten Stelle in
der Germania des Tacitus hervor: „In nüchternem Zustande, in
geschäftlichem Ernst treiben sie das Würfelspiel mit solcher
Tollkühnheit bei Gewinn und Verlust, dass sie, wenn alles hin ist, auf
den allerletzten Wurf ihre Person und Freiheit setzten." Oder aus

jener anderen im 25. Kapitel: „Dass ein Sklave gepeitscht, in
Fesseln geworfen, mit Zwangsarbeit bestraft wird, ist ein seltener
Fall. Häufiger kommt's vor, dass man einen tötet, nicht zur Strafe
oder aus Strenge, sondern in der Hitze des Jähzorns, wie man
einen Gegner erschlägt, nur dass er hier ungestraft blieb." —
Nebenbei geht aus dieser Stelle hervor, dass die Menschen jener
Zeit bei aller Roheit und Brutalität gutmütig sein konnten, solange
ihre Affekte nicht entfesselt waren, ein Zug, den wir auch bei
heutigen Primitiven antreffen. Es soll allerdings, nach Gregor von
Tours, auch vorgekommen sein, dass Franken bei wüsten Gelagen
Unfreie spasseshalber töteten. (Vgl. Lamprecht, Einführung in das
historische Denken, S. 9.)

Die Unbeherrschtheit der Affekte, die weitgehende „emotionelle

Inkontinenz", die aus solchen Episoden spricht, hat durchaus
nichts spezifisch nationales. Erinnern wir uns an die Ilias, wie die
Helden ihre Affekte ungehemmt äußern, wie sie im Zorn oder
Schmerz schreien, weinen, sich zu Boden werfen und die Haare
raufen. Es sind eben noch Zeiten völliger Willkür der
Lebensführung, Zeiten der Unstetigkeit und Unberechenbarkeit im Wollen.
Cäsar hatte manchen seiner Siege über Gallier wie Germanen
diesem Mangel an Stetigkeit zu danken. Es besteht noch keine innere

Disziplinierung. „Germanen gehorchen keinem Befehl, keiner
Leitung, sondern handeln durchaus nach ihrer Willkür", schreibt Tacitus.
Und im I. Band seiner Deutschen Geschichte berichtet Lamprecht
eine Episode aus den Kriegen der Römer gegen die Sugambrer

566



unter M. Lollius: die Sugambrer brachten den Römern eine schwere
Niederlage bei, nutzten aber die Lage so wenig aus, dass sie
vielmehr nach kurzer Zeit, als Augustus selbst in Gallien eintraf,
Geiseln stellten und um Frieden baten. „Dämonisch und plötzlich
trat die ungeheuere Entflammung kriegerischer Lebenskraft ein, um
nach mächtigem Emporlodern in sich zu versinken". (Lamprecht.)

Dass auf Kulturstufen, auf denen die Leidenschaften noch so
elementar, ihre Äußerungen noch so ungezügelt und explosiv sind,
von Sittlichkeit kaum die Rede sein kann, ist klar; von Konvention,
Sitte gewiss ; das sind aber grundverschiedene Dinge. Die Nationen
lieben es, an ihren Ahnenvölkern die Reinheit, Sittlichkeit, Treue
usw. zu loben. Das ist Ahnenkultus. Von den Slawen sagt der
Chronist Helmold, sie seien von Natur „treulos and bösartig",
und die Germanen galten den Römern (mit deren Treue es

übrigens nicht weit her war) als eine gens perfida. „Berüchtigt wegen
ihrer Treulosigkeit waren nachmals die Franken, unter denen ein
Charietto selbst die eigenen Volksgenossen im römischen Solde
nachts überfiel." (Steinhausen.)

Zu diesen Völkern nun, jähzornig, rauh, oft grausam und hart,
unverbraucht an Trieben zum Leben, Kämpfen, Genießen, dem
Tode abgeneigt, aber auch jedem andern Opfer, jeder
Selbstbeschränkung abhold; stolz, herrisch, herrschsüchtig und
hochfahrend, den Schwachen verachtend, das Mitleid verabscheuend,
Barmherzigkeit weder heischend noch gewährend, zu diesen
Völkern, bei denen Kranke und Alte nicht waren, sondern die
Mehrzahl aus kraftvollen Individuen bestand, zu ihnen kam Rom.
Rom, gesättigt mit Luxus, organisiert und gestrafft durch einen

jahrhundertelang getätigten Weltherrscherwillen, vollgesogen vom
Glanz griechisch-orientalischer Geistesrichtung, Rom auf der Höhe
seiner Macht und doch schon vom Strahl seiner Untergangsröte
geheimnisvoll berührt Und die Barbaren? Rückhaltlos
erlagen die Sieger dem Zauber der höheren, erfahrenen, durch das

Leid ausgekosteter Genüsse wissend gewordenen Geistigkeit.
Nicht auf einmal, natürlich ; nicht gleichzeitig. Durch mancherlei

Kanäle sog das Neue sich ein in die Barbarenherzen, die naive
Einheitlichkeit des Menschen mit sich selber vergiftend und
versehrend. Kaufleute, Legionäre, heimkehrende Reisläufer brachten
erst nach Gallien, später nach Britannien und Germanien Kunde

567



von neuen Göttern, neuen Bräuchen, neuen Lebensmöglichkeiten.
Römische und keltische Priester folgten und erzählten von einem

Gott, dessen Heldentum im Leiden und Dulden lag, der sich

freiwillig den Häschern zu schmachvollstem Tode anbot, ein Gott,
nicht aus dem Geschlecht der Götter, wie Chlodwig höhnisch
bemerkte, sondern von sterblichen niedrigen Menschen im Stalle

geboren. Dem stolzen, hochfahrenden Naturmenschen predigten
sie Demut und Überwindung der natürlichen Triebe, predigten und
übten Barmherzigkeit und Mitleid, verboten die Rache, ja sie

behaupteten, man müsse den Feind geradezu lieben, statt ihn, wie
bisher, zu töten ; töten dürfe man überhaupt nicht, nicht einmal
seinen Sklaven. Sie lehrten, dass Arbeit nichts Schimpfliches sei,

gut genug für Frauen und Sklaven, sondern ehrenbringender als

Krieg und Schlachtenruhm, und begannen selber zu pflügen, zu

säen, begannen die Menschen zu langfristigen wirtschaftlichen
Erwägungen zu erziehen. Kurz: das, was in Jahrhunderten organischen

Werdens als Niederschlag der höchsten Kulturen im Orient,
Hellas und Italien entstanden war, wurde unvermittelt, fast plötzlich

urwüchsigen Naturvölkern aufgepfropft. Eine ganz fremde Art
zu denken und zu fühlen wurde ihnen nahe gebracht, ein affektiver

Umschwung sonder gleichen ihnen zugemutet. Und nicht
von dem ersten besten lästigen Wanderredner, sondern von klugen,
abgeklärten Menschen, die als Träger einer fein ausgebauten, straff

organisierten Institution, die über Macht und Mittel verfügte, sicher
und anpassungsfähig auftraten.

Was war die Folge? Es ist wohl klar, dass man das gänzlich
Neue nicht aufnehmen konnte, nicht eigentlich innerlich annehmen.
Aber man konnte sich ihm auch nicht entziehen. Offenbar war
in jenen Barbarengemütern eine gewisse Veranlagung, die ihnen
den ahnungsmäßigen Zugang zu dem Sublimen der christlichen
Lehren ermöglichte, sonst hätten sie das Unorganische abgewiesen,
aber eine glatte Assimilation war unmöglich. Hingegen ist die
Art, wie sie das nahezu Unfassbare sich anzueignen suchten,
bemerkenswert und psychologisch aufschlussreich.

(Schluss folgt.)
ZÜRICH HERBERT OCZERET

568



IM FRÜHLING
Von KARL SAX

Den Schmerz der Liebe hast du mir autgebrochen,
Wie die Pflugschar die still wartende Erde bricht.
Die lockere Erde liegt offen
Dem Tau in der Nacht und am Tag dem goldenen Licht,
Und Blüten leuchten, Früchte brechen aus ihrem Grund —

Im still ruhenden Feld meiner Liebe
Gräbt deine ehern blinkende Seele.

Werden aus meiner Liebe Blumen leuchten und Früchte brechen?
Oder gräbst du nicht tief?
Oder erlahmt dir die Kraft?
Oder war es ein Irrtum

Der Frühling naht, meine Geliebte!
Schon taste ich nach Gesang und Duft seiner Blumen —

Um deine Liebe wird mir bang.
Auch die Erde bangt
Um das Erwachen der Liebe

* *

Ich sah die ersten Blüten, Geliebte
Da dachte ich an dich
Um die Krone eines Kirschbaums
Schimmerte ihr weisser Glanz!

Im tiefblauen Himmel stand er mitten drin.
Da ward mir, Geliebte,
Als wäre ich selbst ein Kirschbaum im Blütenschnee
Und stünde mitten im blauen Himmel,
Und ich sah dich knien
Vor dem unberührten
Schimmernden Glanz
Meiner Liebe!

569


	Zur psychologischen Aetiologie des Krieges

