Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Zur psychologischen Aetiologie des Krieges
Autor: Oczeret, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR
PSYCHOLOGISCHEN AETIOLOGIE
DES KRIEGES

Die affektlose Betrachtung ist ein
ebenso spites wie verdienstvolles
Erzeugnis hoher Kultur, das erst
der Ausbildung eines Hemmungs-
mechanismus, der Bindigung der
praktischen Natur des Menschen

durch die theoretische entspringt.
VIERKANDT.

L.

Die apokalyptische Stimmung jener denkwiirdigen Augusttage
des Jahres eintausendneunhundertundvierzehn ist langsam verklungen,
und aus der Goétterdimmerung, die damals iiber Werte, Gesetze,
Rechte und Ideale hereinbrach, sucht der Menschengeist miihsam
die Triimmer hervor, um ein neues brauchbares Weltbild zu schaffen
und das Gleichmal der Seele wiederzufinden. Wie kam jenes
alles iiber uns? fragt er; wie ward es moglich? Und er fragt mit
jenem eindringlichen Misstrauen des enttiuschten Gliaubigen; fragt
iber WeiBbiicher, Blaubiicher, Rot-, Gelb-, Griin- und Orange-
biicher hinweg, iiber Aufkldrungen, Ansprachen, Dementis, Proteste
hindurch; fragt als Einer, der einmal wissend geworden, nun weif},
dass das alles Worte sind, Worte, die mehr verbergen als enthiillen;
Worte, von Menschen geprigt und verwendet, die an sichtbarer
Stelle stehend, reden, erklidren, begriinden, beteuern miissen, obwohl
sie im QGrunde, von den innersten, den treibenden Motiven nicht
mehr wissen als ein Mensch, der im hypnotischen Schiaf einen
Befehl erhalten hat und ihn ausfiihren muss, coiite que coiite.

Freilich, der den Befehl gab, muss ein iibermichtiger allgewal-
tiger Ddmon gewesen sein, gegen dessen herrischen Willen es kein
Auilehnen gab. Und das war es auch, was jener Zeit die beson-
dere ebenso bedriickende wie erhebende Stimmung verlieh, jene
Weltuntergangs-Weltwerdungsstimmung, die uns alle ergriff.

Wir alle empfanden es damals: etwas Elementares bricht iiber
uns herein; etwas Unausweichliches, dessen Erlebenswucht sich
keiner entziehen kann, gegen das anzukidmpfen so eitel wire wie
den Ozean in Fesseln legen; etwas, dem gegeniiber der Einzelne

559



keine Rolle mehr spielt. Das Individuum mit seinen Grenzen und
Massen ist erloschen, nur noch Summationen von Einzelwesen
existieren und treten in Aktion.

Dabei zeigte es sich bald, dass diese fast in einem Moment
zusammengeschweifite Summe der Einzelnen etwas toto coelo
verschiedenes war von den Einzelwesen, die vorher existierten und
fiir die grob sinnliche Wahrnehmung immer noch handelnd dastanden.
Keine dieser Figuren erklédrte sich verantwortlich, keiner wollfe das,
was im Kommen war; gekronte und ungekronte Staatslenker be-
teuerten ihre Friedfertigkeit und wiesen warnend, beschworend auf
das langsam Heraufziehende hin. Keiner hatte den Weltkrieg ge-
wollt — und doch kam er.

Es wire unbillig und gleichzeitig zu billig, einen beliebigen
Staatsmann oder Fiirsten herauszugreifen und gerade ihn fiir den
Schuldigen erkldren, es kommt auch zu leicht auf das dialektische
und wenig geistvolle kindliche Spiel der Retourkutsche hinaus.

Wir konnen es den Staatslenkern ruhig glauben, dass sie als
Individuen den Krieg nicht gewollt und sich alle — dieser mehr,
jener weniger — gegen ihn gestrdubt (niemand wusste besser als
sie, wie entsetzlich das, was kommen sollte, sich darstellen wiirde),
aber eben: sie waren nicht mehr Individuen, nicht mehr verant-
wortliche Einzelpersonlichkeiten, sondern nur noch Teile jenes
grofien lidngst in Bereitschaft liegenden Gebildes, das einmal
zusammengeschlossen und handlungsbereit nicht mehr nach den
uns bekannten Gesetzen und Normen reagierte und wirkte.

Uberraschend, verbliiffend erlebten wir das zu Anfang des
Krieges, wie Menschen und Einrichtungen sich uniformierten und
nivellierten.  Mit einem Schlag sank das Niveau fast siamtlicher
Zeitungen und Zeitschriften in den beteiligten (und unbeteiligten ?)
Landern. Die Differenzierung nach politischen Zielen und Pro-
grammen, nach individuellen, in jahrelangem Ringen eroberten
Standpunkten, die Abstufung nach fein und unfein, grob und an-
stindig war aufgehoben, bestehen blieb nur noch ein Unterschei-
dungsmerkmal: die Richtung der Gefithle zu dieser oder jener der
beiden Staatengruppen. Ein Drittes gab es nicht. Und wie mit
den Blattern ging es mit den Einzelmenschen: Manner, deren
Denken und Fiihlen man in Jahren und Jahrzehnten glaubte kennen
gelernt zu haben, deren Besonnenheit und Miigung einem als

560



Vorbilder hochster Kultur und aktiv erworbener Personlichkeits-
eigenart vorgeschwebt, gaben gewissermafien iiber Nacht alles sie
von andern Unterscheidende auf und sanken unter in den Strom
gleichméafiig-gemeinsamen Denkens und Fiihlens.

Wie war das moglich?

Uberhaupt: Wie kommt es, dass eine Gemeinschaft von
Menschen ethisch und intellektuell minderwertig ist gegeniiber dem
ethischen und intellektuellen Durchschnitt des Einzelnen in dieser
Gemeinschait? Warum sind fiinf einzeln anstindige Minner, wenn
sie zusammensitzen, so schnell geneigt ins Zoten zu verfallen?
Warum produzieren sechs gescheute Gelehrte, von einzeln bedeu-
tendem Wissen, in einer Kommission zuweilen so torichtes Zeug?
Warum ist der Staat, den wir als Hort des Rechtes und Hiiter der
Moral auffassen, unter Umstdnden so skrupellos in der Wahl seiner
Mittel, so gewissenlos? (,L’Etat c’est 'homme, moins la conscience*
sagt Vinet.) Andrerseits: warum bringt eine Gemeinschaft von
Menschen, richtig organisiert, Leistungen an Ausdauer, Mut und
Opferfihigkeit fertig, die weit iiber das Vermdgen des Einzelnen
und seine durchschnittliche Tiichtigkeit gehen? — — —

Die psychologische Mdoglichkeit des Phdnomens liegt darin,
dass der Mensch neben der Fihigkeit Individuum zu sein und im
langsamen geschichtlichen Aufstieg seine Personlichkeit immer
einzigartiger und subtiler herauszudifferenzieren, gleichzeitig Kol-
lektivwesen ist. Neben seinem Individual-Ich trigt er das Art-Ich
mit seinen Kriften und Fahigkeiten in sich.

£ -

Zwischen diesen beiden Strebungen — zum Individuellen und
zum Kollektiven — liegt die Bahn der menschlichen Geistes-
entwicklung. Im Anfang der Kultur iiberwog der Zustand kollek-
tiven Fiihlens bei weitem. Der Einzelne galt nur als Glied einer
Gemeinschaft (seines Stammes, Geschlechts etc.) etwas. Um einen
Erschlagenen zu richen, war es nicht notig, den Morder zu be-
strafen, sondern es konnte ein beliebiger Mann des Stammes, dem
der Morder angehorte, herausgegriffen werden. Die Beziehungen
der Menschen zu einander hatten etwas ginzlich Unpersonliches,
Sachlich-kollektives und waren sozusagen vererbbar. Langsam nur
hob sich der Mensch als Einzelerscheinung aus dem Bereich

561



gemeinsamen Fiihlens und Denkens heraus und ward Personlichkeit.
Der Prozess war ein miihsamer und schmerzensreicher. Die Luit,
in der das Personliche gedeiht, ist gleichsam diinner und schwerer
atembar; ewig lockend bereit liegt das Kollektive mit seinem leich-
teren, miiheloseren, verantwortungsarmeren Dasein. Kein Wunder
daher, dass immer wieder Menschen und Stromungen sich ein-
stellen, die die Eriosung von allem Erdenleid im Aufgeben des
Individuellen suchen. (Ich erinnere nur an Schopenhauer und
gewisse Richtungen der indischen Philosophie.)

Anderseits ist das Kollektive der Muiterboden, aus dem die
Personlichkeit nicht nur hervorwuchs, sondern fort und fort Kraft,
Farbe und Lebenswarme ansaugt. Denn die Fahigkeit zum gemein-
samen Fiihlen und Denken ermoglicht iiberhaupt erst Gebilde wie
Ehe, Familie, Staat, ermoglicht das Verstehen von Mensch zu
Mensch ohne viel Worte, spontan. Das Kollektive verbindet, das
Individuelle {rennt.

Das Kollektive ist also, um ein Bild zu gebrauchen, der uralte
Quell, in den die Menschheit immer wieder hinuntertaucht, um
sich zu verjiingen, zu erneuern, Kraft zu schopfen fiir neue Lei-
stungen.

Diesen zwiewertigen Charakter des Kollektiven miissen wir
uns vor Augen halten. Es kommt aber noch etwas Drittes hinzu.

Wihrend nidmlich das Individuelle sich wesentlich auf den
Bereich der bewussten seelischen Prozesse erstreckt und dem-
gemdf} einen nur schmalen Raum einnimmt, umfasst das Kollektive
jenen phylogenetisch &lteren, umfangreicheren Teil unseres Ich,
der in den tieferen und tiefsten Schichten der Seele verankert ist,
dort, wo die Vorginge ohne unser Wissen und Zutun verlaufen.
Daher sind im Kollektiven wurzelnde Prozesse wesentlich unbe-
wusste und als solche der rationellen Erkldrung und Beeinflussung
nur wenig oder gar nicht zuginglich. Sie haben den Charakter
von Naturphdnomenen, und wie solche treten sie mit der Wucht
und Plétzlichkeit elementarer Vorgénge auf, tragen auf den Schultern
der geeinten Volkermassen die kiihnsten Ideen zum Siege — und
verheeren unter Umstdnden wie ein Lavastrom alles Lebendige,
das sich ihrem Zuge entgegenstemmt.

Unter diesem Gesichtswinkel méchte ich den Krieg werten,
nicht nach Schuld und Unschuld, Recht und Unrecht. In ihm steigt

962



die Menschheit hinab zu den Urmiittern des Seins. Dass sie es
tut, erlaubt den Schiuss, dass es notwendig war. Die Kultur-
hypochonder mogen den Krieg einen Atavismus, einen Riickfall
in die Barbarei nennen, vielleicht war es mehr ein Riickgreifen
als ein Riickgleiten.

Gewiss bedeutete das Aufgehen in der Kollektivbegeisterung
und im Kollektivhass fiir viele ein Ausweichen vor ihren schwersten
innern Leistungen, und nicht nur fiir den Einzelnen, sondern auch
fiir die Staaten — fiir alle notabene! —; gewiss ist fiir viele das
Sterben im Rausch entfesselter Leidenschaiten, unter dem anfeuern-
den Zuruf der Kameraden leichter als die Miihsal angespannten
Strebens durch Jahrzehnte fortgesetzt, — aber anderseits welch
Erleben fiir viele! Welche Aufriittelung aus dem Kkleinlichen Alltag
dumpfen Kleinbiirgerdaseins, wo mit Essen, Trinken, Kartenspielen
der Kreis der Interessen geschlossen ist!

Und hat der Krieg alle niedrigen Instinkte mobilisiert und
aktiviert und zu schauderhaften Greueltaten gefiihri, so hat er die
Opferfihigkeit der Menschen ausgeldst, Unterschiede des Standes,
Alters, Geschlechts, der Rasse aufgehoben, mit unendlich viel
Faulheit, Eigenliebe, Enge und Vorurteil aufgeraumt. Uberhaupt
werden die progressiv zu wertenden Spuren des Krieges bei allen
Volkern unausloschbar sein. Wir werden nicht als dieselben aus
diesem rasenden Elementarerlebnis herauskommen. Das ist aus-
geschlossen.

Immerhin: soweit wird man den Pessimisten recht geben
miissen, dass der Krieg eine primitive Auseinandersetzung ist.t) Er
bedeutet eine ungeheuerliche Vergeudung an materiellen und ideellen
Giitern. Allein er ist eine Naturerscheinung, geboren aus den Tiefen
der Menschenseele. Und in jenen Tiefen birgt der Mensch, birgt
die Menschheit noch ein Chaos wild durcheinander wogender Méchte
und Leidenschaften. Diesen Machten wohnen Krifte inne — zum
Guten wie zum Bosen! zum Schépferischen wie zum Zerstérenden.
Denn denken wir daran: Ist der Zustand des Kollektiven ein pri-
mitiver, ein undifferenzierter, so heifit das: ein Zustand der Unent-
wickeltheit. Was lisst sich aus jenen Michten der Tiefe noch
schaffen und schépfen und pragen! Nur wird es darauf ankommen,

1) Man lese dariiber den Artikel von C. Widmer: ,Ist der Krieg naturnot-
wendig ?“ in Heft 12 vom 15. Mdrz 1916. (Red.)

563



sie beherrschen und lenken zu lernen, damit sie nicht wahllos,
blind sich Ziele wihlen, sondern wissend. Zu dem Zweck wird
man sie kennen lernen miissen. So wird man sie verstehen lernen.
Auf das Verstehen aber kommt es an, nicht auf das Werturteilen
und Moralisieren. Nur so werden wir dazu kommen, aus diesem
Kriege und seinem furchtbargrofien Erleben zu lernen: namlich,
dass die Menschheit einfach nicht so weit war wie wir vermeinten,
und nicht nur die Menschheit, auch wir selber, jeder Einzelne.
Wir alle bergen grad das in uns, was wir am anderen am meisten
beschimpfen miissen.

Aber freilich wir bergen es in Tiefen, in die hinein- und hinab-
zublicken uns graut. Was wir im Alltagsleben mit unserem inneren
Auge beobachtend umspannen, ist jene schmale Zone individuellen
Ichs, die als schmichtiger Aufbau {iber der breiten Tiefe unserer
kollektiven Personlichkeit tront.

Wem es an Mut gebricht, mag die Augen auch fiirderhin ge-
schlossen halten; er versuche die Gotter nicht und begehre nimmer
und nimmer zu schauen, was sie gniddig bedecken mit Nacht und
Grauen. Wer aber bejahend zum Leben eingestellt ist und den
Willen fiihlt, aus den Triimmern eine neue Welt zu schaffen, eine
angepasstere und hoéhere, dem wird es gehen wie dem Baume, mit
dem Nietzsche den Menschen vergleicht: ,Je mehr er hinauf in
die Héhe und Helle will, um so stirker streben seine Wurzeln
erdwdrts, abwirts, ins Dunkle, Tiefe, — ins Bose.*

IL.

Klar siehet, wer von Ferne sieht

und nebelhaft, wer Anteil nimmt.

LAO TSE.
Was ich im ersten Teil anzudeuten versuchte, war: dass der
Krieg, obwohl von Menschen begonnen und gefithrt, doch nicht
als Menschenwerk im engeren Sinne angesehen und beurteilt werden
sollte. Vor allem, dass es eine eingeengte Auffassung sei, ihn als
das Werk einzelner Individuen oder Vélker hinzustellen. Er wurzelt
in Tiefen unserer Seele, in welchen individuelle Unterschiede —
auch national-individuelle — auigehoben, wo wir alle gleich sind:
er wurzelt in uns allen. Darum konnen wir uns a priori nicht
affektlos zu ihm einstellen; er driickt etwas aus, was in uns ist

564



und ermdglicht uns den Zugang zu einem breiten Teil unserer
Einzel- wie Gesamtpersonlichkeit.

Es wiére nun die Frage zu diskutieren, warum der Krieg grade
jetzt kam. Was bedeutet er als psychologisches Phinomen fiir
unsere Zeit?

Die Frage fiihrt in die Tiefe. Steigen wir hinab! Hinunter
in die Zeit, da unsere Kultur begann. Wie ward Kultur? Insonder-
heit unsere, jetzt in Frage gestellte, romanisch-germanisch-slavisch-
europdische Kultur?

* ®
L d

Die Kultur der Mittelmeerlinder begann, erst als sie einen
gewissen Sattigungsgrad erreicht hatte, sich nach Mittel- und Nord-
europa auszudehnen. Sie stief dort auf Volker, die mehrere hun-
dert Jahre ,jinger“ waren, auf Volker, die im Vergleich zu der
Verfeinerung und Vergeistigung, die in romisch-griechischen Landern
erreicht war, auf der Stufe von Naturvolkern standen, etwa unserer
heutigen Primitiven, die wir gelegentlich als Wilde zu bezeichnen
belieben. Wie diese waren jene unsere Ahnenvolker keine Wilde,
sondern trieben Viehzucht, zum Teil sogar Ackerbau und etwas
Gewerbe. Sie hatten eine rudimentire politische Gliederung und
eine ihrer Stufe entsprechende Kunst und Religion. Uber ihre
psychische Verfassung wissen wir wenig, aber das Wenige ergénzt
durch Beobachtungen an heute lebenden, auf homologer Entwick-
lungsstufe stehenden Naturvolkern, erlaubt immerhin die Bildung
gewisser Grundvorstellungen iiber die Mentalitit jener Volker.
Dabei lasse ich die intellektuelle Seite als weniger wichtig unbe-
riicksichtigt und stelle vornehmlich auf die affektiven Zustidnde ab.
Und auch hier kann es sich nur um die Hervorhebung einzelner
Ziige handeln.

Am wichtigsten scheint mir am Affektleben der Primitiven:
einmal die Roheit und Primitivitit des Trieblebens, dann aber
das Explosionsartige in der Entladung der Affekte.

Was Steinhausen iiber die innere Verfassung der alten Ger-
manen sagt, gilt, da es sich um Ziige einer bestimmten Kulturstufe
handelt, ebenso von ihren keltischen Nachbarn im Westen wie von
den slavischen im Osten. ,Der Egoismus kennt noch keine Grenzen:
weder der Raub noch der Mord eines personlichen Feindes sind

065



entehrende Verbrechen. Das Toten von Greisen, Aussetzen von
Kindern, Martern von Gefangenen, auch Menschenopfer finden sich
fast {iberall.“ Steinhausen weist auch darauf hin, dass im Beowulf
von einem Helden besonders geriihmt wird, dass er beim Gelage
die Herdgenossen nicht erschlug. Man kann aus dieser Ausnahme
schlieflen, welche Ziigellosigkeit im Ausleben primitiver Triebe die
Regel war, welche Szenen sich bei den Zechereien abgespielt haben
mogen. — Wie weit man sich auch ohne Trunkenheit von seinen
Trieben fortreiien lieB, geht z. B. aus jener bekannten Stelle in
der Germania des Tacitus hervor: ,In niichternem Zustande, in
geschiftlichem Ernst treiben sie das Wiirfelspiel mit solcher Toll-
kiihnheit bei Gewinn und Verlust, dass sie, wenn alles hin ist, auf
den allerletzten Wurf ihre Person und Freiheit setzten.“ Oder aus
jener anderen im 25. Kapitel: ,Dass ein Sklave gepeitscht, in
Fesseln geworfen, mit Zwangsarbeit bestraft wird, ist ein seltener
Fall. Haufiger kommt’s vor, dass man einen toétet, nicht zur Strafe
oder aus Strenge, sondern in der Hitze des Jihzorns, wie man
einen Gegner erschldgt, nur dass er hier ungestraft blieb.« —
Nebenbei geht aus dieser Stelle hervor, dass die Menschen jener
Zeit bei aller Roheit und Brutalitit gutmiitig sein konnten, solange
ihre Affekte nicht entiesselt waren, ein Zug, den wir auch bei
heutigen Primitiven antreffen. Es soll allerdings, nach Gregor von
Tours, auch vorgekommen sein, dass Franken bei wiisten Gelagen
Unfreie spasseshalber toteten. (Vgl. Lamprecht, Einfiikrung in das
historische Denken, S. 9.)

Die Unbeherrschtheit der Affekte, die weitgehende ,emotio-
nelle Inkontinenz“, die aus solchen Episoden spricht, hat durchaus
nichts spezifisch nationales. Erinnern wir uns an die /lias, wie die
Helden ihre Affekte ungehemmt #duflern, wie sie im Zorn oder
Schmerz schreien, weinen, sich zu Boden werfen und die Haare
raufen. Es sind eben noch Zeiten volliger Willkiir der Lebens-
filhrung, Zeiten der Unstetigkeit und Unberechenbarkeit im Wollen.
Casar hatte manchen seiner Siege iiber Gallier wie Germanen die-
sem Mangel an Stetigkeit zu danken. Es besteht noch keine innere
Disziplinierung. ,Germanen gehorchen keinem Befehl, keiner Lei-
tung, sondern handeln durchaus nach ihrer Willkiir“, schreibt Tacitus.
Und im I. Band seiner Deutschen Geschichte berichtet Lamprecht
eine Episode aus den Kriegen der Romer gegen die Sugambrer

566



unter M. Lollius: die Sugambrer brachten den Romern eine schwere
Niederlage bei, nutzten aber die Lage so wenig aus, dass sie viel-
mehr nach kurzer Zeit, als Augustus selbst in Gallien eintraf,
Geiseln stellten und um Frieden baten. ,Dimonisch und plétzlich
trat die ungeheuere Entflammung kriegerischer Lebenskrafl ein, um
nach méchtigem Emporlodern in sich zu versinken®. (Lamprecht.)

Dass auf Kulturstufen, auf denen die Leidenschaften noch so
elementar, ihre Auflerungen noch so ungeziigelt und explosiv sind,
von Sittlichkeit kaum die Rede sein kann, ist klar; von Konvention,
Sitte gewiss; das sind aber grundverschiedene Dinge. Die Nationen
lieben es, an ihren Ahnenvolkern die Reinheit, Sittlichkeit, Treue
usw. zu loben. Das ist Ahnenkultus. Von den Slawen sagt der
Chronist Helmold, sie seien von Natur ,treulos and bdésartig*,
und die Germanen galten den Romern (mit deren Treue es iibri-
gens nicht weit her war) als eine gens perfida. ,Beriichtigt wegen
ihrer Treulosigkeit waren nachmals die Franken, unter denen ein
Charietto selbst die eigenen Volksgenossen im rdmischen Solde
nachts {iberfiel.“ (Steinhausen.)

Zu diesen Volkern nun, jihzornig, rauh, oft grausam und hart,
unverbraucht an Trieben zum Leben, Kidmpien, Genieflen, dem
Tode abgeneigt, aber auch jedem andern Opfer, jeder Selbst-
beschrankung abhold; stolz, herrisch, herrschsiichtig und hoch-
fahrend, den Schwachen verachtend, das Mitleid verabscheuend,
Barmherzigkeit weder heischend noch gewidhrend, zu diesen
Volkern, bei denen Kranke und Alte nicht waren, sondern die
Mehrzahl aus kraftvollen Individuen bestand, zu ihnen kam Rom.
Rom, gesittigt mit Luxus, organisiert und gestrafit durch einen
jahrhundertelang getitigten Weltherrscherwillen, vollgesogen vom
Glanz griechisch-orientalischer Geistesrichtung, Rom auf der Hohe
seiner Macht und doch schon vom Strahl seiner Untergangsrote
geheimnisvoll beriihrt . . . . Und die Barbaren? Riickhaltlos er-
lagen die Sieger dem Zauber der héheren, erfahrenen, durch das
Leid ausgekosteter Geniisse wissend gewordenen Geistigkeit.

Nicht auf einmal, natiirlich ; nicht gleichzeitig. Durch mancherlei
Kanile sog das Neue sich ein in die Barbarenherzen, die naive
Einheitlichkeit des Menschen mit sich selber vergiitend und ver-
sehrend. Kaufleute, Legionire, heimkehrende Reisldufer brachten
erst nach Gallien, spiter nach Britannien und Germanien Kunde

567



von neuen Goéttern, neuen Briauchen, neuen Lebensmoglichkeiten.
Romische und keltische Priester folgten und erzihlten von einem
Gott, dessen Heldentum im Leiden und Dulden lag, der sich frei-
willig den Hischern zu schmachvollstem Tode anbot, ein Gott,
nicht aus dem Geschlecht der Gotter, wie Chlodwig hdhnisch be-
merkte, sondern von sterblichen niedrigen Menschen im Stalle
geboren. Dem stolzen, hochfahrenden Naturmenschen predigten
sie Demut und Uberwindung der natiirlichen Triebe, predigten und
iibten Barmherzigkeit und Mitleid, verboten die Rache, ja sie be-
haupteten, man miisse den Feind geradezu lieben, statt ihn, wie
bisher, zu toéten; toéten diirfe man iiberhaupt nicht, nicht einmal
seinen Sklaven. Sie lehrten, dass Arbeit nichts Schimpfiliches sei,
gut genug fiir Frauen und Sklaven, sondern ehrenbringender als
Krieg und Schlachtenruhm, und begannen selber zu pfligen, zu
sden, begannen die Menschen zu langiristigen wirtschaftlichen Er-
wiagungen zu erziehen. Kurz: das, was in Jahrhunderten organi-
schen Werdens als Niederschlag der hochsten Kulturen im Orient,
Hellas und Italien entstanden war, wurde unvermittelt, fast plotz-
lich urwiichsigen Naturvolkern aufgepfropft. Eine ganz fremde Art
zu denken und zu fithlen wurde ihnen nahe gebracht, ein affek-
tiver Umschwung sonder gleichen ihnen zugemutet. Und nicht
von dem ersten besten ldstigen Wanderredner, sondern von klugen.
abgeklarten Menschen, die als Triger einer fein ausgebauten, straff
organisierten Institution, die iiber Macht und Mittel verfiigte, sicher
und anpassungsfdhig auftraten.

Was war die Folge? Es ist wohl klar, dass man das ginzlich
Neue nicht aufnehmen konnte, nicht eigentlich innerlich annehmen.
Aber man konnte sich ihm auch nicht entziehen. Offenbar war
in jenen Barbarengemiitern eine gewisse Veranlagung, die ihnen
den ahnungsmiBigen Zugang zu dem Sublimen der christlichen
Lehren ermdglichte, sonst hitten sie das Unorganische abgewiesen,
‘aber eine glatte Assimilation war unméglich. Hingegen ist die
Art, wie sie das nahezu Unfassbare sich anzueignen suchten, be-
merkenswert und psychologisch aufschlussreich.

(Schluss folgt.)
ZURICH HERBERT OCZERET

aoo

568



IM FRUHLING

Von KARL SAX

Den Schmerz der Liebe hast du mir aufgebrochen,

Wie die Pflugschar die still wartende Erde bricht.

Die lockere Erde liegt offen

Dem Tau in der Nacht und am Tag dem goldenen Licht,
Und Bliiten leuchten, Friichte brechen aus ihrem Grund —

Im still ruhenden Feld meiner Liebe
Gribt deine ehern blinkende Seele.

Werden aus meiner Liebe Blumen leuchten und Friichte brechen?
Oder grabst du nicht tief?

Oder erlahmt dir die Kraft?

Oder war es ein Irrtum?

Der Friihling naht, meine Geliebte!
Schon taste ich nach Gesang und Duit seiner Blumen —

Um deine Liebe wird mir bang.
Auch die Erde bangt
Um das Erwachen der Liebe!

ES

Ich sah die ersten Bliiten, Geliebte!
Da dachte ich an dich!

Um die Krone eines Kirschbaums
Schimmerte ihr weisser Glanz!

Im tiefblauen Himmel stand er mitten drin.

Da ward mir, Geliebte,

Als wire ich selbst ein Kirschbaum im Bliitenschnee
Und stiinde mitten im blauen Himmel,

Und ich sah dich knien

Vor dem unberiihrten

Schimmernden Glanz

Meiner Liebe!

569



	Zur psychologischen Aetiologie des Krieges

