
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Nochmals von den letzten Voraussetzungen unserer geistigen
Unabhängigkeit : Replik

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOCHMALS VON DEN LETZTEN
VORAUSSETZUNGEN UNSERER
GEISTIGEN UNABHÄNGIGKEIT

REPLIK

„Darum schweigt der Kluge zu dieser Zeit; denn es ist eine

böse Zeit." So hat vor langem Einer gesagt, der inmitten eines

kleinen, von den Stürmen der Weitgeschichte umbrandeten, mit
Untergang noch mehr von innen als von außen her bedrohten
Volkes gestanden ist. Er schwieg selbst freilich nicht, sonst
wüssten wir nichts von ihm. Er wusste, was klug sei und sah,
wie jedermann klug war (freilich daneben auch gründlich töricht,
nämlich verblendet), wollte aber selbst nicht klug sein, wahrte sein
volles Herz nicht und redete. — Kluge Leute gibt es stets in Fülle.
Von solcher Klugheit strömt unser Schweizerland über, mehr als

von Milch und Honig, wir ertrinken völlig darin, ja, wir
ertrinken darin! Wenn wir untergehen sollten, so wohl viel weniger
an feindlichen Kanonen und Bajonetten, als an dieser großen Klugheit.

Denn merkwürdig — die Weltgeschichte scheint gerade an
dieser Kunst keinen Geschmack zu finden, sie verbrennt die
nüchterne Berechnung der Schlauen, seien es Völker oder Einzelne,
wie Feuer Stroh und Stoppeln verbrennt, und hat Freude an
überwallenden Herzen und kühnem Wagen.

Es ist zu viel des Schweigens der Klugheit unter uns. Darum
kann sich jemand gelegentlich zum Reden genötigt sehen, wo er
nicht nur sehr gern geschwiegen hätte, sondern auch hätte sagen
dürfen: „Hier sollen nun Andere reden". So habe ich mich be-

517



wegen lassen, in einer Sache zu reden, die ich gerne Andern
überlassen hätte. Ich habe, freilich erst als es kaum mehr anders

ging, in einer vertraulichen Versammlung schweizerischer
Hochschullehrer ein Votum über die letzten Voraussetzungen der
schweizerischen Unabhängigkeit abgegeben. Ich wusste, dass meine
Gedanken in dieser äußersten Knappheit und in dem Zusammenhang,
den der Anlass mit sich brachte, nicht recht zur Geltung kommen
konnten. Wenn nun aber das, was immerhin einer geschlossenen
Versammlung, wo Diskussion waltet, als Anregung vorgetragen
werden darf, in die Öffentlichkeit einer aufgeregten Zeit tritt, ist
dann nicht die Gefahr des Missverständnisses allzugroß? Ich habe
mich sehr dagegen gesträubt — wie die Veranstalter dieser
Veröffentlichungen jederzeit bezeugen werden — aber es waren Tage,
wo das Reden Pflicht zu werden schien, gerade weil es „böse
Zeit" war. Missverständnis hin oder her — es musste Einiges
gesagt werden, damit an einem bestimmten Punkte das Nachdenken

erregt und die gefahrvolle Spannung gebrochen werde. Ich bin
denn auch erstaunt gewesen, wie mein bescheidenes „Votum" von
so Vielen gerade so verstanden wurde, wie es gemeint war. Wenn
das bei Professor Vischer nicht der Fall gewesen ist, so einfach

darum, weil er in einem andern Lager steht und sein Empfinden
in bezug auf unsere Lage ganz anders ist. So hat er, wie er
selbst sagt, meine Ausführungen in seiner Wiedergabe „vergröbert".
Gewiss hat er das; er hat sie aber auch verschoben und dadurch
ihren Sinn nicht unwesentlich verändert. So scheint es, als ob
mir die Warnung vor dem Deutschtum und Luthertum die Hauptsache

gewesen wäre, während mir die Hauptsache ein Anderes

war: Warnung der Schweiz vor sich selbst, Aufrüttelung, Hinweisung

auf die letzten Fragen und Aufgaben unserer Lage.

1.

Der Anlass und Ausgangspunkt meiner Rede brachte es mit
sich, dass ihr Hauptsinn und Hauptzweck erst in der zweiten
Hälfte zum klaren Ausdruck kam. Er ist im letzten Satz mit Sperrdruck

formuliert: „Was tins not tut, wenn unsere schweizerische
Demokratie wieder Kraft, Eigenart und Größe gewinnen will, ist
eine geistige Erneuerung in großem Stil." Man sieht: es ist ein

positives, unpolemisches Ziel.

518



Mein prinzipieller Ausgangspunkt ist die böse Lage der
Schweiz. Ich bin da schon seit sehr vielen Jahren ein „Schwarzseher"

und bis jetzt haben mir die Ereignisse zu meinem
Leidwesen recht gegeben, so sehr recht, dass es mich selbst
überraschte, als der wirkliche Zustand unseres Volkes, wie ich ihn seit

langem gesehen, gleichzeitig mit der europäischen Katastrophe so
nackt hervortrat. Wir können uns die Gefährdung unserer nationalen

Existenz nach meiner Ansicht nicht schwer genug denken.
Wir sind politisch, wirtschaftlich und sittlich gleich stark bedroht.
Wer uns das zeigt, der ist jetzt unser Retter, wer diese Wahrheit
mit oder ohne Absicht zudeckt, der ist unser Verderber. Nun
fehlt es unter uns ja nicht an einer gewissen Erkenntnis der Gefahr
und auch nicht an allerlei Vorschlägen für die Hilfe. Ich finde
nur immer, dass sie entweder zu klein, allzu realistisch, oder dann

zu groß, also zu wenig realistisch seien. Zu klein sind die
Vorschläge, uns durch Nationalisierung der Kultur : durch nationale

Erziehung, nationale Kunst, nationale Erzeugung und Verbrauchung
der Güter zu schützen. Diese Mittel, die selbstverständlich ein

verhältnismäßiges Recht haben und die ich, wenn sie sich in
diesem Rahmen halten, durchaus begrüße und ehre, werden in dem

Augenblicke falsch, wo sie die ganze Hilfe sein wollen. Sie sind
viel zu schwache und kleine Dämme gegen die ungeheure Flut
der politischen, sozialen und geistigen Weltverhältnisse, die uns

umwogt. ')
Dazu kommt die Frage: „Was heißt denn für uns national?

Worin besteht unsere Nationalität? Worin liegt denn das eigentlich

Schweizerische?" Es genügt uns doch nicht, dass etwas
schweizerisch ist in dem Sinne, dass es auf Schweizerboden
gewachsen ist und einen gewissen schweizerischen Geruch hat. Dieser
Geruch könnte auch der der Kleinlichkeit und Muffigkeit sein, der

Geruch des Philistertums, und wahrhaftig — dieses ist vielleicht

„unsere größte Gefahr." Es kommt auf den Inhalt des Schweizer-

tums an, auf die Idee der Schweiz. Sie allein hält auch Welsch

und Deutsch zusammen. Sonst nützen alle Versöhnungen nichts.
Wir Schweizer, die wir durch keine Einheit des Blutes zusammen-

') Wenn man gar da und dort hört, dass der feste Holt unserer
Unabhängigkeit — unser Dialekt sei, so muss man schon rufen: O sancta simplicitas
Helvetica

519



gehalten sind, bedürfen dafür einer Einheit des Geistes. Dieser
Geist kann aber eben nur ein solcher sein, der wirklich über das

Blut hinausführt, also nicht wieder ein bloßer „Volksgeist",
sondern ein Geist, der mehr ist als das naturhafte Volk und der
gerade darum ein Volk, das dem Blute nach keines ist, dem Geiste
nach zu einem solchen machen kann.

Das hat man denn unter uns auch begriffen und hat Abhilfe
vorgeschlagen. Die Schweiz, hat man gesagt, muss ihre Idee
in einer menschheitlichen Aufgabe suchen. Sie muss eine ideale
Demokratie sein; sie muss zeigen, wie auf dem Boden eines
Volkes verschiedene Rassen, Sprachen, Konfessionen friedlich und
edel zusammen leben können und so der Welt ein Vorbild geben,
wie sie selbst werden soll. Sehr schön — nur allzu schön! Denn
nun muss ich erklären, dass mir diese Vorschläge zu wenig
realistisch sind. Denn ich stelle einfach die Frage: „Woher nehmen
wir die Mittel, eine solche ideale Demokratie, ein solches Vorbild
der Welt zu werden?" Es sieht bei uns wahrhaftig nicht so aus,
dass wir uns solcher großer Dinge ohne weiteres für fähig halten
sollten. Mich selbst hat diese Frage: „Was ist denn eigentlich
die Aufgabe (die „Mission") der Schweiz?", seit dem Ausbruch des

Krieges wieder stärker als je bewegt. Dabei ist es mir immer
wieder so gegangen, dass die Antworten, die ich mir selbst geben
konnte, mir so wenig genügten, wie die der Andern.

Bei diesen Überlegungen bin ich immer wieder auf einen
Gedankenweg gekommen, der mir seit vielen Jahren, nicht erst etwa seit
dem Ausbruch des Weltkrieges, vertraut ist. Die Schweiz, habe
ich mir gesagt, hat in der Geschichte etwas bedeutet und zwar
etwas Großes, sehr Großes. Dieses Große habe ich freilich
zunächst anderswo gesehen, als die Meisten tun. Ich habe es
zunächst nicht in unseren Volksrechten und Volksschulen gesehen,
nicht in unserem Beitrag zu Kunst und Literatur und andern
kulturellen Leistungen, sondern habe es an einer andern Stelle erblickt.
Ich habe nicht das Rütli im Auge gehabt und auch nicht Sempach
und Murten, sondern das Großmünster in Zürich und die Kathedrale

von Genf, anders, weniger kirchlich ausgedrückt, wie es der
Sache und meinem eigenen Empfinden besser entspricht: ich habe es

in der schweizerischen Reformation gesehen. Ich weiß, dass ich damit
etwas sage, was Vielen seltsam und anstößig klingt ; aber die Wahr-

520



heit ist eben meist das Seltsame und Anstößige. Ich setze dabei
freilich voraus, dass geistige Mächte im geschichtlichen Werden
eine entscheidende Rolle spielen und dass die Quellen der
geschichtsbildenden Kraft sehr viel tiefer liegen, als man meistens
annimmt. Dass diese Denkweise heute nicht Mode ist, stört mich

wenig ; das kann sich rasch ändern. Auch Vischer wird im Ernste
doch nicht leugnen, dass die schweizerische Reformation eine ganz
ungeheure weltgeschichtliche Macht gewesen ist? Diese Tatsache

liegt jedenfalls „taghell" vor uns.') Er wird mir wahrscheinlich
auch zugeben, dass sie mehr bedeutet hat als das Luthertum. Der
Einwand, dass diese Geisteskraft ja nicht unser schweizerisches
Werk und Verdienst sei, ist selbstverständlich an sich wahr, hat aber
keine Bedeutung. Denn der Geist lässt sich immer als Fremdling
in einem Volke nieder, wie denn auch Calvin als Fremdling zu

uns gekommen ist. Was ich meine, ist dies: wir haben diesem

Geist bei uns eine Stätte bereitet; wir haben uns von ihm
ergreifen lassen; wir haben ihn geschützt. Das konnten wir, weil
wir unsere nationale Lebensform gefunden hatten. Hier kommen
nun das Grütli nebst Sempach und Murten zu ihrem Rechte. Ohne
sie, soweit wir sehen können, kein Zwingli und kein Calvin. Die
Speere der alten Schweizer haben, ohne deren Wissen und Wollen,
jener höheren Freiheit Bahn gebrochen, die dann in dem Gebiet der
Seele aufleuchtete; die politische und soziale Freiheitsbewegung
der alten Schweiz hat die höchste Frucht unserer bisherigen
Geschichte möglich gemacht. Das darf ich sagen, trotzdem ich in
unseren Tagen nichts mehr von Schwert und Spieß erwarte; denn
andere Zeiten, andere Wege. Von dieser bisher größten und
folgenreichsten Tat unseres Volkes nun ist das Beste von dem
ausgegangen, was später unter uns Wertvolles geworden ist. Das

ist meine geschichtliche Überzeugung, die hier ausführlich zu
begründen natürlich der Raum nicht erlaubt. — Namentlich ein Punkt
ist für mich dabei immer in den Vordergrund gerückt: ich habe

mich nach der Möglichkeit eines republikanisch-demokratischen
Volkslebens gefragt. Dass ein solches seine größten Gefahren und
Schwierigkeiten hat, wissen alle halbwegs Verständigen. Da ist mir
nun klar geworden, dass die Kraft, die dieses in der Vergangenheit

unter uns möglich gemacht hat, soweit es vorhanden war

h Nebenbei : nicht ailes, was tagheil vor uns liegt, wird von uns gesehen.

521



(davon nachher!), eben dieses reformierte Christentum gewesen ist.1)
Es hat unserem Volksleben ein hohes und ernstes Ideal
gegeben, hat ihm die Tiefe, die seelische Kraft, den Mut der
Selbstbehauptung, die Verbindung von Freiheit und Ordnung verliehen,
die bis auf diesen Tag der Grund sind, der uns noch trägt.

Eine solche Kraft also ist es gewesen, die in der Vergangenheit

die selbständige Schweiz getragen und dem kargen, engen
Boden unserer nationalen Existenz die Fähigkeit verliehen hat, Gutes
und Großes, menschheitlich Wertvolles zu erzeugen, die uns möglich

gemacht hat, etwas Eigenes und Lebensberechtigtes zu sein
—- trotz allem Eine aus dem Tiefsten quellende geistige Kraft ist
es gewesen.

Und nun frage ich: „Was steht heute an ihrer Stelle?"
An ihrer Stelle! — denn nun möchte ich doch die Gelegenheit
benutzen, etwas, was in dem „Votum" nur angedeutet war, weil
es mir selbstverständlich ist, deutlich genug für alle zu sagen:
ich meine ganz selbstverständlich nicht, dass wir heute unser altes

reformiertes Christentum wieder sozusagen aus der Rüstkammer,
wo die rostigen Waffen liegen, hervorholen sollten, vielleicht gar
nur, um es gegen das Luthertum ins Feld zu führen. Es schwebt
mir nicht vor, dass wir Calvins Institutio fidei und den Heidelberger

Katechismus zur Grundlage unserer nationalen Erziehung
machen sollten. Diese Form ist natürlich vergangen. Was ich
persönlich bekenne, ist etwas, was über dem Gegensatz von
Reformiert und Lutherisch, ja auch über dem von Protestantisch und
Katholisch liegt. Aber gerade darum bestehe ich darauf, dass wir
nicht rückwärts sollen in eine dieser alten Formen, sondern einem
Höheren, Freieren entgegen. Wie man darüber dann auch denken

möge, wir müssen jedenfalls alle Schweizer, denen eine selbständige

Schweiz am Herzen liegt, vor die Frage stellen: „Habt ihr

') Es hat mir schon bei der Veröffentlichung des „Votums^ leid getan, dass
ich den Katholizismus einfach zu vergessen schien. Das war in Wirklichkeit
nicht der Fall; ich wollte mir nur nicht erlauben, mein Gebiet zu überschreiten.
Ich verkenne keineswegs die große Wahrheit, die im Katholizismus liegt und
den Beitrag, den er auch an das Werden der Schweiz geliefert hat. Es ist vielleicht
gerade auch ein Vorzug des reformierten Protestantismus, dass er auf seine
Weise die im Katholizismus liegende Wahrheit zur Geltung bringen wollte, mehr
als das Luthertum. Ich kann von dieser Seite der Sache hier aber nicht weiter
reden.

522



euch genügend besonnen, welches die Grundlagen und
Voraussetzungen einer solchen sind?" Ich weise also nicht auf etwas
Vorhandenes oder gar Gewesenes und wieder Auszugrabendes hin,
sondern auf etwas Fehlendes, das aber kommen muss, wenn uns
geholfen werden soll, und das etwas Großes und Tiefes und etwas
Starkes und Freies sein muss. Dieses mag sich jeder auf seine
Weise denken, sei es in religiöser, sei es in ethischer, sei es in
sozialer Form. Darüber soll nun nicht weiter geredet werden;
meine Absicht war bloß, zu zeigen, dass wir es suchen müssen.

Das ist der positive Kern und Sinn dessen, was ich gesagt
habe. Alles andere hat nur dazu gedient, darauf hinzuweisen. Ich
habe dann freilich gezeigt, dass diese letzte Voraussetzung einer

selbständigen Schweiz heute nicht erfüllt ist. Wir kommen aus einer
Periode her, wo eine starke Entseelung, Entgeistung des Lebens

eingetreten war. Wo aber der Geist zurücktritt, da tritt namentlich
die Lust an der Freiheit und der Glaube an sie zurück. Auf den

Materialismus, den theoretischen und praktischen, lässt sich kein
freies und lebensvolles Volksleben bauen. Rasches Geldverdienen
und rasches Genießen waren die beiden Triebe geworden, die
die Seele unseres Volkes beherrschten. Wir vergötterten die Technik
und den Erfolg, vergötterten die Macht und die Mächtigen. Wir
wurden der Freiheit überdrüssig, wurden satt, klein und reaktionär.
Wir bargen, was uns an Lebenswerten übrig geblieben war — und das

waren vor allem materielle und soziale Werte — gern bei irgendeiner
festen Autorität. Mangel an Glauben an den Geist und starker
Glaube an Macht und Autorität gehen immer Hand in Hand. So
brach die Grundlage der Demokratie zusammen. Wir sind arm
geworden, und darum haben wir zu viel Fremdes annehmen müssen
und das Fremde nicht zu Eigenem gemacht. An die leere Stelle
ist etwas getreten, was unsere nationale Existenz untergräbt, statt

sie zu tragen.

2.

Der Zusammenhang, worin sich meine Rede bewegte, hat es

nun mit sich gebracht, dass ich von diesem Fremden zwei Bestandteile

besonders hervorgehoben habe: das Deutschtum im
allgemeinen und das Luthertum im besondern. Darauf muss ich nun zu

sprechen kommen.

523



Ich glaube in der Tat, dass die Selbständigkeit der Schweiz

gegenwärtig am stärksten von Deutschland her bedroht ist. Das
ist nun aber, wie ich kräftig betone, nicht ein Vorwurf gegen
Deutschland. Gegen Naturgesetze erhebt man keine Vorwürfe ; um
ein solches aber handelt es sich. Deutschland ist eben in jeder
Hinsicht unser unvergleichlich stärkster Nachbar. Wer Augen für
die Wirklichkeit hat, der weiß, dass uns von Frankreich keine ernste
Gefahr droht. Dieses edle Volk hat genug zu tun, sein Leben zu
erhalten. Die welsche Schweiz ist schon durch den dort vorwiegenden

Protestantismus gegen ein Verfließen in Frankreich gesichert.
Italien kommt auf absehbare Zeit nur für politische Kinder als
ernste Gefahr in Betracht und auf alle Fälle wäre diese Gefahr
bloß politischer und wirtschaftlicher, nicht geistiger Natur.
Deutschland aber ist riesenstark und wird es bleiben. Sein
wirtschaftlicher Einfluss auf uns ist schon jetzt beängstigend groß,
und es sind Anzeichen vorhanden, dass er noch wachsen wird.
Seine Angehörigen bilden die große Mehrzahl der Fremden, von
denen jeder weiß, welche Gefahr sie für uns geworden sind; seine
Söhne sind zu einem großen Teil die Lehrer unserer Jugend;
gesellschaftliche Beziehungen aller Art schaffen eine immer engere
Verbindung zwischen ihm und der deutschen Schweiz; unsere
Zeitungen sind in der Beurteilung weltpolitischer Fragen von den
deutschen meistens auf die traurigste Weise abhängig, und diese

Abhängigkeit bezieht sich nicht nur auf den Geist. Deutsche
Literatur nährt unser Gedankenleben; durch tausend Kanäle strömt
deutscher Einfluss zu uns. Wer Augen hat, zu sehen, der weiß, dass
dies so ist. Von daher droht uns die Gefahr, soweit eine äußere
in Frage kommt.1) Es hilft rein nichts, dies zu verdecken, es hilft
nur, es zu einer selbstverständlichen Wahrheit für Alle zu machen.

Das braucht ganz und gar keine Feindschaft gegen Deutschland
zu bedeuten, wie ich selbst denn auch von einer solchen durchaus
entfernt bin. Wir müssen uns nur über unser Verhältnis zu Deutschland

klar werden. Wir beneiden Deutschland nicht um seine Macht.
Wir meinen nicht, es sollte um den Preis politischer Ohnmacht zu

b Es sind in dieser Zeit unter uns Dinge geschehen, die auch dem Blinden
die Augen öffnen sollten. Was wir uns an Demütigung unseres Schweizertums
gelegentlich haben gefallen lassen, das wäre nur bei wenigen anderen Völkern möglich
gewesen.

524



seiner frühern idealistischen Art zurückkehren. Wir wünschen ihm

jede Möglichkeit der Lebensentfaltung, einzig mit dem Vorbehalt,
dass unsere Hoffnung eine neue politische Orientierung des ganzen
Völkerlebens ist. Nur wir selbst wollen auch unser freies Leben
leben dürfen. Ich möchte die Formel für dasjenige Verhältnis, das

mir richtig scheint, etwa so fassen: wir grüßen alles Deutsche,
lehnen aber alles Reichsdeutsche ab. Das heißt: wir sind nach
wie vor bereit, von Deutschland zu lernen, deutschen Geist auf

uns wirken zu lassen, deutschen Geist zu vertreten, wo es nötig
ist, wir wollen im allgemein Menschlichen mit dem Deutschtum
warm verbunden sein, aber wir wollen mit Schärfe nichts davon
wissen, wenn wir dadurch politisch an Deutschland gebunden oder
für Deutschland gewonnen werden sollen. Darum müssen wir etwas

Eigenes sein und wieder mehr werden, damit wir unbefangen den
Austausch im allgemein Menschheitlichen mit Deutschland pflegen
können, wobei wir freilich wünschen, dass das deutsche Geistesleben

wieder mehr eine Wendung zum Menschheitlichen nehme.
Auch wollen wir das Gute und Große, das sich in andern Völkern
findet, nicht verschmähen, schon darum nicht, weil wir ja sonst
unsere romanischen Schweizer nicht mehr verstehen könnten. Wir
müssen international sein, um überhaupt national sein zu können.

Wenn diese Hauptsache festgestellt ist, dann hat es wenig Sinn,
darüber zu streiten, ob es in Deutschland mehr Nationalismus (und
Militarismus) gebe, als anderwärts. Denn wir haben es jedenfalls
vor allem mit diesem zu tun. Wenn er auch anderwärts ebenso
stark und gar stärker wäre, so wäre doch er unsere Gefahr. Weil
ich aber eine Bemerkung dieser Art gemacht habe und Vischer sie

zu entkräften versucht hat, so will ich darauf einen Augenblick
eintreten.

Meine Bemerkung hatte nicht die Absicht, anzuklagen, sondern

zu warnen. Wir Schweizer müssen wissen, dass wir es heute nicht
mehr bloß mit einem menschheitlichen Deutschtum zu tun haben,
sondern auch mit einer politischen Macht von ausgeprägt
nationalem Charakter. Ich halte gegen Vischer daran fest, dass ich im
Bereiche der „christlichen" Kultur nirgends einen solchen
Nationalismus angetroffen habe, wie in Deutschland, besonders keinen
solchen religiösen Nationalismus. Vischer glaubt diese Behauptung
aus „einseitiger Beobachtung" erklären zu können. Mich wundert,

525



was er damit meint. Seit vielen Jahren stehe ich so gut wie er

in enger Beziehung nicht nur zu deutschem, sondern auch zu
angelsächsischem Geistesleben und bin auch mit bedeutenden Franzosen
verbunden. Ich lese regelmäßig Bücher, Zeitschriften und Zeitungen
verschiedener Geistesrichtung aus diesen Kulturkreisen. Ich habe

Gelegenheit gehabt, auf Reisen mit Nordamerika und England in eine

persönlichere und anschaulichere Berührung zu kommen, als bloße
literarische Kenntnis verleiht. Auch habe ich in den geistigen
Kämpfen, die ich geführt und in bestimmten Unternehmungen
internationaler Art Gelegenheit gehabt, die Geistesart besonders der
Vertreter der verschiedenen nationalen Gestalten des Christentums
kennen zu lernen. Aus diesen und andern Quellen der Kenntnis
solcher Dinge habe ich mein Urteil gewonnen, das lange vor dem

Kriege schon gebildet war. Gewiss gibt es in allen Ländern
religiösen und andern Nationalismus, aber nirgends erreicht er die
Höhe und Ausdehnung des deutschen. Ist es Vischer ernst damit,
den französischen ihm gleichzustellen, oder gar überzuordnen?
Genügen dazu einige vereinzelte Äußerungen? Muss man nicht
bedenken, dass Frankreich zum großen Teil „jakobinisch" ist, so dass
da jedenfalls nicht von religiösem Nationalismus die Rede sein
kann? Ich für meinen Teil habe auch in der Literatur des
französischen Protestantismus nie einen Ton von einem solchen gefunden.
Freilich das weiß ich, dass die meisten dieser französischen
Protestanten überzeugt sind, in diesem Kriege Gottes Sache gegen Deutschland

zu führen, aber dieser Glaube bezieht sich eben bloß auf
diesen Krieg, nicht auf Frankreichs Berufung überhaupt, und da
darf nun wohl Frankreichs furchtbare Lage ein wenig bedenken.
Auch habe ich die ergreifendsten literarischen Zeugnisse eines Geistes,
der über dem nationalen Gegensatze steht, aus Frankreich erhalten.1)
Frankreich ging einst in religiösem und anderem Nationalismus

voran, jetzt nicht mehr. — Ebenso England. Gewiss ist er auch dort
nicht ausgestorben, gewiss glauben auch dort die meisten Christen,

gegen Deutschland Gottes (oder Christi) Sache zu führen, aber
auch dort handelt es sich um einen Zustand, der gegen die Regel
ist. Ich muss es rundweg bestreiten, wenn Vischer behauptet, dass

b Ich erinnere neben Romain Rollands Au-dessus de la mêlée an Jouve :

Vous êtes des hommes, die Conférences von Allier, an Predigten von Alfred
Monod und Elie Gounelle.

526



in England der Glaube an das Auserwähltsein des eigenen Volkes
immer noch eine herrschende Meinung sei. Das war einmal, jetzt
ist es nicht mehr so, oder doch nur ausnahmsweise. Mir ist eigentlich

diese Auffassung weder in der Literatur noch im persönlichen
Verkehr irgend einmal begegnet. Damit ist natürlich nicht gesagt,
dass sie gar nicht vorhanden sei, wohl aber dass sie selten, dass

sie am Aussterben sei. Äußerungen wie die Papers for War time,
die der englische Zweig der Church Alliance for promoting
international friendship herausgab, mit ihrer absoluten Verwerfung des

Krieges und ihrer herben Selbstkritik sind nirgends sonst zu finden.
So noch vieles Andere dieser Art. Wir haben allen Grund, starke

Hoffnung zu hegen, dass wir in England für eine religiöse, politische
und soziale Neuorientierung besonders viel Hilfe finden werden. —
Und nun Deutschland. Natürlich darf man es auch nicht nach dem
durch diesen ungeheuren Krieg erzeugten Ausnahmszustand
beurteilen. Immerhin darf doch darauf hingewiesen werden, dass der

religiöse Nationalismus hier Blüten getrieben hat, wie nirgends
sonst. Hier allein konnte man nicht nur in Flugblättern, sondern
auch in ernsthaften und führenden Zeitschriften lesen, dass die
Deutschen nicht etwa bloß das auserwählte Volk Gottes, sondern
das Gott-Volk selbst seien, mit der Nutzanwendung, dass, da Gott
nicht gegen sich selbst streiten könne, dieses Volk siegen müsse;
hier allein konnte man Gedichte lesen, worin das deutsche Volk
Christus verglichen wurde, der nun durch die Schlachten schreite ;

hier allein konnte man die großen Kanonen von christlichen Theologen

als „Heilande" gepriesen sehen. Die Beweise für diese
Behauptungen könnte ich in Masse liefern, ich unterlasse es nur,
solche anzuführen, weil dies heute etwas Gehässiges hat, bin aber
sofort dazu bereit, wenn es verlangt wird. Vor allem aber ist in
Deutschland die religiöse Kriegsbegeisterung und Kriegsverherrlichung

am höchsten gestiegen. Von den führenden Theologen des

französischen Protestantismus weiß ich, wie sie grundsätzlich den

Krieg verwerfen. Aus England liegen mir u. a. 54 Äußerungen
führender Kirchenmänner vor, die alle darin einig sind, den Krieg
überhaupt und im besonderen diesen Krieg als eine schwere
Katastrophe der Zivilisation und des Christentums zu betrachten. Ich
wäre überglücklich, wenn mir aus Deutschland eine ähnliche
Kundgebung bekannt würde. Gewiss gibt es auch hier ganz herrliche

527



Vertreter eines andern Geistes; ich freue mich, solche zu kennen;
aber sie sind nach ihren eigenen Aussagen in starker Minderheit.
Es herrscht hier ein anderes Zeichen. Und zwar ist dies schon vor
dem Kriege der Fall gewesen.

Bevor ich nun auf die Frage eingehe, was Luther mit diesem
Sachverhalt zu schaffen habe, sei nur noch zweierlei bemerkt:
einmal möchte ich mit dem Gesagten das deutsche Volk nicht
herabsetzen. Große Völker können auch in große Verirrungen fallen,
aber sich auch aus ihnen doppelt herrlich erheben, was ich von
Deutschland innig hoffe und glaube. Sodann möchte ich nochmals

betonen, dass ich selbst diese Vergleichung für ziemlich
verkehrt halte, wenigstens sobald man daraus Anklagen schmieden
will. Dieses falsche Vergleichen ist ja eine Hauptquelle der
Völkerverwirrung.

3.

Und nun also Luther. Inwiefern soll er auf diese Entwicklung
Deutschlands Einfluss gehabt haben? Denn so muss die Frage
gestellt werden. Dass aller Nationalismus und Imperialismus, der
sich in Deutschland findet, von Luther ausgehe, kann natürlich
kein Verständiger behaupten, so wenig, als dass alles demokratische

und ökumenische Wesen in der übrigen protestantischen
Welt von Zwingli und Calvin herrühre. Es kann sich selbstverständlich

nur um einen mächtigen Einfluss handeln, um den Einfluss,
der in Betracht kommt, wenn wir uns auf dem religiösen Gebiete

bewegen. Denn das wissen wir natürlich Alle, dass Nationalismus,
Imperialismus, Militarismus und ähnliche Dinge auch aus
allgemein menschlichen Wurzeln, sodann aus bestimmten politischen
und wirtschaftlichen Zuständen emporwachsen. Nur in diesem
Sinne darf selbstverständlich das Problem gefasst werden.1)

Wo könnten in Luthers religiöser Art die Ansatzpunkte für
jene Mächte gefunden werden Ich kann diese Frage natürlich
hier nicht ausführlich behandeln. Nur drei Punkte will ich hervorheben.

Es kommt vor allem in Betracht Luthers Individualismus,

]) Dass das Verhältnis von materiellen und ideellen Mächten im geschichtlichen

Leben ein großes Problem bildet, ist mir sehr wohl bekannt, es ist mir
aber nicht möglich, hier darauf grundsätzlich einzugehen. Ich will nur bemerken,

dass ich nicht bloß aufs Geratewohl, sondern auf Grund reiflicher Erwägung
an den gewaltigen und überragenden Einfluss wahrhaft geistiger Kräfte glaube.

528



sodann sein Qiäetismus und endlich seine Stellung zur Welt. Das

Heil des Einzelnen sicherzustellen, ist Luthers große Leidenschaft.
An diesem Punkt entfaltet er seine Riesenkraft. Die Auswirkung
der religiösen Wahrheit im Gemeinschaftsleben kommt dabei zu
kurz. Von der Welt erwartet er nicht viel. Er verzichtet jedenfalls
darauf, darin die Wahrheit Christi herrschen zu sehen. Er möchte
den natürlichen Lebensordnungen, der lex naturae, nichts
entziehen. Er hegt namentlich ein kindliches, freilich ein religiöses,
nicht durch weltliche Erwägungen begründetes, Vertrauen zu den
staatlichen Ordnungen und predigt Gehorsam gegen sie. So hat
er besonders auch den Krieg wuchtig verteidigt. Aus diesen
Ansätzen konnten sich jene modernen Mächte entfalten. Aus dem

religiösen Individualismus konnte der Egoismus werden, der sich

nur um die eigene Seele kümmert, aber nicht um die Welt; aus
der Betonung des Deutschtums gegen Rom ein religiöser und
schließlich auch ein weltlicher Nationalismus ; aus der quietistischen
Haltung zu Staat und Welt Staats- und Weltvergötterung, oder
doch ein Christentum, das sich dem Staat und dem Weltleben
willig zur Verfügung stellte und das Bestehende weihte.

Freilich ist das alles auch Entartung des lutherischen Geistes.
Damit habe ich die Frage beantwortet, die ich in meinem „Votum"
stehen ließ. Luther selbst bildet ja eine merkwürdige Mischung
von gegensätzlichen Bestandteilen. Er ist so weltlich, weil er so
fromm ist. Er trennt aber doch sehr scharf das eigentliche Reich
Christi vom Reiche der Welt. Die Späteren, die die Gewalt seiner

Frömmigkeit nicht mehr hatten, sind einfach weltförmig geworden.
Es kam zu Staatsfreudigkeit, Kriegsverherrlichung, Weltverklärung
aller Art — lauter Dingen, die Luther ganz fern lagen. So steht
Naumanns Neuluthertum — um wieder diesen Vertreter zu nennen
— zwar mit Luther in Beziehung, aber ich glaube, dass es sich

um eine Abweichung von Luthers Wollen handle.
Aber wenn auch dieses Neuluthertum sich nicht einfach auf

Luther berufen kann, so hat doch Luthers Art das ganze deutsche
Geistesleben gewaltig beeinflusst. Etwas von ihm ist überall zu
finden, vor alldem auch bei Bismarck. Und namentlich ruht das
monarchische Empfinden, soweit es religiös orientiert ist, auf ihm.
Luther bleibt eben doch einer der großen Schöpfer der deutschen
Seele. Wer will das eigentlich leugnen?

529



Es scheint fast, als ob Vischer es leugnen wollte. Ich wende
mich nun jedenfalls einen Augenblick seinen Einwänden zu. Da
kommt zuerst einer, der mich zu vernichten scheint : dass ich mich
nämlich eines Widerspruchs schuldig mache — o dieser obligate
Widerspruch — indem ich das ältere Deutschland von einem

ganz andern Geist erfüllt sein lasse, als Neudeutschland. Es sei

doch undenkbar, dass der Einfluss eines Mannes nach langer
Unterbrechung plötzlich wieder so mächtig durchschlagen könne.

Ich war auf diesen Einwand gefasst und bedaure, ihn nicht
zum voraus entkräftet zu haben. Was antworte ich Erstens : unter
dem „älteren Deutschland" hab ich, wie deutlich aus meiner
Charakteristik hervorgeht, das idealistische der zweiten Hälfte des
18. und ersten des 19. Jahrhunderts verstanden. Auf dieses aber
hat ganz besonders stark — Rousseau gewirkt, dazu englische
und andere Einflüsse. Kant ist aufs stärkste durch Rousseau
bestimmt worden, wie Fichte durch Rousseaus Schüler Pestalozzi.
Schleiermacher endlich ist kein Sohn der lutherischen Kirche. Dazu
kommen die Zeitereignisse, vor allem die französische Revolution.
Trotzdem entgeht auch diese Zeit nicht ganz Luthers Einfluss.
Er ist, wie ich glaube, bei Goethe nachweisbar, ebenso bei Hegel,
beim späteren Fichte, bei Schleiermacher. Natürlich lebte in der

Kirche immer Luther fort, und wenn's auch nur im Kleinen
Katechismus gewesen wäre. Sollte es aber so unbegreiflich sein, dass

es dann zu einem Neuaufflammen des lutherischen Geistes
gekommen ist? Mich verwundert doch sehr, dass ein Kirchenhistoriker
wie Vischer sich darüber verwundern kann. Er weiß doch, wie es

mit dem Wirken solcher Männer geht. Plato, Paulus und Augustin
— treten sie nicht von Zeit zu Zeit zurück, um dann plötzlich
wieder, vielleicht nach Jahrhunderten, die geistige Führung zu
bekommen? Ist Jeremia heute nicht lebendiger als vor fünfzehnhundert

Jahren? So ist eben auch Luther immer wieder aufgelebt, wenn
auch nicht immer in der ursprünglichen Gestalt. — Ich verwundere
mich auch über andere Behauptungen Vischers. Die Hohenzollern
zwar wollen wir auf der Seite lassen, denn man weiß, was solche
fürstlichen Bekehrungen bedeutet haben — aber Ritsehl? Hat Vischer

vergessen, dass Ritsehl ausdrücklich ein Erneuerer des Luthertums
sein wollte? Und alle die Theologen, die heute die von mir
gekennzeichneten, durch Naumann nur besonders paradox gefassten

530



Theorien vertreten, besonders alle Kriegsverherrlicher — berufen
sie sich nicht auf Luther? Tut es Naumann nicht immer wieder?
Sollte das alles Selbsttäuschung sein? Ritsehl hat freilich Luthers
Lehre in einigen Punkten weitergeführt, aber in einem Punkte ist

er gerade ein Bahnbrecher des Neuluthertums gewesen: in der

Betonung der „Weltlichkeit" des Christentums, in der Ablehnung
alles dessen, was er „katholisch" nennt, d. h. alles schroffen Gegensatzes

zwischen Gottesreich und Weltreich. So ist es nicht Zufall,
dass die „moderne Theologie", worin jene Theorien vom Recht
der Welt eine solche Rolle spielen, sich an ihn geschlossen hat
und dass Naumann, von dem ich wohl weiß, dass er kein Schüler
Ritschis war, doch in diesem Kreise seine meisten Anhänger
gefunden hat. Vischer, der Ritschlianer, sieht die Dinge freilich nicht
in diesem Lichte, aber ich habe alles Recht, es zutun.1) Übrigens
braucht Vischer nicht weit zu wandern, um die Theorie, die ich
für falsch halte, mit Berufung auf Luther in der Schweiz verkündigen

zu hören. Wir haben eine starke Macht neulutherischen Geistes

in der Schweiz, und ich halte diese Gefahr für groß.

Nur einen Augenblick noch, bevor ich dem Abschluss zueile,
wende ich mich wieder der reformierten Welt zu. Vischer
bestreitet den Einfluss des Calvinismus auf die Entwicklung der
modernen Welt, so wie ich ihn nach seiner Meinung verstehe.
Nur verstehe ich ihn freilich nicht genau so. Gewiss stammt nicht
alle moderne politische Freiheit aus dem reformierten Christentum.
Aber ich schlage diesen Einfluss viel höher an als er. Dass die
stoische Theorie vom Naturrecht die Rolle gespielt habe, die
Tröltsch ihr zuschreibt, glaube ich nicht. Man verwechselt da

Form und Gehalt. Auch wo man sich in der christlichen Welt
auf das Naturrecht beruft, wirkt im Untergrund der neue Geist,
der mit Christus in die Welt gekommen ist und den auf seine
Weise auch Calvin vertritt. Übrigens hätte ich viel mehr als

Vischer das Recht, mich auf Tröltsch und Weber zu berufen,
wobei ich bemerke, dass ich von diesen zwar vieles gelernt habe,

Dass ich die Verdienste Ritschis und seiner Schule sehr hoch einschätze,
sei zum Überflusse noch einmal bemerkt. Ich stehe in vielen Punkten selbst
auf ihrem Boden. Aber ich lehne an ihr und besonders an der sog. modernen
Theologie die Festlegung auf den vorhandenen Weltbestand, besonders die
Verherrlichung des Staates, kurz die ganze falsche „Verweltlichung" des Christentums

ab.

531



aber nicht meine ganze Geschichtsauffassung, die vorher gewachsen
war.2) Der Umstand endlich, dass auch in der reformierten Welt
die Demokratie nur langsam und oft kümmerlich gewachsen

ist, kann doch nicht gegen meine These angeführt werden. Was

gäbe das für eine Methode der Geschichtsbetrachtung? Den Ein-
fluss Jesu müsste man dann zuerst leugnen. Es ist besonders zu

bedenken, dass solche Kräfte sich von innen nach außen

entwickeln. Was auf dem religiösen Zentralgebiete durchgesetzt
worden ist, dringt nur langsam zur politischen und sozialen
Peripherie vor. Es bleibt deswegen doch eine feste Tatsache, dass

jener Geist der Freiheit, der sich gegen die Menschen auf Gott
allein beruft und der in der neueren Zeit besonders auf dem
Boden des Calvinismus gewachsen ist, die Haupttriebkraft der

neueren Demokratie geworden ist. Schon das eine Wort:
Nordamerika, genügt, um den wuchtigsten Beweis dafür zu leisten.

Es ist überhaupt nicht ganz leicht einzusehen, wie ein Kenner
der Geschichte diese Zusammenhänge in Abrede zu stellen
vermöchte. Auch sie liegen wirklich „taghell" vor uns, ich muss
dabei bleiben. Man vergleiche doch nur, um wenigstens einige
aus der Überfülle der hier in betracht kommenden Tatsachen zu

nennen, die Kirchenorganisationen des reformierten und des
lutherischen Protestantismus: dort die Ältestenkollegien, hier die Kon-
sistorialräte und Superintendenten. Erst in der neueren Zeit hat
sich die lutherische Kirche formell demokratisiert, aber nach
reformiertem Muster. Man beachte die Tatsache, dass das Freikirchen-
tum seine gewaltige Ausdehnung und Macht ausschließlich auf
dem reformierten Boden gefunden hat. Dieses ist eben nicht wie
das lutherische an den autoritären Staat gebunden. Das Frei-
kirchenlum ist aber überall demokratisch organisiert, was
selbstverständlich noch nicht heißen will, dass es das Ideal der Demokratie

darstelle. Ebenso bezeichnend ist das Gegenbeispiel: wo

2) Ich verweise hier u. a. auch auf folgende Autoren: Fleiner: Entstehung
und Umwandlung moderner Staatstheorien in der Schweiz; Jellinek: Die
Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte ; p. Seippel: Escarmouches (wo eine
Reihe von Essays das Thema berühren); Weingarten: Die Revolutionskirchen
Englands. Vor allem aber möchte ich die Gelegenheit benützen, an den Mann
zu erinnern, der doch in Bezug auf die Herausarbeitung des Grundwesens des
reformierten Christentums das Hauptverdienst hat, an Alexander Schweizer. Besonders

kommt in Betracht sein Buch: Die protestantisdien Zentraldogmen usw.

532



das Luthertum die Oberhand behielt, wie in der englischen
Staatskirche, da blieb auch die monarchische Organisation. Man beachte
die Tatsache, dass die wichtigsten der politischen Leitgedanken, die
ein freieres Europa geschaffen haben, aus der gewaltigen Gärung
der englischen Reformation des 17. Jahrhunderts geboren worden
sind. Dass von dorther diese Gedanken nach Nordamerika und
nach Europa gewandert sind, um hier, sich mit den festländischen
Fortwirkungen calvinischen Geistes verbindend, die französische
Revolution geistig vorzubereiten, diese These Jellineks ist meines
Wissens nicht widerlegt worden. Ich möchte Vischer bitten, mir
zu sagen, woher denn wohl die demokratische Bewegung der
letzten hundert Jahre ihre Gedanken bezogen hat, wenn nicht aus
dieser Quelle? Freilich hat jene geistige Erhebung auch dem
werdenden englischen Imperium Kraft zugeführt, und es liegt mir
ferne, zu leugnen, dass in diesem von dem Gottesstaat, der doch

eigentlich Cromwells Ziel war, oft wenig zu merken war. Aber
ich behaupte, dass die Glut dieses Gedankens in der angelsächsischen

Welt nie erstorben ist, dass sie immer wieder Großes

geschaffen hat. Wer etwas von der Geschichte des Kampfes um
Gerechtigkeit und Menschlichkeit weiß und nicht bloß die dumme
Fabel vom „Krämervolk" und „perfiden Albion", der hat die
Beispiele zur Hand.

Auch heute liegt die Sache nicht anders. Dass politisch
betrachtet das englische Imperium von einem Geiste der Autonomie
getragen ist, das haben die Ereignisse der letzten Jahre wieder
gezeigt. Dieser Geist allein hat es zusammengehalten. Es gilt aber

vor allem auch in der höhern Sphäre der sittlichen und religiösen
Ideale. Die Bestrebungen, die darauf ausgehen, alle Wirklichkeit
dem ethischen Ideal zu unterwerfen, finden in der Welt des
reformierten Christentums den stärksten Widerhall, wie sie vom Luthertum

her den stärksten Widerspruch erfahren. Sie verstehen sich

dort sozusagen von selbst. Der Individualismus, der, in Gott
beruhigt, die Welt gehen lässt, wie sie gehen mag, findet dort keinen
Boden. Das Reich Gottes auf Erden wird dort immer mehr die
zentrale religiöse Losung. Dort wartet eine vulkanische Kraft auf
den Tag der Befreiung.

Damit soll das Große und Herrliche, das dem Luthertum und
dem Deutschtum, soweit es von ihm beeinflusst ist, eignet, nicht

533



angetastet werden. Seine Wahrheit wird in der kommenden, religiösen
Neuorientierung nicht fehlen dürfen. Es ist schließlich gerade in
seiner Einseitigkeit groß. Seine Größe und seine Gefahr ist jener
Quietismus, der, in Gott seines persönlichen Heils gewiss, zu der
Welt Ja sagt und ihren nun einmal vorhandenen Ordnungen die
religiöse Verklärung gibt. Daraus kann tiefster religiöser Idealismus
erwachsen, aber auch furchtbarer Abfall von Christus zu Cäsar.

Dem gegenüber lebt und webt der reformierte Protestantismus in
einem religiösen Energismus, dessen Ziel ist, dass die Welt dem
Willen des Gottes gemäß gestaltet werde, der heilig d. h. die Ur-
macht des Guten ist. Dieser Geist war in seiner alten Form für
alte Zeiten und bleibt in neuen Formen für die neuen Zeiten auch
der tiefste Grund aller wahren Demokratie.

4.

Wenden wir uns nun aber wieder der Lage der Schweiz zu.
Vischer hat mich da wieder sehr schlecht verstanden, wenn er

gegen mich einwendet, dass die größte Gefahr uns von innen her
komme. Das stand doch auch in meinem „Votum" klar genug zu
lesen; auch gehöre ich zu denen, die über den Verdacht des
nationalen Hochmutes erhaben sein sollten. Wenn Rade in der
christlichen Welt auf Grund des „Votums" behauptet, ich hätte
eine Wendung zum Nationalismus gemacht, so betrachte ich dies
als eine üble Entgleisung. Was für eine Begriffsverirrung liegt
hier vor! Es ist doch gerade das Ziel des Internationalismus,
dass jedes Volk, klein und groß, unangetastet sein eigenes Leben
in Freiheit führen dürfe. Dazu bekennt sich jeder Sozialist und
auch jeder Anarchist. Wenn ich meine, die Schweiz könnte noch
eine sehr große Aufgabe haben, so ist das nicht Nationalismus.1)

h Was Nationalismas eigentlich sei, ist natürlich nicht so leicht zu sagen.
Der Begriff ist, so wie er gewöhnlich gebraucht wird, unbestimmt wie alle diese
„Ismen". Indessen dürften doch wohl die folgenden Merkmale entscheidend
sein : wir haben Nationalismus, zum Unterschied von der einfachen Vaterlandsliebe,

in dem Maße vor uns, als alle Werte, die für ein Volk in Betracht
kommen, in erster Linie daraufhin angesehen werden, ob sie die Macht und
Ehre dieses Volkes erhöhen. Dazu müssen wir wohl noch die Tendenz fügen,
dieses Volk zum Mittelpunkt der Geschichte zu machen, es zu vergotten. Eine
sittlich richtig orientierte Liebe zum eigenen Volk und Vaterland wird umgekehrt

dieses vor das sittliche Ideal stellen, vor dem es zuerst klein werden
musste, wenn es groß werden soll, und wird fremden Völkern und Vaterländern
mindestens den gleichen Wert einräumen.

534



Ich bin doch nicht so töricht, zu meinen, die Schweiz sei das
auserwählte Volk. Jedes Volk ohne Ausnahme hat eine Berufung und
jede solche Berufung ist in sich unendlich. Vor dieser Berufung
muss es freilich nicht hochmütig, sondern erst recht demütig
werden, aber ich meine, dass gerade das Bewusstsein einer großen
Aufgabe am ehesten Demut erzeuge. Es ist die Leere, die Hochmut

erzeugt. Wenn es einen Schweizer gibt, dem man am wenigsten
patriotische Verherrlichung des eigenen Volkes vorwerfen kann, so
trete ich mit dem Anspruch auf, dieser Schweizer zu sein. Aber
gerade, weil ich mich veranlasst fühle, gegen das aufzutreten,
was jetzt in der Schweiz herrscht, und der patriotischen
Selbstverblendung nach dem Maße meiner Kraft und Einsicht entgegenzutreten,

fühle ich mich auch gedrängt, das Große zu zeigen, das

ihr gegeben worden ist und wieder gegeben werden kann. Beides

gehört zusammen.
Ich halte an einer im tiefsten Sinn des Wortes selbständigen

Schweiz fest, so lange ich kann. Ich muss, unter Schmerzen, für
sie kämpfen. Ich denke, seit jenes „Votum" abgegeben worden

ist, haben sich in der Schweiz Dinge ereignet, die jedem gezeigt
haben sollten, wie weit es mit uns gekommen ist. Dabei erleben
wir das Schauspiel, dass die deutsche Schweiz der welschen heftig
ihre mangelnde Neutralität vorwirft und gar nicht merkt, wie es

mit ihr selber steht. Täuschen wir uns nicht: die „Versöhnung",
die man nun herbeigeführt hat, bietet wenig Bürgschaft der
Haltbarkeit. Wenn es auf der bisherigen Bahn weitergeht, so kommt
eines Tages doch, vielleicht ganz unerwartet, ein Stoß, der unser
Schweizerhaus umwirft. Wir können uns nicht kritiklos fremden
Einflüssen überlassen und doch wir selbst bleiben. Entweder das

Eine oder das Andere. Wir können nicht die politische Auffassung
feindlicher Nachbarvölker annehmen, die Welschen die französische
und die Deutschen die deutsche, wir können nicht politische,
soziale, religiöse Theorien aufnehmen, die im Wesen dem

widersprechen, was die Schweiz trägt, ohne dass wir eines Tages ernten,
was so gesäet worden ist. Gewiss gibt es bei uns nur in den

Köpfen einiger sogenannten Schweizer, die eigentlich Alldeutsche
sind, Imperialismus als eigene politische Tendenz; ein Schweizer
müsste ja geisteskrank sein, wenn er von einem schweizerischen

Imperialismus träumte; aber es gibt Bewunderung fremden Im-

535



perialismus, gibt Vergötterung von Macht und Glanz und Erfolg
der großen Nachbarn, gibt Servilismus gegen sie bis zur
Niederträchtigkeit; es gibt Duodez-Militarismus und -Reaktion, Unglauben
in bezug auf höhere Ziele des Volkslebens, Abfall vom Schweizer-
tum. Wenn Vischer sie nicht kennt, beneide ich ihn fast, mir haben
sie namentlich in diesen Kriegsmonaten das Herz oft unendlich

traurig gemacht, oft mir auch die Seele mit Zorn und Ekel bis

zum Rand gefüllt. Es beängstigt mich, dass Vischer das alles
nicht sieht. Weiß er nichts von dem Treiben der Neuschweizer,
die sich als Vertreter des Schvveizertums ausgeben? Hat er nicht
gemerkt, wie sie im Ausland ihre Mitschweizer denunzieren? Hat
er nicht bemerkt, wie Schweizer, die noch eine eigene Meinung
nicht nur zu haben, sondern auch auszusprechen wagen, von
Deutschland und der deutschen Schweiz aus Schmähfeldzüge ohne
Ende und jegliche Niederträchtigkeit erfahren müssen? Macht ihm
die Art und V/eise, wie unsere Presse, einfältig der deutschen
nachredend, England behandelt hat, nicht zu schaffen? Ich habe Abfall
von der Schweiz erlebt, der mich wahrhaft erschreckte. Hat Vischer
solches nicht erlebt?1) Fühlt er nichts von dem, was ein Mensch,
der sich in diesem knechtseligen Geschlechte noch Freiheitssinn

bewahrt hat, heute fühlen muss? Ich für meine Person
gehöre zu den seltsamen Menschen, die mitten im Zeitalter der
Technik und der Masse, der Zeitungsherrschaft und Bewunderung
des Erfolges nicht leben können ohne Freiheit. Ich mag am wenigsten

eine Schweiz ohne Freiheit, eine feige, servile Schweiz, deren
Selbständigkeit eine Farce ist. Darum habe ich einiges von dem
gesagt, was mir lange genug das Herz erfüllt hatte.

Und nun kommt Vischer und klagt mich an, die deutschen
Kollegen beleidigt zu haben. Dabei hat er einen Ausdruck auf eine
Weise missdeutet, die ich ihm nicht zugetraut hätte. Wenn ich

sage, dass heute ein tüchtiger deutscher Professor in neun von
zehn Fällen ein „Mehrer des deutschen Reiches" sei, so zeigt der

ganze Zusammenhang deutlich genug, dass damit nicht etwa be-
wusste politische Propaganda für das deutsche Reich gemeint ist,
sondern nur dies allein, dass heute das reichsdeutsche Geistesleben

ganz anders als früher vom nationalpolitischen Empfinden beherrscht

p Ich mache ihn u. a. auf Emil Steiner: Wesen und Ursprung der Stimmen

im Sturm aufmerksam- Da findet er einige Proben dieses Geistes.

536



sei und dass dadurch ganz von selbst ein akademischer Lehrer für
Deutschland werbe, genau so wie ein echter Schweizer im
Auslande für die Schweiz wirbt, nur mit dem Unterschiede, dass wir
niemand gefährlich sind. Es ist wirklich nichts Beleidigendes dabei.
Es wird nur die Tatsache festgestellt, dass wir Schweizer uns in
einer bedenklichen Gefahr zu großer geistiger Abhängigkeit befinden.
Das ist — es sei nochmals gesagt — nicht die Schuld der Deutschen,
sondern die unsrige. Wir sind darum allen fremden Hochschullehrern

dankbar für das, was sie uns geben. Wir wünschen keinen

weg, sehen auf keinen scheel. Allerdings wünschen wir, dass wieder
mehr Schweizer sich auf den Beruf des akademischen Lehrers
rüsteten. Das ist aber gewiss ein Wunsch, den niemand übel nehmen
kann. Wir wünschen noch dringender, dass mehr schweizerischer Geist
und schweizerische Eigenart unter uns wäre, damit das jetzige
Verhältnis von Geben und Nehmen sich etwas veränderte. So wie es

jetzt ist, ist es nicht in Ordnung. Es fiel mir sehr schwer, dies zu

sagen. Es geschah zuerst auch gänzlich nur unter Schweizer Kollegen
mit Ausschluss der Öffentlichkeit. Ich setzte, indem ich redete,
sehr viel ein. Ich fühle tief das Tragische, dass wir uns scheinbar
unfreundlich gerade gegen Deutschland wenden müssen, aber es

musste gesagt werden. Die Schweiz muss erhalten bleiben,
davor müssen bloße Höflichkeitsrücksichten zurücktreten. Ich habe
stark betont, dass wir uns an den deutschen Kollegen freuen, auch

am Besuch deutscher Hochschulen und was dazu gehört, und muss
bitten, darin so gut ernst genommen zu werden, wie im Andern.
Es ist mein Ernst!

Aber wenn Vischer zwar zugibt, dass unsere Studenten auch
etwa anderwärts als bloß in Deutschland und der deutschen Schweiz
studieren sollten, dann jedoch hinzufügt, sie würden dabei aber

entdecken, „dass sie nicht nur evangelische Christen und Schweizer,
sondern auch Deutsche ') sind", so frage ich erstaunt: wie, Deutsche?
Ich habe doch gemeint, wir seien Schweizer, dazu Menschen und
vielleicht Christen — aber Deutsche? Meine Muttersprache und
die meiner Vorfahren seit vielen Jahrhunderten (soweit ich etwas

von ihnen weiß) ist deutsch, und ich bin mit deutscher Kultur aufs

innigste verbunden, aber nie fiele es mir ein, mich einen Deutschen

zu nennen. Es liegt in diesem : „Wir sind Deutsche" die ganze
*) Von mir gesperrt.

537



Gefahr, die uns an diesem Punkte droht. Man bedenke einmal,

was für einen Eindruck es auf uns machen würde, wenn ein
Hochschullehrer der welschen Schweiz von deren Studenten sagen würde:
„Sie sollen nur nach Berlin, Marburg, Heidelberg gehen, sie werden

dabei entdecken, dass sie nicht nur evangelische Christen und

Schweizer, sondern auch Franzosen sind" Wir würden erschrecken,
den Kopf schütteln. Mit diesem Ausspruch wird Vischer eine rechte

Veranschaulichung der Gefahr, die ich geschildert habe. Nein, wir
sind nicht Deutsche, wir sind Schweizer. Der größere Teil von
uns Schweizern spricht freilich deutsch, aber wir haben hoffentlich
etwas, was weit über diesen Umstand hinausgeht, eben unser
Schweizertum, das nicht erlaubt, dass die Einen von uns Deutsche,
die Andern Franzosen und die Dritten Italiener heißen. Wir lieben
und ehren als Schweizer besonders auch die Reichsdeutschen (von
denen wir sehr viel Gutes, allerdings nicht das Beste, empfangen
haben), manche von uns sogar diese am meisten, bleiben aber
Schweizer und wollen dafür kämpfen, dass wir wieder eine wirkliche

Schweiz bekommen, damit diese der Menschheit das leisten
könne, was gerade sie leisten kann und soll.

ZÜRICH L. RAGAZ.

DER KÄMPFER
Von HANS WAGNER

Ich habe viel von der Dinge Anfang und Wesen
In tiefen Nächten beim Ampelschein gelesen.

Und habe oft, in warmen, leuchtenden Tagen
Mein Leben dem klaren Licht entgegengetragen.

Ich habe mutlos wie sterbende Kerzen geglommen,
Und habe mein Lied in durchlärmten Sälen vernommen.

Ich habe heiß, doch niemals um Ruhe gestritten.
Einst naht sie mir doch — dann werd' ich um Kämpfe bitten.

538


	Nochmals von den letzten Voraussetzungen unserer geistigen Unabhängigkeit : Replik

