
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Das Problem Nietzsche

Autor: Teutenberg, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS PROBLEM NIETZSCHE"
Kurz bevor sich auf Nietzsches hellen Geist die ewige

Dämmerung legte, hat er einem Gesinnungsfreunde die kluge Weisung
gegeben: „Wenn Sie je daran kommen sollten, über mich etwas

zu schreiben, so haben Sie die Klugheit, die leider noch niemand
gehabt hat, mich zu charakterisieren, zu beschreiben, nicht aber
abzuwerten". Man sagt kaum zuviel, wenn man behauptet, dass

der Großteil der Nietzsche-Literatur nach Rezepten hergestellt ist,
die von einem gegenteilig gerichteten Willen eingegeben scheinen.
Friedrich Nietzsche ist jahrzehntelang das wütend hin und her-
gezerrte Streitobjekt aller dogmatisch gebundenen Seelen, aller
Meinungmacher und Kleingeister gewesen. Und auch wo die tiefer
spürende Sonde des philosophischen Kopfes, des schönheitsempfänglichen

Ästheten sich in sein Werk versenkte, geschah es meist
in bekennerischer, fast nie aber in rein erkennerischer Absicht.
Gewiss ist das bei einem so entschiedenen Ja- und Neinsager wie
Nietzsche der sozusagen natürliche Zustand. Denn dieser unser
subjektivster Philosoph und Gedankendichter ist selber nie ein
Beschreibender oder objektiv Gestaltender gewesen, stand
vielmehr allen Dingen als ein Wertender gegenüber und war zuletzt
nur noch der in heiligem Eifer erglühende Umwerter aller Werte.
Solche Prophetennaturen aber können nur aus der historischen
Distanz richtig gesehen und leidenschaftslos charakterisiert werden.

Die historische Distanz zu Nietzsche haben wir nun zwar noch
nicht gewonnen. Aber wir haben, seitdem Richard M. Meyer sein
Nietzschebuch hat erscheinen lassen — in jener C. H. Beckschen
Verlagsbuchhandlung in München, die schon so manche vortreffliche

Dichterbiographie auf den Markt gebracht hat — eine gute
Anleitung, die objektiv betrachtsame Distanz zu Nietzsche zu
gewinnen. Wir haben ein Buch über Nietzsche, wie es Nietzsche sich
gewünscht hat. Ein Buch, das darauf aus ist, den Philosophen,

') Der Krieg hat nicht nur die großen Geister der Gegenwart zu einem
gegenseitigen Hasse gereizt, der ihrer unwürdig ist; er hat auch zu einer
Entstehung der großen Toten geführt. Ich konstatiere mit Schmerz, dass dies
besonders stark auf französischer Seite geschehen ist. Aus Nietzsche und Fichte
haben Viele leider Apostel des gefährlichsten Pangermanismus machen wollen.
Ich veröffentliche daher sehr gerne die vorliegende Studie über Nietzsche; eine
andere, über Fichte, wird folgen. Bovet

476



den Propheten, den Dichter, den Menschen zu charakterisieren^
anstatt ihn bloß abzuwerten.

Richard M. Meyer steht dabei seinem Nietzsche keineswegs
mit dem kalten Blick des Mannes gegenüber, der nichts als Forscher,
Finder, Feststeller sein will. Er hat das Phänomen Nietzsche
selbständig entdeckt, er hat ganz vor allem den hochkultivierten Stilisten
und den kunstvollen Dichter in sich erlebt, und so strömt sein
Werk als Ganzes viel Entdeckerfreude, viel kennerische Bewunderung

und viel tiefe Liebe aus. Und auch an Urteilen, besonders
in aestheticis, fehlt es nicht, sogar nicht an Überschätzungen.
(Wenn Meyer den Zarathustra mit den ganz großen Werken der
Weltliteratur in eine Linie stellt, so halte ich dies für eine solche
Überschätzung.) Aber bei alledem ist Meyers Nietzschebuch aus
objektiver, d. h. aus allseitiger Betrachtung von einem überhöhten
Standort aus geschrieben. Es ist voller Bewunderung, aber auch

voller Kritik. Es macht die Augen auf für die Größe der

Gesamterscheinung Nietzsche, aber es faltet diese so sehr komplexe
Erscheinung auch in ihre vielfachen Teile auseinander. Es ist nicht

nur Einschätzung, sondern vor allem immer Darstellung.
Es ist Darstellung - und also machen die das Werk des

Helden beschreibenden Kapitel das breitangelegte Hauptstück aus.
Das Biographisch-Persönliche tritt, wie das bei einem typisch
Einsamen in der Ordnung ist, hinter die gewichtige Sache der Lebensleistung

zurück. Nietzsches Geschichte ist nicht die Geschichte
äußerer Schicksale und Abenteuer — sie ist die Geschichte seines

sich immer wandelnden, immer vorwärts und aufwärts dringenden
Geistes. Das ist es, was aus Meyers Entwicklungsgeschichte der
Werke Nietzsches einleuchtend wird. Der Leser wird von den

Zufälligkeiten des Nietzscheschen Daseins abgezogen und schreitet
Stufe für Stufe die steile Höhe hinan, die dieser Geist erklomm.
Und wie viel Gewahrwerdungen, wie viel neue Ansichten und
Aussichten tun sich dem Wanderer da nicht auf Man lernt nicht nur

begreifen, wie sich Nietzsches Geist in den Werken ausspricht,
sondern vor allem auch : warum er sich so aussprechen musste

und nicht anders. Und man begreift vollkommen, dass die große
Wendung in Nietzsches Geistesleben, die Wendung von der
strengwissenschaftlichen Spekulation zum Prophetentum, in diesem nach

Tatvollendungen dürstenden Leben naturnotwendige Entwicklung

477



war. Nietzsche war und wollte sein ein schaffender, Werte zeugender

Denker, und so gelangte er vom Boden der exakten
Wissenschaftlichkeit zur „Mythologie der unbewiesenen Voraussetzungen".

Es geht nicht an, die Charakterisierung der einzelnen Werke
Nietzsches, wie Richard M. Meyer sie in unserm Buche auf über
vierhundert Seiten vorgenommen hat, auch nur in groben Zügen
inhaltlich nachzuentwerfen. Der tiefer anteilnehmende Nietzsche-
Leser wird es sich nicht entgehen lassen, in die feinen Analysen
Meyers selber einzudringen — und er wird sich durch die hier
aufgehäufte Fülle der Gesichtspunkte auch reichlich belohnt sehen.
Aber es mag zweckdienlich sein, einige missverstandene oder
halbverstandene und mit allzu lebhafter Entrüstung bekämpfte Schlagworte

Nietzsches mit Hilfe von Meyers Interpretation ins rechte
Licht zu stellen.

Da ist das vielzitierte Wort von der „blonden Bestie". Meyer
stellt fest, dass Nietzsche diesen Begriff bei aller ästhetischen
Freude am Typus doch wesentlich als einen historischen fasst:
die blonde Bestie ist ein Idealbild der freien Persönlichkeit, wie es

die Renaissancezeit ausgebildet hat, aber keineswegs ein für die

Gegenwart oder Zukunft ersehnter Typus — wie sollte Nietzsche
sonst das „Raubtier" Bismarck so 'gänzlich haben übersehen und
geringachten können? »Die größten Menschen", sagt Meyer, „sind
ihm nicht die blonden Bestien und Kraftmenschen gewesen
vielmehr jene einsamen Philosophen, die er als die Schöpfer einer
unerreichten, hohen Kultur ansieht". Die blonde Bestie — nota-
bene als Phantasiegestalt, denn in Wirklichkeit sah beispielsweise
ein Cesare Borgia doch wohl anders aus, als Nietzsche seine
blonde Bestie sich träumte — ist gewiss ein prachtvolles Exemplar
Mensch, ein schönes, kraftschwellendes Tier mit noch ungebrochenen
Naturinstinkten, auf dem das Auge des Dichters Nietzsche mit
Lust betrachtend ruht. Aber dieses Tier ist dennoch eine
überwundene Stufe, und wenn es nicht schon überwunden wäre, so
würde es nach Nietzsche sicher zu den Dingen gehören, die
überwunden werden müssen. Denn, es lebe der Übermensch — spricht
Zarathustra, der eigentliche Künder der großen Menschheitsziele
und Lebensideale seines Schöpfers.

Was ist es mit dem Übermenschen? — Auch hier geht die
Interpretationskunst Meyers eigene Wege. Vielverschlungene,

478



gedankenreiche Wege, Wege mit Aussichten auf Zeit und Ewigkeit,
Kletterwege. Aber sie führen alle auf eine Höhe, auf ein Ziel.
Letzten Endes ist Nietzsches Übermensch nichts anderes als dies:
die verkörperte Entwicklung. Er ist das bildende Genie, das neue
Werte zu prägen fähig ist und damit: neue Menschheit. Aber
beileibe keine fertige, keine glückliche, paradiesisch emporgerückte
und beruhigte Menschheit! Für Zarathustra und für Nietzsche gibt
es kein Ende der Entwicklung, kein Ende der Höherbildung, keinen
Abschluss auf noch so hoher Stufe. Wie Lessing nur in der
Erforschung der Wahrheit, nicht in ihrem Besitz höchstes Genügen
fand, wie Goethe-Faust nur im Erobern der Freiheit, nicht in ihrem
Genuss einen wertvollen Lebensinhalt sieht, so erlebt Nietzsche-
Zarathustra im endlosen, ungesättigten Streben nach dem Ideal
sein persönliches Ideal wie das Kulturideal einer fortschreitenden
Menschheit.

Von hier aus erschließt sich dann Nietzsches nicht eben an

der Oberfläche schwimmende, „furchtbare" Lehre von der ewigen
Wiederkunft des Gleichen mühelos dem Verständnis. „Entwicklung
will nicht Glück, sondern Entwicklung und weiter nichts." Also
wird der Menschheit Streben, selbst wo ein fernliegendes Ziel
erreicht wäre, von neuem wieder beginnen müssen, wird ewig un-
gemindert fortlaufen — in einem Kreise etwa, der sich von Stufe

zu Stufe höher zieht, ohne jemals spiralförmig in eine Spitze
auszumünden, auszugipfeln. Damit aber ist der ewige Kreislauf, die

ewige Wiederkehr aller Dinge gegeben. Aber sie ist nicht nur
gegeben — sie ist Zarathustra-Nietzsches philosophisches Postulat.
Es soll der Entwicklungsgang der Menschheit immer wieder von
vorne beginnen, damit die Menschheit nicht träge werde, nicht
entarte, nicht auf den Faulbetten der Tatlosigkeit verkümmere. So

ist mutige Bejahung der Lehre von der ewigen Wiederkehr eine

Tat des Übermenschen, der die „verkörperte Entwicklung selber"

ist, Entwicklung, „die nichts kennt, nichts bessert, nichts leistet

als die Gattung Mensch über sich selbst hinauszubefördern". Der
Übermensch selber aber — und hier stoßen wir auf das

psychologische Zentrum des Nietzscheschen Lehrgebäudes — wächst und

gestaltet sich empor aus dem in ihm brennenden Läuterungsfeuer,
welches ist der „Wille zur Macht". Auch dieses von Nietzsche

geprägte und vielangewandte Wort ist von plumpen Händen auf-

479



gegriffen und in banalster Weise ausgedeutet worden, etwa so, als

sei seine Bejahung ein Streben nach Erweiterung des persönlichen
Geltungsbereiches und der physischen Machtsphäre des Wollenden.
Wie ganz anders hat Nietzsche diesen Begriff sanktioniert und

lebendig und wirksam gemacht! Meyer zeigt, dass er der
dogmatische Mittelpunkt, dass er der religiöse Grundgedanke der

ganzen Lehre Nietzsches ist. Die Welt ist durchdrungen von jeder
Art Willen zur Macht. Was aber bedeutet „Macht" dem
Philosophen, dem Tätigen überhaupt? Antwort: Macht ist das

Vermögen, frei zu schalten in ästhetischem Behagen, das Vermögen,
mit den Dingen zu spielen. Der Künstler besitzt Macht, wenn er
„in Ketten tanzt" und durch freie Herrschaft über die Form den

Umfang seiner Kraft erweist; der Heilige besitzt Macht, wenn er
mit den Gelüsten dieser Welt in seliger Ungebundenheit zu spielen
weiß ; der Philosoph besitzt Macht, wenn er in künstlerischer Freiheit

Vorstellungen umbildet und neu schafft, wie der Künstler
schöne Formen. Diese drei sind die eigentlich Mächtigen. Je

mehr bewusste Pflege dieser freispielenden Könnerschaft, desto
mehr Willen zur Macht ; je mehr Aufspeicherung von innerer Kraft,
desto mehr freie Verfügung über sich und das Leben. Eine mächtige

Stufenleiter führt vom Tier, das „blind und toll am Leben

hängt", zu den „Nicht-mehr-Tieren", die als Herrscher über dem
Leben stehen : den Philosophen, Künstlern und Heiligen. Man sieht,
auch der „Wille zur Macht" ist ein ethisches Postulat, ein
religiöses Erlebnis, er ist nichts anderes, als der in Nietzsche glühende
Wille zur Entwicklung, daher auch der Übermensch mit jenem
unbegrenzten Willen zur Macht ausgestattet ist, für den es kein Ende
und keine Sättigung gibt. — Man fühlt, dass dies Bedürfnis nach
der höchsten Ausbildung der Person, dieser Wille zur
Emporsteigerung des Menschengeschlechtes von „Egoismus" und
„Altruismus", von „Gut" und „Böse" gleich weit entfernt ist. So muss
man das Schlagwort „Jenseits von Gut und Böse" auffassen: nicht
als ob damit alle moralischen Begriffe aufgehoben seien, sondern
als Andeutung für die Tatsache, dass es einen höheren Standort
der Betrachtung gibt, von dem aus jene Unterscheidungen ihren
Sinn und ihre Gültigkeit verlieren. (Vergl. Nietzsches Ausspruch :

„Es gibt keine moralischen Phänomene, sondern nur eine moralische
Ausdeutung von Phänomenen".) Gerade die höchstgetriebene mensch-

480



liehe Größe verträgt keine moralischen Maßstäbe! Übrigens aber
ist zu sagen, dass es in Nietzsches Moralsystem genau ebenso
wie in jeder andern Ethik eine Tafel von Werten und Unwerten,
Tugenden und Untugenden gibt, die dazu nicht einmal alle den
Reiz der Neuheit haben. Die vier Kardinaltugenden Nietzsches
werden von Meyer als Mut, Einsicht, Mitgefühl, Einsamkeit
bezeichnet. Sie sind hergeleitet aus der Betonung des bewussten
Willens zur Macht, der dem höherentwickelten Menschen eignet
und berufen ist, an die Stelle der „heut in Europa herrschenden
Herdentiermoral" die aristokratische Moral der Höherbildung zu
setzen. Alle von Nietzsche mit wahrhaft heiligem Feuer und ohne
die Skepsis unseres psychologischen Jahrhunderts gepriesenen
Tugenden vereinigen sich und gipfeln aber in der Tugend der
Vornehmheit. „Die vornehme Seele hat Ehrfurcht vor sich" — das

heißt wohl: sie wacht über sich jeden Augenblick, auf dass sie

sich nichts vergebe, sie ist besessen von der schenkenden Stärke,

die nichts für sich will, die aus der naturhaften Notwendigkeit ihres
Antriebs immerdar geben muss und nur das eine Bedürfnis kennt :

ihren Pflichtenkreis zu erweitern, immer schwerere Verantwortungen
auf sich zu nehmen. Die Vornehmheit ist, wie Meyer sehr schön

sagt, der harte Felsen, auf dem Nietzsche seine Kirche bauen will.
Und wie jener andere, von Nietzsche so tief missverstandene Heils-
bringer der Menschheit sein Evangelium am Kreuze besiegelt hat,

so hat Nietzsche sein Ideal der Vornehmheit in einem entsagungsstolzen,

einsamen und verlassenen Leben gelebt und als „letztes
Argument" das Wort gesprochen und wahr gemacht: „Was liegt
an mir ..."

Es ist das eigentliche Verdienst Richard M. Meyers, die vielfach

in den Staub gezerrte hohe, ja schwindelnd hohe Idealwelt
Nietzsches in ein helles Licht gerückt zu haben, ohne dabei in
einen nachplapperseligen Ton zu verfallen und ohne der tiefen
Schatten zu vergessen, die jede große Erscheinung wirft, und die

ganz gewiss auch in Nietzsches Gedankenwelt — zerklüftetes
Hochgebirge mit viel kalter Sonne, Gletscherglanz und Abgründen —
umherlagern. Aber die kluge Interpretation dieser Gedankenwelt
ist nicht das einzige Verdienst unseres Nietzschebuches. Es führt
nicht nur in das Innere des gewaltigst wollenden Geistes unserer
Zeit hinein — es lehrt die Erscheinung Nietzsche auch aus der

481



Ferne betrachten, indem es sie in den aus tausend Quellen
gespeisten Strom der Entwicklung stellt. Und es weckt nicht nur
Ehrfurcht vor der Größe seines Helden, sondern auch ein letztes,
ein tiefstes Verstehen, indem es die Augen öffnet für das, was
hinter dieser Größe steht: für das Problem Nietzsche. —

Wie es orthodoxes Judentum, Christentum, Heidentum, wie
es eine Orthodoxie um die Goethe, Wagner, Bismarck, Häckel usw.
gibt, so gibt es auch einen orthodoxen Nietzscheanismus.
Hauptglaubenssatz dieser Nietzsche-Auffassung, die entweder naiv oder
politisch zweckbewusst ist, bildet die Annahme: als sei der
Meister eine geistig isoliert dastehende, sozusagen vom Himmel
herabgekommene Erscheinung, die sich unbeeinflusst vom Geist und
Atem der Zeit allein aus der Kraft innerer Selbstoffenbarung zu
seiner Eigenart und Größe entwickelt habe. Diesen Aberglauben
nun hat Meyers Nietzschebuch gründlich zerstört. Fast auf jeder
Blattseite beweist Meyer — wobei ihm eine staunenswerte
Belesenheit und Wissensallgegenwart zu Hilfe kommt — durch irgendeine

Analogie der Gedanken, dass Nietzsche durchaus keine für
sich dastehende, von der Geistesgeschichte des Jahrhunderts
losgelöste Erscheinung ist, sondern durch unzählige Fäden mit ihr
zusammenhängt. Und wie könnte das auch anders sein bei einem
Denker, dessen Tätigkeit zu drei Vierteln auf den Umsturz alter
Ideale gerichtet war, und dessen eigentliches Neuschaffen so vielfach

aus dem Erlebnis der Kontrastempfindung geboren ward
„Um Nietzsche zu verstehen", sagt Meyer, „haben wir fast alle
die großen geistigen Gegensätze zu prüfen, die seine Zeit
durchfluten; sie sind alle Voraussetzungen für sein Wesen und sein
Wirken". Und so lässt der Verfasser unseres Buches es sich an

gelegentlichen Hinweisen auf Nietzsche-ähnliche Gedanken,
Stimmungen, Erlebnisse nicht genügen, sondern er stellt die Figur seines
Helden auf einen solid untermauerten Sockel, der in der Tat als

Voraussetzung nicht für den Helden schlechthin, aber für seine

geistige und seelische Verfassung gelten kann. Sieben
gedankengeschwängerte Eingangskapitel legen die Fundamente bloß, die die
Gestalt Nietzsches tragen, graben den Wurzeln nach, aus denen
dem geistigen Individuum Nietzsche Säfte und Kräfte zuflössen.

Als die großen zeitgeschichtlichen Geistesmächte, die in Nietzsches

Werden am mächtigsten hineinspielten und die in seiner

482



Gesamtpersönlichkeit am deutlichsten sichtbar sind, bezeichnet Meyer
die Aufklärung und die Romantik. Beide Richtungen klingen mit
allen Tendenzen in Nietzsches Geistesleben wieder, ja sie haben
sich, wie Meyer es ausdrückt, in seiner Brust die blutigsten
Schlachten geliefert. Die Aufklärungsperiode ist reich an positiven
wie an negativen Elementen. Zu den letzteren zählt Meyer die

Verneinungen der bisher herrschenden Dunkelheit auf religiösem,
ästhetischem und sozialem Gebiet, den Kampf gegen die Kirche
als offizielle Organisation der Religion, gegen den „Aberglauben
der dummen Menge", gegen die herkömmliche ungerechte Scheidung
der Stände. Das positive Element der Aufklärung liegt vor allem
in ihrer aufrichtigen Menschenfreundlichkeit und in ihrem hoffnungsvollen

Glauben an die einigende Macht des siegreichen Verstandes.
Aus diesen Grundstimmungen tritt sie ein: für die „natürliche
Religion", die durch psychologische und historische Analyse auf

vernunftgemäßem Wege gewonnen werden soll; für die Wissenschaft

als ein allen Menschen zugängliches Mittel, Vorurteile
abzuschaffen und sichere Ergebnisse der Erkenntnis herzustellen ; für
das Vertrauen auf die angeborene Güte des Menschen, die Hebbel
noch als „Achtung vor dem Menschenbild" predigt. Alle diese
Tendenzen klingen in Nietzsche als dem Erben der Aufklärung
mannigfaltig wieder, was Meyer im einzelnen dartut. Vor allem
aber ist ihm eigen, was „die positiven und negativen Elemente
bindet: die Freude am Kampf, an Kritik und Diskussion ; an klarer,
glatter Form und hellem Stil; und zuletzt die Neigung zur
Antithese, zur Pointe, zum Epigramm". Tiefer noch wurzelt der Geist
Nietzsches in der Romantik. Was ist Romantik? Sie ist der Gegensatz

gegen das Allzudeutliche, Alltägliche, Triviale, gegen die
gemeine Wirklichkeit der Dinge. Sie ist vor allem auch der Gegensatz

gegen die Triumphe und Erfolge der Aufklärung. Darum lebt
die romantische Grundstimmung sich aus im Kampf gegen das

„Mechanische", d. h. gegen alles, was ohne eigenen Mittelpunkt
und ohne eigene Seele lebt und von außen an den Menschen

herangetragen wird. Der Typus des mechanisch Bewegten ist die

ganze Haltung des „guten Bürgers" mit seinen angelernten Grundsätzen.

Es liegt auf der Hand, meint Meyer, dass der Mann, der
kaum auf etwas so stolz war wie auf die Erfindung des Wortes

„Bildungsphilister", in diesen Zusammenhang hineingehört. „Gegen

483



den Staat, das kälteste Ungeheuer, hat er wie Corres gesprochen;
gegen Schiller, den 'Moraltrompeter von Säckingen', wie Friedrich
Schlegel ; gegen die Entwürdigung der Ehe wie Schleiermacher" usw.
Die Romantik richtete sich weiter gegen den Despotismus der
Wissenschaft : was den Rationalisten die methodische Forschung
wert machte (und wert macht), nämlich die Bestrebung auf
allgemeine, unbedingte Zustimmung, verleidete sie den Romantikern.
Ganz so bei Nietzsche. Sein ewiger Kampf mit Sokrates ist ein
Duell mit dem „wissenschaftlichen Menschen". Dennoch muss
man von ihm sagen — es wohnten ja beide Seelen in seiner Brust,
die der Aufklärung wie die der Romantik — er habe als Aufklärer
die Wissenschaft immer geliebt, aber als Romantiker die
Wissenschaftler verachtet. — Neben diesen ^negativen Geisteszügen ist
den Romantikern als mächtigste positive Leidenschaft eigen: die
„Sehnsucht nach dem hohen Moment". Die ganze Existenz steht
hier unter dem Antrieb, über das Gewöhnliche hinweggehoben
dem Unendlichen näher zu sein und ein höheres Leben zu
empfinden. „Dass man gerade diese romantische Tendenz in Nietzsche
übersah", meint Meyer, „hat vieles unverständlich gemacht, das

durch sie leicht verständlich wird. Die Begier nach dem hohen
Augenblick ist die treibende Urkraft in seinem Leben geworden.
Wie die Romantiker verachtet er „das Werk" neben dem Wirken,
das Produzieren ist Selbstzweck.. Daher das Bedürfnis, sich selbst
zu widersprechen, um durch die Überwindung früherer Erkenntnis
auf eine höhere Stufe zu gelangen — wobei doch wieder das
Steigen mehr als die Stufe beglückt". .Die große Antithese
Aufklärung und Romantik wirkt sich nun praktisch aus in dem Kampf
des Individualismus gegen den Kollektivismus und in dem der
ästhetischen gegen die ethische Lebensanschauung. Entsprechend
der tieferen Verwandtschaft Nietzsches mit der Romantik nimmt
der Individualismus, der sich in seiner religiösen Mystik, in seiner
Staatsfeindschaft und in seinem Heroenkult ausspricht, und anderseits

die ästhetische Lebensanschauung, die in seinem Immoralismus
hervortritt, den breiteren Raum ein in Nietzsches Schaffen. Gleichwohl

leben auch hier die Gegensätze in ihm. „Nietzsche ist keineswegs",

sagt Meyer, „bloß und immer Individualist gewesen, vielmehr
ist gerade seine öffentliche Wirkung von kollektivistischen Impulsen
ausgegangen. Sein Übermensch ist der abstrakt gewordene Heros

484



und ist als solcher eine Synthese der beiden Kräfte: er erscheint
in zweierlei Gestalt, bald als der überlegene einzelne, der Tyrann,
der Heros, bald auch als Typus einer besseren Menschheit, als Bild
des künftigen Menschen überhaupt." Und eine ähnliche Synthese
sind das ästhetische und das ethische Lebensideal in Nietzsche
eingegangen : wie sich bei Schiller über diesen beiden auseinanderklaffenden

Welten der Begriff der Freiheit wölbt, so bei Nietzsche
der der Vornehmheit ; denn der Vornehme ist der, in dessen Seele
der ethische und der ästhetische Lebenstrieb naturnotwendig
vereinigt sind. So tief gehen die Wurzeln eines Begriffs zurück, den
man auf die erste Bekanntschaft hin als eine echt Nietzschesche
Neuprägung ansehen muss!

Aber nicht nur Begriffe, auch Seelenstimmungen, auch typische
innere Erlebnisse Nietzsches finden sich in Persönlichkeiten der
vornietzscheschen Epoche deutlich ausgeprägt. Meyer widmet ihnen
ein besonderes Kapitel. Er zeigt, wie die Aufklärung und die

Romantik von der großen Erwartung des Wunders, von der Sehnsucht

nach dem vollendenden Moment erfüllt waren. Und ist nicht
der ganze große, gläubige Optimismus Nietzsches aus dieser
nämlichen Sehnsucht geboren? Aber der hochgespannten Erwartung
folgt die tiefe Enttäuschung nach. Auch sie geht wie ein
Leitmotiv insbesondere durch die Zeit der Romantik, und auch sie
findet sich in Nietzsches Leben: die Geschichte seiner
Freundschaften, man denke vor allem an die zu Richard Wagner, ist die
Geschichte seiner Enttäuschungen. Nun aber erholt sich die problematische

Natur — es ist eine Wesensseite der problematischen Naturen,
was hier in Frage steht — von dem bitteren Erlebnis der
Desillusion durch eine gewisse satirische Abhärtung [des Herzens. So

stammt Nietzsches Bedürfnis, „mit dem Hammer zu philosophieren",
aus dem „Ressentiment" gegen die Götzen, die er zerschlagen musste,
nachdem er sie zuvor angebetet hatte. Weitere Selbstheilmittel

gegen die großen Enttäuschungen sind: der Momentkultus und

die Leidenschaft der psychologischen Analyse. Momentkultus : das

ist die Lust, dem Augenblick zu leben, das Leben nicht in seiner

Einheit, sondern gewissermaßen als eine Fülle von Aphorismen zu

genießen. Die Enttäuschung entstand aus der Vergleichung zweier
Momente. Also gilt es, ganz einem Momente leben. Kein
Nacheinander, sondern gleichsam eine zeitlose Isolierung des Augen-

485



blicks, Auflösung, Atomisierung des Erlebens. Sehr fein ist es,

wenn Meyer mit dieser romantischen Geringschätzung des Lebens
als einer Einheit den Wunsch in Nietzsche und seinen Verwandten
verbunden sieht, das Leben durch „das Werk" zum Ganzen gefügt
zu sehen. Das Werk wird zum Symbol der in der Wirklichkeit
nicht vorhandenen Lebenseinheit: mag die Summe der Tage
verflattern — wenn sie sich nur im Kunstwerk zu einem unsterblichen
Ganzen verdichten; mag die Reihe der Erlebnisse noch so unver-
bunden sein — wenn nur ein Werk dafür zeugt, dass hinter ihnen
ein Mann stand! Und weiter: So sehr die rasche Wiederkehr
gehasst wird, die die Verschiedenheit der Erlebnisse zu verwischen
droht, so hoch wird nun die über unabsehbare Zeitfernen verteilte
gepriesen, die eine unbegrenzte Fülle des Erlebens allein zu
verbürgen scheint. So gelangt Nietzsche zu seiner geheimnisvollen,
schmerzlich süßen Ankündigung jenes Dogmas, das ihm die
Verwirklichung seiner letzten Wünsche zu verbürgen scheint: zur Lehre

von der ewigen Wiederkehr. Sie ist, auf ihr psychologisches
Herkommen angesehen, der höchste Triumph, der sich dem romantischen
Momentkultus entringen kann. — Der unersättlichen Begier, den
Moment bis in seine letzten Tiefen auszukosten, entspringt endlich
die Nietzsche so sehr eigentümliche Neigung zur psychologischen
Analyse, insbesondere auch seiner selbst. (Denn Psychologie treiben,
mag man hier erklärend anmerken, heißt die Seele in ihren
gesteigerten Augenblicken belauschen.) Meyer misst der
Selbstbeobachtung Nietzsches vielleicht zu wenig Bedeutung bei; immerhin

zählt er Nietzsches zahlreiche Eigendefinitionen unter seine
psychologischen Selbstoffenbarungen und deckt auch die oft
ausgesprochene Erfahrung von der Veränderlichkeit der Gefühle als
eines der typischesten Erlebnisse Nietzsches auf. Die stetige innere
Umwandlung, die Ibsen geradezu ein Gesetz genannt hat, ist der
modernen Seele nicht nur eigentümlich, sie wird ihr zu einem
Bedürfnis, dem Nietzsche selbst den klassischen Ausdruck gegeben
hat: „Nur wer sich wandelt, bleibt mit mir verwandt."...

Sehen wir Nietzsches Geistes- und Seeleninnere solchermaßen
in der Mitte starker Zeittendenzen, so erscheint seine von vielen
als ganz einzigartig gepriesene Individualität geradezu als ein
organisches Entwickelungsprodukt, wo Meyer sie neben „verwandte
Naturen" stellt, die gewissermaßen als Nietzsches Vorläufer gelten

486



können. Es ist eine gar nicht unansehnliche geistige Ahnengalerie,
die da aufmarschiert, und oftmals gerät der Leser über den von
Meyer — wohl zum ersten Male — aufgewiesenen Beziehungsreichtum

in ein Staunen. Die Reihe beginnt mit keinem andern
als mit — Goethe, der aber nur insoweit Nietzsche innerlich
verwandt ist, als er „problematische Natur" war. (Was freilich kein
geringer Bruchteil von ihm ist: fast alle männlichen Helden
Goethes, Faust, Werther, Tasso, Wilhelm Meister usw. sind ja,

problematische Naturen.) Es folgen: Heinse, der ganz Individualist,

leidenschaftlicher Bekenner des ästhetischen Ideals und offener
Immoralist ist und die „blonde Bestie" Nietzsches wie auch sein
„Jenseits von Gut und Böse" eigentlich vorweggenommen hat,
was Meyer durch schlagende Zitate beweist; weiter Hölderlin,
Nietzsches ausgesprochener Liebling, dessen Hyperion und Empe-
dokles offensichtlich auf den Zarathustra eingewirkt haben; weiter
jene Gruppe weltlicher Propheten: Carlyle, Emerson, Ruskin, die

Nietzsche zwar nicht gemocht hat, die aber gleichwohl in ihrer

Neigung zu einer geistigen Theokratie, zu einem aristokratischen
Individualismus und zur Kunst in den Strom der Entwickelung
gehören, die zu Nietzsche hinführt; sodann der abenteuerliche
G. Fr. Daumer, der mit dem Gedanken eines in bewusster Zucht
herzustellenden „Zukunftsmenschen" gespielt hat, der ein begabter
Lyriker und Freund des Aphorismus war und einen fanatischen

Krieg gegen das Christentum führte, um dann im Schoß der
katholischen Kirche zu enden. George Sand steht Nietzsche nahe als

Erschafferin des Begriffs der „aristocratie des intelligents" und
durch ihr gewaltiges Streben nach Selbstüberwindung als Schutz

vor Enttäuschungen, welches die Formel ihres reifen Lebens war.
Max Stirners angeblichen Einfluss auf Nietzsche leugnet Meyer
mit Recht : nur grober Missverstand kann in Stirners Vergötterung
des Einzelnen, sei er Philister oder Heros, mit Nietzsches Kultus
des heranzubildenden Übermenschen Ähnlichkeit finden. „Aber in
die Konstellation von Nietzsches Vorgeschichte gehört zweifellos
der Mann, der den Momentkultus auf die höchste Spitze getrieben,
den Immoralismus auf die rücksichtsloseste Art begründet und in
der Vergöttlichung des Menschen zu Feuerbachs Vermenschlichung

der Götter das schärfste Gegenstück geliefert hat."
Wilhelm Jordan hat als erster den Gedanken der Rassenverbesserung

487



so ausgesprochen, wie wir ihn bei Nietzsche finden: dass eine
bewusste, besonders auf sorgfältige Auswahl in der Ehe

begründete Höherbildung der Menschheit anzustreben sei. Gustave

Flaubert ist Nietzsche wahlverwandt in seinem Hass gegen den

Bildungsphilister (Bouvard und Pécuchet) und gegen das Christentum

(Der heilige Antonius), ebenso Ernest Renan in seinem Entwicke-

lungsglauben; Henrik Ibsen gehört in unzähligen Einzelzügen
(Kampf gegen die „Gespenster" menschlicher Vorurteile, gegen das

Philistertum der „Stützen der Gesellschaft", Sehnsucht nach

„Adelsmenschen", Antichristentum in dem großen Geschichtsdrama, zara-
thustrische Symbolisierung seines gesteigerten Selbst im Brand
usw.) wie im Gang seiner Entwickelung eng zu Nietzsche. Und
endlich ist als kongenialer Zeitgenosse noch zu nennen Eugen
Dühring, dessen Lehre vom Ursprung der Strafe im „ressentiment",
d. h. im Rachegefühl, Nietzsche stark beschäftigt hat, der gleich
Nietzsche antichristliche, staatsfeindliche und antimoralistische
Gedankengänge entwickelt und auch das Ideal der Züchtung eines
höheren Menschentypus verficht, den er als den „Europäer"
bezeichnet. — Diesen „Vorgängern", die in ihrer Gesamtheit die
geschichtliche Voraussetzung nicht für die Individualität, aber für
den Typus Nietzsche darstellen, gesellen sich als Geisteszeugen für
den Zeitpunkt, der das Genie hervortreten ließ, Richard Wagner
und Friedrich Hebbel zu. Wagner hat an seinen Schüler Nietzsche
die Treue und Festigkeit des Strebens, den Willen zur Tat, zur
Organisation, zur Verwirklichung seiner Ideale weitergegeben —
eben das, was bei Nietzsche als Wille zum Werk und als Wille
zur Macht wiederkehrt. Hebbel aber hat denselben Traum geträumt
wie Nietzsche: den Traum von einem neuen Gott. Seine Helden
und Heldinnen sind die Verkörperungen von hohen Begriffen, alle
seine Dramen gehören dem Geniekultus an, und seine zentralen
Probleme — Entstehung der Religion im Moloch, Untergang des

mythologischen Zeitalters im Nibelungen, im Gyges, im Genovevadrama,

Décadence im Gyges, Recht des Staates in der Agnes
Bernauerin — sind die Hauptprobleme Nietzsches.

Überblickt man diese hier nur dürftig charakterisierte geistige
Ahnenreihe Nietzsches — die, nebenbei bemerkt, um Persönlichkeiten

wie Heinrich Heine, Tolstoi, Dostojewski, Strindberg noch
verlängert werden könnte —, so kann nicht zweifelhaft sein, dass

488



er, der Jahrtausenden den Stempel seines Geistes aufgedrückt zu
haben behauptete, von seiner Zeit selber entscheidende Eindrücke
erhalten hat, mögen sie nun von Fall zu Fall streng philologisch
nachweisbar sein oder nicht. Große Persönlichkeiten umgibt, wie Meyer
treffend sagt, eine Atmosphäre, die unfassbar auf die werdende Generation

einwirkt. Und diese Atmosphäre, in die das Schicksal Nietzsche
hineinstellte, war so voller bedeutsamer Keime, dass man wohl
sagen darf: sie hat auf unseres Propheten Entwicklung eingewirkt
wie etwa befruchtender Sonnenschein auf das Wachstum der Pflanze.
Was Nietzsches Geist aber im eigentlichen Sinne zu einer
Erscheinung unserer Zeit macht, ist jenes schon oben berührte bezw.
beschriebene Problematische, das er mit allen seinen Seelenverwandten

gemein hat.
Nietzsche der Problematische: hier haben wir die vielleicht

aufschlussreichste Formel für den Mann, der in all der
Mannigfaltigkeit seiner Standpunkte und Auffassungen, in all der Vielfalt
seiner Widersprüche und Gegensätze nicht mehr und nicht weniger
als der aliesumfassende, alles-erwerbende Erbe einer Jahrtausende
alten Menschheitskultur gewesen ist. Was heißt „problematische
Natur" Die Gegner Nietzsches meinen das Wort in seinem nur
negativen Verstände, wie Goethe es geprägt hat: dieser moderne

Philosoph, so sagen sie, gehöre zu denen, die „keiner Lage
gewachsen sind und denen keine genugtut". Nietzsche sei zu innerer
Unfruchtbarkeit und zum Steckenbleiben auf halbem Wege
verurteilt gewesen. Dies ist offenbar eine höchst verkehrte Anwendung
des Wortes auf Nietzsche, von dem man kaum Rühmenswerteres

sagen kann, als dass er während seiner verhältnismäßig kurzen

Schaffensperiode unendlich fruchtbar gewesen und über tausend
Hindernisse hinweg zu seinem Ziele gelangt ist. Meyer hat dem

Begriff eine erweiterte Auslegung gegeben : seine Analyse des

geistig-seelischen Zeitinhaltes erklärt den Typus als etwas
Geschichtlichgewordenes und hebt ihn damit über Lob und Tadel hinaus.
Unsere Zeit, sagt er, ist selbst eine problematische Natur. Aber

warum sie es ist, sagt Meyer freilich nicht. Er beschreibt den

Typus auf Grund historisch-psychologischer Analysen, aber er

entwickelt ihn nicht als einen neuen Typus von Geistesmenschen, als

eine komplizierte und feine Mischung aus früheren Kulturepochen,
die wohl einheitlicher, aber dafür auch ärmer waren. Gewiss fasst

489



Meyer die problematische Natur weder allgemein noch inbezug
auf Nietzsche als ein Merkmal von Krankheit oder versagender
Kraft auf, aber er erklärt sie doch als „etwas, das überwunden
werden muss", und das Nietzsche überwunden habe. Hier wird
vielleicht mancher widersprechen wollen. Man mag den Zarathustra,
obwohl er Nietzsches letztes Wort nicht ist, als die große Synthese
des Philosophen auffassen, die ihn aus der Fülle der Gegensätze
zur Einheitlichkeit eines großen „Standpunktes", aus der Zerrissenheit

zur Seligkeit eines versöhnten Zustandes emporgetragen habe.
Aber man wird hinzusetzen müssen, dass diese Einheit nicht von
Dauer, dass diese Seligkeit keine immerwährende war. Nietzsches
gewaltiges Zarathustralied offenbart nur einen Ton von den vielen,
die in seiner polyphonen Seele wiederklangen, und Nietzsches

Prophetentum stellt nur eine von den vielen Rollen dar, aus denen

er zu reden vermochte und geredet hat. Was ist dieses Vermögen,
das die disparatesten Welten nicht nur umgreifen, sondern auch

aus sich entwickeln und darstellen kann, anders als ein Beweis

von ungewöhnlicher Geistes- und Seelenkraft? „Man ist nur fruchtbar

um den Preis, an Gegenständen reich zu sein" — mit diesem
Wort hat Nietzsche den problematischen Naturen und komplizierten
Geistern der neuen Zeit die große Absolution gesprochen und auf
eine letzte und höchste Stufe hingewiesen, die der Geistige
erreichen kann. Nicht das ist das Große an ihm, dass er die Gegensätze,

die in seiner Brust und in seinem Hirn sich blutige Schlachten
lieferten, zuweilen zum Schweigen und zu einem friedvollen
Ausgleich brachte, sondern jenes andere, jenes dichterische Bedürfnis
nach dem All-Umspannen, All-Erleben, das diese Gegensätze in
sich aufrecht zu erhalten und zum Sprechen und Tönen zu bringen
wusste.

WEIMAR A. TEUTENBERG

Es ist eine schreckliche Aufgabe, das Unnachahmliche nachzuahmen. Ich
fühle wohl, es gehört Genie zu allem, auch zum Märtyrertum.

Schlimm genug, dass man jetzt nichts mehr für sein ganzes Leben lernen
kann. Unsere Vorfahren hielten sich an den Unterricht, den sie in ihrer Jugend
empfangen ; wir aber müssen alle fünf Jahre umlernen, wenn wir nicht ganz aus
der Mode kommen wollen.

Gœthe : Wahlverwandschaften.

490


	Das Problem Nietzsche

