Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Das Problem Nietzsche

Autor: Teutenberg, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917273

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS PROBLEM NIETZSCHE"V

Kurz bevor sich auf Nietzsches hellen Geist die ewige Dam-
merung legte, hat er einem Gesinnungsireunde die kluge Weisung
gegeben: ,Wenn Sie je daran kommen sollten, iiber mich etwas
zu schreiben, so haben Sie die Klugheit, die leider noch niemand
gehabt hat, mich zu charakterisieren, zu beschreiben, nicht aber
abzuwerten“. Man sagt kaum zuviel, wenn man behauptet, dass
der Grofiteil der Nietzsche-Literatur nach Rezepten hergestellt ist,
die von einem gegenteilig gerichteten Willen eingegeben scheinen.
Friedrich Nietzsche ist jahrzehntelang das wiitend hin und her-
gezerrte Streitobjekt aller dogmatisch gebundenen Seelen, aller
Meinungmacher und Kleingeister gewesen. Und auch wo die tiefer
spiirende Sonde des philosophischen Kopfes, des schonheitsemp-
fanglichen Astheten sich in sein Werk versenkte, geschah es meist
in bekennerischer, fast nie aber in rein erkennerischer Absicht.
Gewiss ist das bei einem so entschiedenen Ja- und Neinsager wie
Nietzsche der sozusagen natiirliche Zustand. Denn dieser unser
subjektivster Philosoph und Gedankendichter ist selber nie ein
Beschreibender oder objektiv Gestaltender gewesen, stand viel-
mehr allen Dingen als ein Wertender gegeniiber und war zuletzt
nur noch der in heiligem Eifer ergliihende Umwerter aller Werte.
Solche Prophetennaturen aber kénnen nur aus der historischen
Distanz richtig gesehen und leidenschaftslos charakterisiert werden.

Die historische Distanz zu Nietzsche haben wir nun zwar noch
nicht gewonnen. Aber wir haben, seitdem Richard M. Meyer sein
Nietzschebuch hat erscheinen lassen — in jener C. H. Beckschen
Verlagsbuchhandlung in Miinchen, die schon so manche vortreff-
liche Dichterbiographie auf den Markt gebracht hat — eine gute
Anleitung, die objektiv betrachtsame Distanz zu Nietzsche zu ge-
winnen. Wir haben ein Buch iiber Nietzsche, wie es Nietzsche sich
gewiinscht hat. Ein Buch, das darauf aus ist, den Philosophen,

) Der Krieg hat nicht nur die groBen Geister der Gegenwart zu einem
gegenseitigen Hasse gereizt, der ihrer unwiirdig ist; er hat auch zu einer Ent-
stellung der groBen Toten gefiihrt. Ich konstatiere mit Schmerz, dass dies be-
sonders stark auf franzosischer Seite geschehen ist. Aus Nietzsche und Fichte
haben Viele leider Apostel des gefihrlichsten Pangermanismus machen wollen.
Ich verdfientliche daher sehr gerne die vorliegende Studie iiber Nietzsche: cine
andere, itber Fichte, wird folgen. BOVET

476



den Propheten, den Dichter, den Menschen zu charakterisieren,
anstatt ihn blof abzuwerten.

Richard M. Meyer steht dabei seinem Nietzsche keineswegs
mit dem kalten Blick des Mannes gegeniiber, der nichts als Forscher,
Finder, Feststeller sein will. Er hat das Phidnomen Nietzsche selb-
stindig entdeckt, er hat ganz vor allem den hochkultivierten Stilisten
und den kunstvollen Dichter in sich erlebt, und so stromt sein
Werk als Ganzes viel Entdeckerireude, viel kennerische Bewun-
derung und viel tiefe Liebe aus. Und auch an Urteilen, besonders
in aestheticis, fehlt es nicht, sogar nicht an Uberschitzungen.
(Wenn Meyer den Zarathustra mit den ganz groflen Werken der
Weltliteratur in eine Linie stellt, so halte ich dies {fiir eine solche
Uberschitzung.) Aber bei alledem ist Meyers Nietzschebuch aus
objektiver, d. h. aus allseitiger Betrachtung von einem iiberhohten
Standort aus geschrieben. Es ist voller Bewunderung, aber auch
voller Kritik. Es macht die Augen auf fiir die Gréfle der Gesamnt-
erscheinung Nietzsche, aber es faltet diese so sehr komplexe Er-
scheinung auch in ihre vielfachen Teile auseinander. Es ist nicht
nur Einschitzung, sondern vor allem immer Darstellung.

Es ist Darstellung - - und also machen die das Werk des
Helden beschreibenden Kapitel das breitangelegte Hauptstiick aus.
Das Biographisch-Personliche tritt, wie das bei einem typisch Ein-
samen in der Ordnung ist, hinter die gewichtige Sache der Lebens-
leistung zuriick. Nietzsches Geschichte ist nicht die Geschichte
auflerer Schicksale und Abenteuer — sie ist die Geschichte seines
sich immer wandelnden, immer vorwirts und aufwirts dringenden
Geistes. Das ist es, was aus Meyers Entwicklungsgeschichte der
Werke Nietzsches einleuchtend wird. Der Leser wird von den Zu-
falligkeiten des Nietzscheschen Daseins abgezogen und schreitet
Stufe fiir Stufe die steile Hohe hinan, die dieser Geist erklomm.
Und wie viel Gewahrwerdungen, wie viel neue Ansichten und Aus-
sichten tun sich dem Wanderer da nicht auf! Man lernt nicht nur
begreifen, wie sich Nietzsches Geist in den Werken ausspricht,
sondern vor allem auch: warum er sich so aussprechen musste
und nicht anders. Und man begreiit vollkommen, dass die grofe
Wendung in Nietzsches Geistesleben, die Wendung von der streng-
wissenschaftlichen Spekulation zum Prophetentum, In diesem nach
Tatvollendungen diirstenden Leben naturnotwendige Entwicklung

477



war. Nietzsche war und wollte sein ein schaffender, Werte zeugen-
der Denker, und so gelangte er vom Boden der exakten Wissen-
schaftlichkeit zur , Mythologie der unbewiesenen Voraussetzungen®.

Es geht nicht an, die Charakterisierung der einzelnen Werke
Nietzsches, wie Richard M. Meyer sie in unserm Buche auf iiber
vierhundert Seiten vorgenommen hat, auch nur in groben Ziigen
inhaltlich nachzuentwerfen. Der tiefer anteilnehmende Nietzsche-
Leser wird es sich nicht entgehen lassen, in die feinen Analysen
Meyers selber einzudringen — und er wird sich durch die hier
aufgehiufte Fiille der Gesichtspunkte auch reichlich belohnt sehen.
Aber es mag zweckdienlich sein, einige missverstandene oder halb-
verstandene und mit allzu lebhaiter Entriistung bekidmpite Schlag-
worte Nietzsches mit Hilfe von Meyers Interpretation ins rechte
Licht zu stellen.

Da ist das vielzitierte Wort von der ,blonden Bestie“. Meyer
stellt fest, dass Nietzsche diesen Begriff bei aller &sthetischen
Freude am Typus doch wesentlich als einen historischen fasst:
die blonde Bestie ist ein Idealbild der freien Persénlichkeit, wie es
die Renaissancezeit ausgebildet hat, aber keineswegs ein fiir die
Gegenwart oder Zukunit ersehnter Typus — wie sollte Nietzsche
sonst das ,Raubtier® Bismarck so ‘gdnzlich haben iibersehen und
geringachten konnen? »Die grofiten Menschen, sagt Meyer, ,sind
ihm nicht die blonden Bestien und Kraftmenschen gewesen . ..
vielmehr jene einsamen Philosophen, die er als die Schépfer einer
unerreichten, hohen Kultur ansieht“. Die blonde Bestie — nota-
bene als Phantasiegestalt, denn in Wirklichkeit sah beispielsweise
ein Cesare Borgia doch wohl anders aus, als Nietzsche seine
blonde Bestie sich triumte — ist gewiss ein prachtvolles Exemplar
Mensch, ein schones, kraftschwellendes Tier mit noch ungebrochenen
Naturinstinkten, auf dem das Auge des Dichters Nietzsche mit
Lust betrachtend ruht. Aber dieses Tier ist dennoch eine iiber-
wundene Stufe, und wenn es nicht schon iiberwunden wire, so
wiirde es nach Nietzsche sicher zu den Dingen gehoéren, die iiber-
wunden werden miissen. Denn, es lebe der Ubermensch! — spricht
Zarathustra, der eigentliche Kiinder der groBen Menschheitsziele
und Lebensideale seines Schopfers.

Was ist es mit dem Ubermenschen? — Auch hier geht die
Interpretationskunst Meyers eigene Wege.  Vielverschlungene,

478



gedankenreiche Wege, Wege mit Aussichten aul Zeit und Ewigkeit,
Kletterwege. Aber sie fithren alle auf eine Hohe, auf ein Ziel.
Letzten Endes ist Nietzsches Ubermensch nichts anderes als dies:
die verkorperte Entwicklung. Er ist das bildende Genie, das neue
Werte zu prigen fihig ist und damit: neue Menschheit. Aber bei-
leibe keine fertige, keine gliickliche, paradiesisch emporgeriickte
und beruhigte Menschheit! Fiir Zarathustra und fiir Nietzsche gibt
es kein Ende der Entwicklung, kein Ende der Hoéherbildung, keinen
Abschluss auf noch so hoher Stufe. Wie Lessing nur in der Er-
forschung der Wahrheit, nicht in ihrem Besitz hochstes Geniigen
fand, wie Goethe-Faust nur im Erobern der Freiheit, nicht in ihrem
Genuss einen wertvollen Lebensinhalt sieht, so erlebt Nietzsche-
Zarathustra im endlosen, ungesattigten Streben nach dem Ideal
sein personliches Ideal wie das Kulturideal einer fortschreitenden

Menschheit.
Von hier aus erschlieBt sich dann Nietzsches nicht eben an

der Oberfliche schwimmende, ,furchtbare“ Lehre von der ewigen
Wiederkunft des Gleichen miihelos dem Verstindnis. ,Entwicklung
will nicht Gliick, sondern Entwicklung und weiter nichts.“ Also
wird der Menschheit Streben, selbst wo ein fernliegendes Ziel er-
reicht wire, von neuem wieder beginnen miissen, wird ewig un-
gemindert fortlaufen — in einem Kreise etwa, der sich von Stuie
zu Stufe hoher zieht, ohne jemals spiralférmig in eine Spitze aus-
zumiinden, auszugipfeln. Damit aber ist der ewige Kreislauf, die
ewige Wiederkehr aller Dinge gegeben. Aber sie ist nicht nur ge-
geben — sie ist Zarathustra-Nietzsches philosophisches Postulat.
Es soll der Entwicklungsgang der Menschheit immer wieder von
vorne beginnen, damit die Menschheit nicht trige werde, nicht
entarte, nicht auf den Faulbetten der Tatlosigkeit verkiimmere. So
ist mutige Bejahung der Lehre von der ewigen Wiederkehr eine
Tat des Ubermenschen, der die ,verkorperte Entwicklung selber*
ist, Entwicklung, ,die nichts kennt, nichts bessert, nichts leistet
als die Gattung Mensch iiber sich selbst hinauszubeférdern®. Der
Ubermensch selber aber — und hier stofien wir auf das psycho-
logische Zentrum des Nietzscheschen Lehrgebdudes — wichst und
gestaltet sich empor aus dem in ihm brennenden Lauterungsfeuer,
welches ist der ,Wille zur Macht“. Auch dieses von Nietzsche
geprigte und vielangewandte Wort ist von plumpen Hinden auf-

479



gegriffen und in banalster Weise ausgedeutet worden, etwa so, als
sei seine Bejahung ein Streben nach Erweiterung des personlichien
Geltungsbereiches und der physischen Machtsphire des Wollenden.
Wie ganz anders hat Nietzsche diesen Begriff sanktioniert und
lebendig und wirksam gemacht! Meyer zeigt, dass er der dog-
matische Mittelpunkt, dass er der religiése Grundgedanke der
ganzen Lehre Nietzsches ist. Die Welt ist durchdrungen von jeder
Art Willen zur Macht. Was aber bedeutet ,Macht“ dem Philo-
sophen, dem Titigen iiberhaupt? Antwort: Macht ist das Ver-
mogen, frei zu schalten in dsthetischem Behagen, das Vermogen,
mit den Dingen zu spielen. Der Kiinstler besitzt Macht, wenn er
»in Ketten tanzt“ und durch freie Herrschaft iiber die Form den
Umifang seiner Kraft erweist; der Heilige besitzt Macht, wenn er
mit den Geliisten dieser Welt in seliger Ungebundenheit zu spielen
weifl ; der Philosoph besitzt Macht, wenn er in kiinstlerischer Frei-
heit Vorstellungen umbildet und neu schafit, wie der Kiinstler
schone Formen. Diese drei sind die eigentlich Maichtigen. Je
mehr bewusste Pflege dieser freispielenden Konnerschaft, desto
mehr Willen zur Macht; je mehr Aufspeicherung von innerer Kraft,
desto mehr ireie Verfiigung iiber sich und das Leben. Eine mach-
tige Stufenleiter fithrt vom Tier, das ,blind und toll am Leben
hangt“, zu den ,Nicht-mehr-Tieren“, die als Herrscher iiber dem
Leben stehen: den Philosophen, Kiinstlern und Heiligen. Man sieht,
auch der ,Wille zur Macht* ist ein ethisches Postulat, ein reli-
gioses Erlebnis, er ist nichts anderes, als der in Nietzsche gliihende
Wille zur Entwicklung, daher auch der Ubermensch mit jenem un-
begrenzten Willen zur Macht ausgestattet ist, fiir den es kein Ende
und keine Séittigung gibt. — Man fiihlt, dass dies Bediirfnis nach
der hochsten Ausbildung der Person, dieser Wille zur Empor-
steigerung des Menschengeschlechtes von ,Egoismus“ und ,Alt-
ruismus“, von ,Gut* und ,Bose“ gleich weit entfernt ist. So muss
man das Schlagwort ,Jenseits von Gut und Bose“ auffassen: nicht
als ob damit alle moralischen Begriffe aufgehoben seien, sondern
als Andeutung fiir die Tatsache, dass es einen hoheren Standort
der Betrachtung gibt, von dem aus jene Unterscheidungen ihren
Sinn und ihre Giiltigkeit verlieren. (Vergl. Nietzsches Ausspruch :
,Es gibt keine moralischen Phinomene, sondern nur eine moralische
Ausdeutung von Phinomenen*.) Gerade die héchstgetriebene mensch-

480



liche Grofe vertrdgt keine moralischen MafBistibe! Ubrigens aber
ist zu sagen, dass es in Nietzsches Moralsystem genau ebenso
wie in jeder andern Ethik eine Tafel von Werten und Unwerten,
Tugenden und Untugenden gibt, die dazu nicht einmal alle den
Reiz der Neuheit haben. Die vier Kardinaltugenden Nietzsches
werden von Meyer als Mut, Einsicht, Mitgefiihl, Einsamkeit be-
zeichnet. Sie sind hergeleitet aus der Betonung des bewussten
Willens zur Macht, der dem hdoherentwickelten Menschen eignet
und berufen ist, an die Stelle der ,heut in Europa herrschenden
Herdentiermoral® die aristokratische Moral der Hoherbildung zu
setzen. Alle von Nietzsche mit wahrhaft heiligem Feuer und ohne
die Skepsis unseres psychologischen Jahrhunderts gepriesenen
Tugenden vereinigen sich und gipfeln aber in der Tugend der
Vornehmbheit. ,Die vornehme Seele hat Ehrfurcht vor sich“ — das
heifit wohl: sie wacht iiber sich jeden Augenblick, auf dass sie
sich nichts vergebe, sie ist besessen von der schenkenden Starke,
die nichts fiir sich will, die aus der naturhaiten Notwendigkeit ihres
Antriebs immerdar geben muss und nur das eine Bediirfnis kennt:
ihren Pilichtenkreis zu erweitern, immer schwerere Verantwortungen
auf sich zu nehmen. Die Vornehmheit ist, wie Meyer sehr schon
sagt, der harte Felsen, auf dem Nietzsche seine Kirche bauen will.
Und wie jener andere, von Nietzsche so tief missverstandene Heils-
bringer der Menschheit sein Evangelium am Kreuze besiegelt hat,
so hat Nietzsche sein Ideal der Vornehmheit in einem entsagungs-
stolzen, einsamen und verlassenen Leben gelebt und als ,letztes
Argument“ das Wort gesprochen und wahr gemacht: ,Was liegt
an mir .. .“

Es ist das eigentliche Verdienst Richard M. Meyers, die viel-
fach in den Staub gezerrte hohe, ja schwindelnd hohe Idealwelt
Nietzsches in ein helles Licht geriickt zu haben, ohne dabei in
einen nachplapperseligen Ton zu verfallen und ohne der tiefen
Schatten zu vergessen, die jede grofie Erscheinung wirft, und die
ganz gewiss auch in Nietzsches Gedankenwelt — zerkliiftetes Hoch-
gebirge mit viel kalter Sonne, Gletscherglanz und Abgriinden —
umherlagern. Aber die kluge Interpretation dieser Gedankenwelt
ist nicht das einzige Verdienst unseres Nietzschebuches. Es fiihrt
nicht nur in das Innere des gewaltigst wollenden Geistes unserer
Zeit hinein — es lehrt die Erscheinung Nietzsche auch aus der

481



Ferne betrachten, indem es sie in den aus tausend Quellen ge-
speisten Strom der Entwickiung stellt. Und es weckt nicht nur
Ehrfurcht vor der Grofle seines Helden, sondern auch ein letztes,
ein tiefstes Verstehen, indem es die Augen offnet flir das, was
hinter dieser Grofie steht: fiir das Problem Nietzsche. —

Wie es orthodoxes Judentum, Christentum, Heidentum, wie
es eine Orthodoxie um die Goethe, Wagner, Bismarck, Héickel usw.
gibt, so gibt es auch einen orthodoxen Nietzscheanismus. Haupt-
glaubenssatz dieser Nietzsche-Auffassung, die entweder naiv oder
politisch zweckbewusst ist, bildet die Annahme: als sei der
Meister eine geistig isoliert dastehende, sozusagen vom Himmel
herabgekommene Erscheinung, die sich unbeeinflusst vom Geist und
Atem der Zeit allein aus der Kraft innerer Selbstoifenbarung zu
seiner Eigenart und GroBe entwickelt habe. Diesen Aberglauben
nun hat Meyers Nietzschebuch griindlich zerstért. Fast auf jeder
Blattseite beweist Meyer — wobei ihm eine staunenswerte Be-
lesenheit und Wissensallgegenwart zu Hilie kommt — durch irgend-
eine Analogie der Gedanken, dass Nietzsche durchaus keine fiir
sich dastehende, von der Geistesgeschichte des Jahrhunderts los-
geloste Erscheinung ist, sondern durch unzdhlige Fiden mit ihr
zusammenhingt. Und wie konnte das auch anders sein bei einem
Denker, dessen Tatigkeit zu drei Vierteln auf den Umsturz alter
ldeale gerichtet war, und dessen eigentliches Neuschaifen so viel-
fach aus dem Erlebnis der Kontrastempfindung geboren ward !
,Um Nietzsche zu verstehen*, sagt Meyer, ,haben wir fast alle
die grofien geistigen Gegensitze zu priifen, die seine Zeit durch-
fluten; sie sind alle Voraussetzungen fiir sein Wesen und sein
Wirken“. Und so lasst der Verfasser unseres Buches es sich an
gelegentlichen Hinweisen auf Nietzsche-dhnliche Gedanken, Stim-
mungen, Erlebnisse nicht gentigen, sondern er stellt die Figur seines
Helden auf einen solid untermauerten Sockel, der in der Tat als
Voraussetzung nicht fiir den Helden schlechthin, aber fiir seine
geistige und seelische Verlassung gelten kann. Sieben gedanken-
geschwingerte Eingangskapitel legen die Fundamente blof, die die
Gestalt Nietzsches tragen, graben den Wurzeln nach, aus denen
dem geistigen Individuum Nietzsche Sifte und Kréite zuflossen.

Als die grofien zeitgeschichtlichen Geistesmachte, die in Nietz-
sches Werden am machtigsten hineinspielten und die in seiner

432



Gesamtpersonlichkeit am deutlichsten sichtbar sind, bezeichnet Meyer
die Aufkldrung und die Romantik. Beide Richtungen klingen mit
allen Tendenzen in Nietzsches Geistesleben wieder, ja sie haben
sich, wie Meyer es ausdriickt, in seiner Brust die blutigsten
Schlachten geliefert. Die Aufkldrungsperiode ist reich an positiven
wie an negativen Elementen. Zu den letzteren zihlt Meyer die
Verneinungen der bisher herrschenden Dunkelheit auf religiosem,
dsthetischem und sozialem Gebiet, den Kampi gegen die Kirche
als offizielle Organisation der Religion, gegen den ,Aberglauben
der dummen Menge*, gegen die herkbmmliche ungerechte Scheidung
der Stinde. Das positive Element der Aufklarung liegt vor allem
in ihrer aufrichtigen Menschenfreundlichkeit und in ihrem hoffnungs-
vollen Glauben an die einigende Macht des siegreichen Verstandes.

Aus diesen Grundstimmungen tritt sie ein: fiir die ,natiirliche
Religion“, die durch psychologische und historische Analyse auf

vernunftgemifem Wege gewonnen werden soll; fiir die Wissen-
schaft als ein allen Menschen zugingliches Mittel, Vorurteile ab-
zuschaffen und sichere Ergebnisse der Erkenntnis herzustellen; fiir
das Vertrauen auf die angeborene Giite des Menschen, die Hebbel
noch als ,Achtung vor dem Menschenbild“ predigt. Alle diese
Tendenzen klingen in Nietzsche als dem Erben der Aufkliarung
mannigfaltig wieder, was Meyer im einzelnen dartut. Vor allem
aber ist ihm eigen, was ,die positiven und negativen Elemente
bindet: die Freude am Kampi, an Kritik und Diskussion; an Kklarer,
glatter Form und hellem Stil; und zuletzt die Neigung zur Anti-
these, zur Pointe, zum Epigramm*“. Tiefer noch wurzelt der Geist
Nietzsches in der Romantik. Was ist Romantik? Sie ist der Gegen-
satz gegen das Allzudeutliche, Alltdgliche, Triviale, gegen die ge-
meine Wirklichkeit der Dinge. Sie ist vor allem auch der Gegen-
satz gegen die Triumphe und Erfolge der Aufklirung. Darum lebt
die romantische Grundstimmung sich aus im Kampi gegen das
,Mecharische“, d. h. gegen alles, was ohne eigenen Mittelpunkt
und ohne eigene Seele lebt und von auflen an den Menschen
herangetragen wird. Der Typus des mechanisch Bewegten ist die
ganze Haltung des ,guten Biirgers* mit seinen angelernten Grund-
sitzen. Es liegt auf der Hand, meint Meyer, dass der Mann, der
kaum auf etwas so stolz war wie auf die Erfindung des Wortes
»,Bildungsphilister“, in diesen Zusammenhang hineingehért. ,Gegen

483



den Staat, das kilteste Ungeheuer, hat er wie (Gorres gesprochen;
gegen Schiller, den 'Moraltrompeter von Sickingen’, wie Friedrich
Schlegel; gegen die Entwiirdigung der Ehe wie Schleiermacher usw.
Die Romantik richtete sich weiter gegen den Despotismus der
Wissenschaft: was den Rationalisten die methodische Forschung
wert machte (und wert macht), niamlich die Bestrebung auf all-
gemeine, unbedingte Zustimmung, verleidete sie den Romantikern.
Ganz so bei Nietzsche. Sein ewiger Kampi mit Sokrates ist ein
Duell mit dem ,wissenschaftlichen Menschen“. Dennoch muss
man von ihm sagen — es wohnten ja beide Seelen in seiner Brust,
die der Aufkldrung wie die der Romantik — er habe als Aufklirer
die Wissenschaft immer geliebt, aber als Romantiker die Wissen-
schaftler verachtet. — Neben diesen jnegativen Geistesziigen ist
den Romantikern als maichtigste positive Leidenschaft eigen: die
»oehnsucht nach dem hohen Moment“. Die ganze Existenz steht
hier unter dem Antrieb, iiber das GewoOhnliche hinweggehoben
dem Unendlichen ndher zu sein und ein hoheres Leben zu emp-
finden. ,Dass man gerade diese romantische Tendenz in Nietzsche
fibersah“, meint Meyer, ,hat vieles unverstindlich gemacht, das
durch sie leicht verstindlich wird. Die Begier nach dem hohen
Augenblick ist die treibende Urkraft in seinem Leben geworden.
Wie die Romantiker verachtet er ,das Werk“ neben dem Wirken,
das Produzieren ist Selbstzweck. .. Daher das Bediirinis, sich selbst
zu widersprechen, um durch die Uberwindung fritherer Erkenntnis
auf eine hohere Stufe zu gelangen — wobei doch wieder das
Steigen mehr als die Stufe begliickt“. ...Die grofie Antithese Auf-
klarung und Romantik wirkt sich nun praktisch aus in dem Kampf
des Individualismus gegen den Kollektivismus und in dem der
asthetischen gegen die ethische Lebensanschauung. Entsprechend
der tieferen Verwandischaft Nietzsches mit der Romantik nimmt
der Individualismus, der sich in seiner religidsen Mystik, in seiner
Staatsfeindschaft und in seinem Heroenkult ausspricht, und ander-
seits die dsthetische Lebensanschauung, die in seinem Immoralismus
hervortritl, den breiteren Raum ein in Nietzsches Schaffen. Gleich-
wohl leben auch hier die Gegensitze in ihm. ,Nietzsche ist keines-
wegs*“, sagt Meyer, ,bloB und immer Individualist gewesen, vielmehr
ist gerade seine offentliche Wirkung von kollektivistischen Impulsen
ausgegangen. Sein Ubermensch ist der abstrakt gewordene Heros

484



und ist als solcher eine Synthese der beiden Krifte: er erscheint
in zweierlei Gestalt, bald als der iiberlegene einzelne, der Tyrann,
der Heros, bald auch als Typus einer besseren Menschheit, als Bild
des kiinftigen Menschen iiberhaupt.© Und eine #hnliche Synthese
sind das d&sthetische und das ethische Lebensideal in Nietzsche
eingegangen: wie sich bei Schiller iiber diesen beiden auseinander-
klaffenden Welten der Begriff der Freiheit wolbt, so bei Nietzsche
der der Vornehmheit; denn der Vornehme ist der, in dessen Seele
der ethische und der asthetische Lebenstrieb naturnotwendig ver-
einigt sind. So tief gehen die Wurzeln eines Begriffs zuriick, den
man auf die erste Bekanntschaft hin als eine echt Nietzschesche
Neupragung ansehen muss!

Aber nicht nur Begriffe, auch Seelenstimmungen, auch typische
innere Erlebnisse Nietzsches finden sich in Personlichkeiten der
vornietzscheschen Epoche deutlich ausgepriagt. Meyer widmet ihnen
ein besonderes Kapitel. Er zeigt, wie die Aufklirung und die
Romantik von der groflen Erwartung des Wunders, von der Sehn-
sucht nach dem vollendenden Moment erfiillt waren. Und ist nicht
der ganze grofle, gldubige Optimismus Nietzsches aus dieser nim-
lichen Sehnsucht geboren? Aber der hochgespannten Erwartung
folgt die tiefe Enttduschung nach. Auch sie geht wie ein Leit-
motiv insbesondere durch die Zeit der Romantik, und auch sie
findet sich in Nietzsches Leben: die Geschichte seiner Freund-
schaften, man denke vor allem an die zu Richard Wagner, ist die
Geschichte seiner Enttduschungen. Nun aber erholt sich die problema-
tische Natur — es ist eine Wesensseite der problematischen Naturen,
was hier in Frage steht — von dem bitteren Erlebnis der Desil-
lusion durch eine gewisse satirische Abhirtung jdes Herzens. So
stammt Nietzsches Bediirfnis, ,mit dem Hammer zu philosophieren®,
aus dem ,Ressentiment“ gegen die Gotzen, die er zerschlagen musste,
nachdem er sie zuvor angebetet hatte. Weitere Selbstheilmittel
gegen die grofien Enttiuschungen sind: der Momentkultus und
die Leidenschaft der psychologischen Analyse. Momentkultus: das
ist die Lust, dem Augenblick zu leben, das Leben nicht in seiner
Einheit, sondern gewissermafen als eine Fiille von Aphorismen zu
geniefien. Die Enttduschung entstand aus der Vergleichung zweier
Momente. Also gilt es, ganz einem Momente leben. Kein Nach-
einander, sondern gleichsam eine zeitlose Isolierung des Augen-

485



blicks, Auflosung, Atomisierung des Erlebens. Sehr fein ist es,
wenn Meyer mit dieser romantischen Geringschidtzung des Lebens
als einer Einheit den Wunsch in Nietzsche und seinen Verwandten
verbunden sieht, das Leben durch ,das Werk“ zum Ganzen gefiigt
zu sehen. Das Werk wird zum Symbol der in der Wirklichkeit
nicht vorhandenen Lebenseinheit: mag die Summe der Tage ver-
flattern — wenn sie sich nur im Kunstwerk zu einem unsterblichen
Ganzen verdichten; mag die Reihe der Erlebnisse noch so unver-
bunden sein — wenn nur ein Werk dafiir zeugt, dass hinter ihnen
ein Mann stand! Und weiter: So sehr die rasche Wiederkehr
gehasst wird, die die Verschiedenheit der Erlebnisse zu verwischen
droht, so hoch wird nun die iiber unabsehbare Zeitiernen verteilte
gepriesen, die eine unbegrenzte Fiille des Erlebens allein zu ver-
biirgen scheint. So gelangt Nietzsche zu seiner geheimnisvollen,
schmerzlich siifien Ankiindigung jenes Dogmas, das ihm die Ver-
wirklichung seiner letzten Wiinsche zu verbiirgen scheint: zur Lehre
von der ewigen Wiederkehr. Sie ist, auf ihr psychologisches Her-
kommen angesehen, der hochste Triumph, der sich dem romantischen
Momentkultus entringen kann. — Der unersittlichen Begier, den
Moment bis in seine letzten Tiefen auszukosten, entspringt endlich
die Nietzsche so sehr eigentiimliche Neigung zur psychologischen
Analyse, insbesondere auch seiner selbst. (Denn Psychologie treiben,
mag man hier erkldrend anmerken, heifit die Seele in ihren ge-
steigerten Augenblicken belauschen.) Meyer misst der Selbst-
beobachtung Nietzsches vielleicht zu wenig Bedeutung bei; immer-
hin z&hlt er Nietzsches zahlreiche Eigendefinitionen unter seine
psychologischen Selbstoffenbarungen und deckt auch die oft aus-
gesprochene Erfahrung von der Verinderlichkeit der Gefiihle als
eines der typischesten Erlebnisse Nietzsches auf. Die stetige innere
Umwandlung, die Ibsen geradezu ein Gesetz genannt hat, ist der
modernen Seele nicht nur eigentiimlich, sie wird ihr zu einem Be-
diirfnis, dem Nietzsche selbst den klassischen Ausdruck gegeben
hat: ,Nur wer sich wandelt, bleibt mit mir verwandt.“...

Sehen wir Nietzsches Geistes- und Seeleninnere solchermafien
in der Mitte starker Zeittendenzen, so erscheint seine von vielen
als ganz einzigartig gepriesene Individualitit geradezu als ein or-
ganisches Entwickelungsprodukt, wo Meyer sie neben ,verwandte
Naturen stellt, die gewissermafien als Nietzsches Vorldufer gelten

486



konnen. Es ist eine gar nicht unansehnliche geistige Ahnengalerie,
die da autmarschiert, und oftmals gerit der Leser iiber den von
Meyer — wohl zum ersten Male — auigewiesenen Beziehungs-
reichtum in ein Staunen. Die Reihe beginnt mit keinem andern
als mit — Goethe, der aber nur insoweit Nietzsche innerlich ver-
wandt ist, als er ,problematische Natur® war. (Was freilich kein
geringer Bruchteil von ihm ist: fast alle minnlichen Helden
Goethes, Faust, Werther, Tasso, Wilhelm Meister usw. sind ja
problematische Naturen.) Es folgen: Heinse, der ganz Individua-
list, leidenschaftlicher Bekenner des &sthetischen Ideals und offener
Immoralist ist und die ,blonde Bestie“ Nietzsches wie auch sein
»Jenseits von Gut und Bose“ eigentlich vorweggenommen hat,
was Meyer durch schlagende Zitate beweist; weiter Holderlin,
Nietzsches ausgesprochener Liebling, dessen Hyperion und Empe-
dokles offensichtlich auf den Zarathustra eingewirkt haben; weiter
jene Gruppe weltlicher Propheten: Carlyle, Emerson, Ruskin, die
Nietzsche zwar nicht gemocht hat, die aber gleichwohl in ihrer
Neigung zu einer geistigen Theokratie, zu einem aristokratischen
Individualismus und zur Kunst in den Strom der Entwickelung
gehoren, die zu Nietzsche hinfiihrt; sodann der abenteuerliche
G. Fr. Daumer, der mit dem Gedanken eines in bewusster Zucht
herzustellenden ,Zukunitsmenschen“ gespielt hat, der ein begabter
Lyriker und Freund des Aphorismus war und einen fanatischen
Krieg gegen das Christentum fiihrte, um dann im Schofi der katho-
lischen Kirche zu enden. George Sand steht Nietzsche nahe als
Erschafferin des Begriffs der ,aristocratie des intelligents und
durch ibr gewaltiges Streben nach Selbstiiberwindung als Schutz
vor Enttduschungen, welches die Formel ihres reifen Lebens war.
Max Stirners angeblichen Einfluss auf Nietzsche leugnet Meyer
mit Recht: nur grober Missverstand kann in Stirners Vergotterung
des Einzelnen, sei er Philister oder Heros, mit Nietzsches Kultus
des heranzubildenden Ubermenschen Ahnlichkeit finden. ,Aber in
die Konstellation von Nietzsches Vorgeschichte gehort zweifellos
der Mann, der den Momentkultus auf die hochste Spitze getrieben,
den Immoralismus auf die riicksichtsloseste Art begriindet und in
der Vergotilichung des Menschen zu Feuerbachs Vermensch-
lichung der Gotter das schirfste Gegenstiick geliefert hat.«  Wil-
helm Jordan hat als erster den Gedanken der Rassenverbesserung

487



so ausgesprochen, wie wir ihn bei Nietzsche finden: dass eine
bewusste, besonders auf sorgfiltige Auswahl in der Ehe be-
griindete Hoherbildung der Menschheit anzustreben sei. Gustave
Flaubert ist Nietzsche wahlverwandt in seinem Hass gegen den
Bildungsphilister (Bouvard und Pécuchet) und gegen das Christen-
tum (Der heilige Antonius), ebenso Ernest Renan in seinem Entwicke-
lungsglauben; Henrik Ibsen gehért in unzdhligen Einzelziigen
(Kampf gegen die ,Gespenster“ menschlicher Vorurteile, gegen das
Philistertum der ,Stiitzen der Gesellschaft“, Sehnsucht nach ,Adels-
menschen“, Antichristentum in dem grofien Geschichtsdrama, zara-
thustrische Symbolisierung seines gesteigerten Selbst im Brand
usw.) wie im Gang seiner Entwickelung eng zu Nietzsche. Und
endlich ist als kongenialer Zeitgenosse noch zu nennen Eugen
Diihring, dessen Lehre vom Ursprung der Strafe im ,ressentiment®,
d. h. im Rachegefiihl, Nietzsche stark beschéftigt hat, der gleich
Nietzsche antichristliche, staatsieindliche und antimoralistische Ge-
dankengidnge entwickelt und auch das Ideal der Ziichtung eines
hoheren Menschentypus verficht, den er als den ,Europier”
bezeichnet. — Diesen ,Vorgingern“, die in ihrer Gesamtheit die
geschichtliche Voraussetzung nicht fiir die Individualitat, aber fiir
den Typus Nietzsche darstellen, gesellen sich als Geisteszeugen fiir
den Zeitpunkt, der das Genie hervortreten liel, Richard Wagner
und Friedrich Hebbel zu. Wagner hat an seinen Schiiler Nietzsche
die Trene und Festigkeit des Strebens, den Willen zur Tat, zur
Organisation, zur Verwirklichung seiner Ideale weitergegeben —
eben das, was bei Nietzsche als Wille zum Werk und als Wille
zur Macht wiederkehrt. Hebbel aber hat denselben Traum getriumt
wie Nietzsche: den Traum von einem neuen Gott. Seine Helden
und Heldinnen sind die Verkdrperungen von hohen Begriffen, alle
seine Dramen gehoren dem Geniekultus an, und seine zentralen
Probleme ‘— Entstehung der Religion im Moloch, Untergang des
mythologischen Zeitalters im Nibelungen, im Gyges, im Genoveva-
drama, Décadence im (yges, Recht des Staates in der Agnes
Bernauerin — sind die Hauptprobleme Nietzsches.

Uberblickt man diese hier nur diirftig charakterisierte geistige
Ahnenreihe Nietzsches — die, nebenbei bemerkt, um Personlich-
keiten wie Heinrich Heine, Tolstoi, Dostojewski, Strindberg noch
verlingert werden konnte —, so kann nicht zweifelhaft sein, dass

488



er, der Jahrtausenden den Stempel seines Geistes aufgedriickt zu
haben behauptete, von seiner Zeit selber entscheidende Eindriicke
erhalten hat, mogen sie nun von Fall zu Fall streng philologisch nach-
weisbar sein oder nicht. Grofle Persénlichkeiten umgibt, wie Meyer
treffend sagt, eine Atmosphire, die unfassbar auf die werdende Genera-
tion einwirkt. Und diese Atmosphire, in die das Schicksal Nietzsche
hineinstellte, war so voller bedeutsamer Keime, dass man wohl
sagen darf: sie hat auf unseres Propheten Entwicklung eingewirkt
wie etwa befruchtender Sonnenschein auf das Wachstum der Pflanze.
Was Nietzsches Geist aber im eigentlichen Sinne zu einer Er-
scheinung unserer Zeit macht, ist jenes schon oben beriihrte bezw.
beschriebene Problematische, das er mit allen seinen Seelenver-
wandten gemein hat.

Nietzsche der Problematische: hier haben wir die vielleicht
aufschlussreichste Formel fiir den Mann, der in all der Mannig-
faltigkeit seiner Standpunkte und Auffassungen, in all der Vielfalt
seiner Widerspriiche und Gegensédtze nicht mehr und nicht weniger
als der allesumiassende, alles-erwerbende Erbe einer Jahrtausende
alten Menschheitskultur gewesen ist. Was heifit ,problematische
Natur“? Die Gegner Nietzsches meinen das Wort in seinem nur
negativen Verstande, wie Goethe es gepriagt hat: dieser moderne
Philosoph, so sagen sie, gehore zu denen, die ,keiner Lage ge-
wachsen sind und denen keine genugtut“. Nietzsche sei zu innerer
Unfruchtbarkeit und zum Steckenbleiben auf halbem Wege ver-
urteilt gewesen. Dies ist offenbar eine hochst verkehrie Anwendung
des Wortes auf Nietzsche, von dem man kaum Riihmenswerteres
sagen kann, als dass er wiahrend seiner verhiltnismdflig kurzen
Schaifensperiode unendlich fruchtbar gewesen und iiber tausend
Hindernisse hinweg zu seinem Ziele gelangt ist. Meyer hat dem
Begrifi eine erweiterte Auslegung gegeben: seine Analyse des
geistig-seelischen Zeitinhaltes erklart den Typus als etwas Geschichit-
lichgewordenes und hebt ihn damit iiber Lob und Tadel hinaus.
Unsere Zeit, sagt er, ist selbst eine problematische Natur. Aber
warum sie es ist, sagt Meyer freilich nicht. Er beschreibt den
Typus auif Grund historisch-psychologischer Analysen, aber er ent-
wickelt ihn nicht als einen neuen Typus von Geistesmenschen, als
eine komplizierte und feine Mischung aus fritheren Kulturepochen,
die wohl einheitlicher, aber dafiir auch #rmer waren. Gewiss fasst

489



Meyer die problematische Natur weder allgemein noch inbezug
auf Nietzsche als ein Merkmal von Krankheit oder versagender
Kraft auf, aber er erkldrt sie doch als ,etwas, das tiberwunden
werden muss“, und das Nietzsche iiberwunden habe. Hier wird
vielleicht mancher widersprechen wollen. Man mag den Zarathustra,
obwohl er Nietzsches letztes Wort nicht ist, als die grofle Synthese
des Philosophen auffassen, die ihn aus der Fiille der Gegensitze
zur Einheitlichkeit eines grofien ,Standpunktes“, aus der Zerrissen-
heit zur Seligkeit eines verséhnten Zustandes emporgetragen habe.
Aber man wird hinzusetzen miissen, dass diese Einheit nicht von
Dauer, dass diese Seligkeit keine immerwihrende war. Nietzsches
gewaltiges Zarathustralied offenbart nur einen Ton von den vielen,
die in seiner polyphonen Seele wiederklangen, und Nietzsches
Prophetentum stellt nur eine von den vielen Rollen dar, aus denen
er zu reden vermochte und geredet hat. Was ist dieses Vermogen,
das die disparatesten Welten nicht nur umgreifen, sondern auch
aus sich entwickeln und darstellen kann, anders als ein Beweis
von ungewohnlicher Geistes- und Seelenkraft? ,Man ist nur frucht-
bar um den Preis, an Gegenstinden reich zu sein® — mit diesem
Wort hat Nietzsche den problematischen Naturen und komplizierten
Geistern der neuen Zeit die grofie Absolution gesprochen und auf
eine letzte und hdochste Stufe hingewiesen, die der Geistige er-
reichen kann. Nicht das ist das GroBe an ihm, dass er die Gegen-
sitze, die in seiner Brust und in seinem Hirn sich blutige Schlachten
lieferten, zuweilen zum Schweigen und zu einem friedvollen Aus-
gleich brachte, sondern jenes andere, jenes dichterische Bediirfnis
nach dem All-Umspannen, All-Erleben, das diese Gegensitze in
sich aufrecht zu erhalten und zum Sprechen und Ténen zu bringen
wusste.

WEIMAR A. TEUTENBERG
00oa

Es ist eine schreckliche Aufgabe, das Unnachahmliche nachzuahmen. Ich
fiilhle wohl, es gehdrt Genie zu allem, auch zum Mirtyrertum.

Schlimm genug, dass man jetzt nichts mehr fiir sein ganzes Leben lernen
kann. Unsere Vorfahren hielten sich an den Unterricht, den sie in ihrer Jugend
empfangen; wir aber miissen alle fiinf Jahre umlernen, wenn wir nicht ganz aus

der Mode kommen wollen. )
Geethe : Wahlverwandsdhaften.

490



	Das Problem Nietzsche

