
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Le rôle de la Suisse dans l'évolution des théories politiques modernes

Autor: Fleiner, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE RÔLE DE LA SUISSE
DANS L'ÉVOLUTION DES THÉORIES

POLITIQUES MODERNES"
Lorsque dans la vie des peuples une génération nouvelle paraît,

elle se présente à l'Etat avec des exigences nouvelles. Les pouvoirs
établis lui opposent une fin de non recevoir ou l'accueillent avec
froideur: elle apprend à ses dépens que le droit est toujours aux
côtés de ceux qui tiennent en main le gouvernail de l'Etat. Le
droit nouveau entre alors en lutte avec le droit ancien. Dépourvues
de toute garantie juridique, les aspirations de la jeune génération
font appel à un principe supérieur plus puissant que l'ordre établi.
Ce principe, c'est la religion, la philosophie, la justice ou les lois
éternelles de la nature. La science appelle théorie politique ce droit
constitutionnel des temps nouveaux. Toute théorie politique a pour
base la critique des institutions actuelles et l'impossibilité de

conserver le droit en vigueur. Cependant, elle renferme en elle-
même une force créatrice grâce à laquelle s'épanouissent les
principes de droit qui créeront un Etat nouveau. Guidés par leur
imagination, quelques auteurs ont échafaudé des systèmes fantaisistes,
ainsi certaines théories anarchistes. Mais de telles conceptions sont
destinées à végéter dans les œuvres des philosophes et ne peuvent
entrer en ligne de compte. De tout temps, seules les théories qui
ont puisé leurs forces dans l'étude de la vie ont pu acquérir assez
de vigueur pour engendrer une transformation politique. Ces théories

sont à la fois exclusives et internationales: exclusives parce
qu'elles assujettissent la vie publique à une idée centrale unique,
internationales ou mieux anationales parce qu'elles prétendent donner
la recette d'une organisation parfaite de la société.

Le siècle qui devait se terminer par la Révolution française
donna aux théories politiques une influence qu'elles n'avaient
jamais connue. Elles ont créé l'Etat moderne. Elles sont sans

exception anti-absolutistes et s'élèvent aussi bien contre le pouvoir

1) Discours d'installation prononcé le 4 décembre 1915 à l'Aula de
l'Université de Zurich. Le texte original vient de paraître en allemand: Entstehung
una Wandlung moderner Staatstheorien in der Schweiz (Verlag : Art. Institut
Orell Füssli, Zürich 1916).

402



absolu des monarques que contre le système des républiques
aristocratiques. Quelques institutions de la Suisse ont contribué à

leur propagation et à leur réfutation. Revenues plus tard dans leur
patrie spirituelle comme normes achevées de droit public, ces

théories ont influé sur le développement de notre propre droit.
Cette évolution s'applique en tout premier lieu au dogme

fondamental de la Révolution française et des Encyclopédistes, le
contrat social. Dès la Réformation, les esprits cultivés avaient
été séduits par la fiction représentant l'Etat comme issu d'un contrat
d'association librement conclu par les hommes. Par une voie toute
spéculative, utilisant quelques préceptes de l'antiquité, cette fiction
devait, après le déclin des conceptions théocratiques et religieuses,
donner de l'Etat une explication purement humaine. Thomas Hobbes,
jurisconsulte à la cour des Stuarts, donna à cette conception
nouvelle une portée pratique. Il y adjoignit un élément nouveau, un
contrat de sujétion, par lequel le peuple, créateur de l'Etat, s'est

assujéti au pouvoir illimité d'un prince. Cependant, c'est le

grand „citoyen de Genève" Jean-Jacques Rousseau qui, le premier,
insuffla à la théorie du contrat social sa force subversive et

entraînante. Ce fait ne s'explique pas seulement par le talent de
Rousseau écrivain, dominant ses devanciers de toute la grandeur
de son génie. Jean-Jacques vit les institutions démocratiques à

l'œuvre et, dans l'étude jusque là incolore des théories politiques,
il sut apporter ce que ses propres yeux avaient vu. Le Contrat
social reflète les traits saillants de la vie politique genevoise et la
notion que le peuple de Genève s'était faite d'une constitution
idéale.

Dès le 16m0 siècle, le pouvoir suprême était à Genève entre
les mains de l'assemblée des citoyens, le Conseil général des citoyens
et bourgeois, un collège qui, du vivant de Rousseau, comptait près
de deux mille citoyens actifs, les „Magnifiques, très Honorés et

Souverains Seigneurs". Cette assemblée tirait de son sein les
autorités municipales, le Conseil des Vingt-Cinq et le Conseil des

Deux-Cents, dont les membres gardaient toutefois le droit de participer

au Conseil Général. Peu à peu les Conseils devinrent l'apanage

du patriciat, tandis que le Souverain, le Conseil Général, se

voyait dépouillé de ses droits les plus importants. Dès le début
du 18mc siècle la lutte commença entre le „peuple du bas" et le

403



patriciat tout puissant. L'horloger Isaac Rousseau appartenait à ce

„peuple du bas". Encore enfant, son fils Jean-Jacques entendit

gronder les échos de l'émeute qui en 1707 tendit à rendre à l'assemblée
des citoyens son ancien pouvoir. Même après avoir quitté Genève,

Rousseau suivit le cours des événements qui se déroulaient dans

sa ville natale. En 1738, grâce à une „médiation", le Conseil

général reconquit le droit de désigner les quatre syndics et de se

prononcer sur les lois et les mesures administratives de quelque
importance. Rousseau visita sa patrie en 1754. Il a lui-même raconté

quelle impression profonde il ressentit parmi ses concitoyens, les

membres du Souverain, à la vue du Conseil général réuni dans la

Cathédrale de St-Pierre. Ainsi qu'au temps de sa jeunesse, il crut
voir apparaître à ses yeux, personnifié dans cette assemblée, l'Etat,
l'Etat en chair et en os. De telles impressions et de tels souvenirs
devaient produire un effet magique sur l'écrivain qui opposait déjà
à la culture raffinée à l'excès de la capitale française le retour à

la nature et la croyance en l'égalité des hommes. Ces enseignements

trouvèrent leur expression dans le Contrat social, ouvrage
qui pose les principes éternels du droit politique. Comment l'Etat
est-il né? Grâce à une convention des hommes assemblés pour
la première fois en Conseil général. Tous les citoyens sont égaux
en droit et chacun d'eux est une fraction du Souverain, personnifié
par l'assemblée du peuple. Ainsi, d'un seul trait, Rousseau raye
de la théorie du contrat social le contrat de sujétion. Le peuple
est le porteur de la puissance publique; la volonté de l'Etat est

la sienne. La loi n'est donc pas autre chose que la volonté
générale. Chacun s'y soumet aisément, puisque chacun y retrouve
l'expression de sa propre volonté. Cependant la nécessité rend
indispensable la création d'un „corps intermédiaire établi entre les

sujets et le Souverain", afin d'assurer l'exécution des lois et la

sauvegarde des libertés populaires. Ce corps intermédiaire, c'est le

gouvernement, dont les citoyens élisent les membres comme ses

„commissaires" ou „officiers". Ces derniers n'en continuent pas
moins à faire partie du Souverain.

L'égalité devant la loi et la souveraineté du peuple furent
proclamées par le grand citoyen de Genève avec des arguments
d'une force probante incomparable. Marquées à l'empreinte du génie,
les idées de Rousseau allèrent de victoire en victoire. Elles prépa-

404



rèrent la Révolution française et trouvèrent leur expression dans la
„Déclaration des droits de l'homme et du citoyen" de 1789. „Le
principe de toute souveraineté réside essentiellement dans la nation"
— „la loi est l'expression de la volonté générale". La plupart des

Constitutions modernes, aussi bien monarchiques que républicaines,
garantissent l'égalité devant la loi. Le dogme de la souveraineté

populaire a justifié la séparation des Etats américains de l'Angleterre,

leur mère-patrie, et se trouve à la base d'un Etat nouveau,
la Belgique; „tous les pouvoirs émanent de la nation" déclare la

constitution belge. „Au cours des derniers siècles," dit Ranke dans

son Histoire de l'Angleterre, „aucun principe politique n'a eu une
portée aussi considérable que celui de la souveraineté du peuple
prêché par Rousseau. Il fut souvent négligé et ne déclencha parfois
qu'un mouvement d'opinions; mais il réapparut de nouveau. Ouvertement

reconnu, jamais réalisé, mais s'interposant toujours, il est le
ferment éternellement actif des temps nouveaux."

Nous ne pouvons que mentionner ici l'agitation que produisit
à Genève le Contrat social de Rousseau, la condamnation
prononcée par le Petit Conseil le 19 juin 1762 contre cet ouvrage et

contre le roman d'éducation Emile, enfin la participation nouvelle
de Rousseau aux luttes politiques de sa patrie par ses Lettres
écrites de la montagne en 1764. Par l'Edit de pacification de 1768,
le peuple genevois obtint, sinon la réhabilitation tant désirée de

Jean-Jacques, du moins une garantie plus réelle des droits populaires

et le droit d'élire la moitié des membres du Conseil des

Deux-Cents.
En Suisse allemande, l'influence du Contrat social resta purement

littéraire jusqu'au moment où la France, au moyen de la constitution
de la République Helvétique, l'imposa aux cantons confédérés.
Les enseignements de Rousseau furent codifiés dans la constitution
nouvelle. Ainsi, avant tout, la souveraineté du peuple: „l'universalité

des citoyens est le souverain," déclare l'article 2.

Après la faillite de la République helvétique et la Médiation
de Napoléon qui fut suivie d'un retour aux principes fédératifs,
ces conceptions passèrent à l'arrière-plan. Elles n'en restèrent pas
moins dès cette époque, et pendant la Restauration, l'étendard des

partis libéraux. La doctrine libérale est conforme aux idées de

Rousseau lorsqu'elle met à sa base le rapport strictement individuel

405



du citoyen à l'Etat et qu'elle réclame l'égalité et la souveraineté
du peuple. Si le libéralisme suisse devait plus tard s'éloigner des

idées de Rousseau pour adopter le système de la démocratie
représentative, il ne faut pas chercher là une abdication des théories

susdites, mais plutôt leur évolution ; en effet, l'assemblée du peuple,
telle que la désire Rousseau, suppose une petite cité et un territoire

restreint.
C'est un Suisse aussi, le Lausannois Benjamin Constant, qui

contribua plus que tout autre au développement dans un sens

libéral des théories politiques de Rousseau. Jeune encore, Constant

quitta le pays de Vaud pour se rendre à Paris; il y fut, pendant
le règne de Charles X, à la tête de l'opposition libérale. 11 n'en
resta pas moins en étroite parenté d'idées avec les préceptes
protestants de sa patrie et avec le cercle de Madame de Staël à

Coppet. L'ouvrage de Constant Cours de politique constitutionnelle
(1817—1820) a préparé la conciliation de la souveraineté populaire
avec la démocratie représentative.

Vers 1830, commença le développement si caractéristique de notre
droit public suisse. La théorie de Rousseau, émanée de Genève,
entra en contact avec les anciens et puissants préceptes du droit
germanique en vigueur en Suisse allemande. Nommer ces
institutions, c'est montrer déjà leur relation étroite avec les idées
contenues dans le Contrat social: ce sont la Landsgemeinde et
le referendum fédératif du Haut-Valais et des Grisons. Ces
institutions avaient conservé vivace à travers tout le moyen âge la

conception germanique, que la décision appartient, dans toutes les

occasions importantes, au peuple rassemblé, aux citoyens actifs.
De l'union de ces principes avec la théorie de Rousseau est issu

l'Etat suisse contemporain, une démocratie pure.
La conséquence de cette union est dès l'abord visible dans

les règles énoncées par les constitutions cantonales, „régénérées"
sur la revision constitutionnelle. La notion d'une constitution écrite,
déclaration fondamentale sur laquelle repose toute l'activité de l'Etat,
s'était développée dans les colonies de la Nouvelle-Angleterre.
La France l'emprunta à l'Amérique du Nord et la fit passer dans
la constitution de la République helvétique. On en trouve pour la

première fois une timide adaptation aux théories de Rousseau dans la

seconde constitution helvétique de 1802: la constitution devait être

406



soumise à l'approbation des électeurs. Cette notion disparut ensuite
pour ne reparaître qu'en 1830, lors de la modification des
constitutions cantonales qui proclamèrent que leur revision nécessitait la
consultation du corps électoral. Ainsi la théorie qui considérait la
constitution comme la base sur laquelle l'édifice de l'Etat avait
été élevé, avait trouvé son application pratique. En effet, la constitution

n'est pas autre chose que le Contrat social conclu par le
libre assentiment du peuple, c'est-à-dire par la volonté de la

majorité des citoyens.
Les théories de Rousseau et les conceptions juridiques de la

Suisse allemande se pénétrèrent réciproquement et donnèrent
naissance à une interprétation nouvelle de la souveraineté du peuple.
Dès 1830, les constitutions nouvelles établirent que la puissance
publique émane du peuple souverain, mais elles limitèrent ce

principe au concept de Benjamin Constant: dès que le peuple
n'est pas en état d'exercer lui-même ses droits, il s'en remet à son

représentant, le Grand Conseil. Grâce à cette institution, le suffrage
universel fut introduit sans difficulté dans nos cantons. Le Grand
Conseil vit son champ d'activité s'étendre, non pas seulement à la

législation, mais à des domaines nombreux et divers. Le principe
de la séparation des pouvoirs, cher à Montesquieu, était ainsi violé.
En effet, la caractéristique de l'Etat démocratique suisse se trouve
non pas dans la séparation des pouvoirs, mais dans leur concentration.

Cela encore est en tous points conforme aux idées de

Rousseau. Le Grand Conseil, délégué du peuple souverain, est

toujours présumé compétent, malgré la présence à ses côtés d'un
pouvoir exécutif et d'un pouvoir judiciaire. Cette action étendue
attribuée à la représentation nationale, se manifeste par la participation
directe du Grand Conseil à l'administration. Dans certains cantons,
le Grand Conseil est appelé par la constitution à trancher les

conflits de compétence qui surgissent entre le pouvoir exécutif et

le pouvoir judiciaire. Est-il une preuve plus évidente des prérogatives

souveraines de la représentation nationale? Du droit cantonal,

cette conception a passé dans notre droit fédéral. L'article 71 de

la constitution fédérale du 29 mai 1874 déclare: „Sous réserve

des droits du peuple et des cantons, l'autorité suprême de la

Confédération est exercée par l'Assemblée fédérale. " Ainsi,
l'Assemblée fédérale connaît tout conflit de compétence entre

407



le pouvoir judiciaire et le pouvoir exécutif (Constitution féd., Art. 85,
chiff. 13).

En se plaçant à ce point de vue, le passage de la démocratie

représentative à la démocratie pure, manifesté par la participation
du peuple à la législation et par l'initiative populaire, se présente
comme une révocation par le peuple souverain des compétences
illimitées accordées à la représentation nationale. Dans la Suisse

entière, les idées de Rousseau ont concouru à la justification du
mouvement démocratique et à la recherche de ses bases scientifiques

et politiques. Ce n'est pas que les chefs du parti radical-

démocratique aient combattu pour leurs opinions, le Contrat social
à la main. Mais les idées de Rousseau n'appartiennent plus à leur
auteur. Elles sont devenues le commun patrimoine de tous. Les

temps modernes n'ont pas donné naissance à des pensées d'une

puissance pareille. Aux Etats-Unis d'Amérique, qui nous avaient

apporté la notion de la constitution écrite, nous avons donné en

retour nos institutions et notre conception de la démocratie pure.
Le second élément fondamental de la théorie de Rousseau est

arrivé, lui aussi, à maturité. L'art. 4 de notre constitution fédérale

qui garantit l'égalité des Suisses devant la loi et qui abolit toute
sujétion et tout privilège de caste, est une page du Contrat
social. Ce principe a reçu son complet développement, non seulement

grâce au législateur, mais aussi grâce au juge, en l'espèce
le Tribunal fédéral. C'est là un des phénomènes les plus
caractéristiques de notre vie politique. Toute mesure, prise par un
canton, qui viole le principe d'égalité doit être, au recours du lésé,

révoquée par le Tribunal fédéral comme contraire à la constitution.
Nous avons ainsi montré comment, en partant des idées de

Rousseau, la jurisprudence a contribué, à l'étranger comme chez nous,
à établir le règne de l'égalité des citoyens. La juridiction
administrative allemande et tout particulièrement le Tribunal administratif
supérieur du royaume de Prusse, ont propagé le principe que toute
emprise sur la liberté ou la propriété des citoyens doit procéder
d'une loi commune à tous. C'est là un des plus grands services

qu'ils ont rendus à la cause du droit.
Si l'état populaire suisse a puisé dans les théories de Rousseau

une force énorme, il ne faut pas se dissimuler qu'il a été influencé
aussi par leurs exagérations. Alors que les démocraties à Landsge-

408



meinde nous ont donné la belle conception germanique qui fait
reposer l'autorité du magistrat sur la confiance du peuple, Rousseau
considère le magistrat comme le serviteur du peuple par l'effet de îa

„commission" dont il a été pourvu. Faisant siennes ces deux idées,
la démocratie pure a mis dans son programme l'élection par le

peuple des fonctionnaires de l'administration publique. Elle voit dans

le vote populaire une arme de défense contre la bureaucratie et
contre une fausse interprétation de la loi. Aujourd'hui nous devons
reconnaître que le résultat désiré n'a été atteint qu'en partie. Le

règne du droit dans l'Etat ne peut être établi par un élargissement
de la souveraineté du peuple, mais seulement par l'établissement
d'une juridiction administrative indépendante. Ce fait montre, lui
aussi, combien le génie de Rousseau, dans ses qualités et dans ses

défauts, domine encore notre vie nationale. Jean-Jacques Rousseau
demeure le seul grand théoricien de la démocratie pure.

La Suisse, patrie de la doctrine radicale-libérale, a aussi donné
naissance à son adversaire, la théorie conservatrice. Le Bernois

Charles-Louis de Haller restaurateur de la science politique et

petit-fils du grand Albert de Haller, a été dans les pays de langue
allemande le plus influent des écrivains contre-révolutionnaires.
C'était un authentique rejeton du patriciat bernois, lié par tradition

de famille et par conviction personnelle au régime
aristocratique dont les romans d'Albert de Haller avaient mis en pleine
lumière les mérites et les avantages. Dépouillé, ainsi que ses

pairs, par la Révolution des privilèges de sa position, Charles-
Louis de Haller se rendit à Vienne. C'est dans ce centre de la

politique contre-révolutionnaire qu'il acquit les convictions auxquelles
il devait obéir sa vie durant. Rappelé en 1806 dans sa ville natale

comme professeur à l'Académie récemment fondée, il inaugura le
2 novembre 1806 son enseignement du droit public et de l'histoire
par un discours intitulé: „De la nécessité d'un fondement nouveau
du droit constitutionnel général", dans lequel il réfuta ouvertement
la théorie du Contrat social. Haller approfondit et développa ses

idées par la publication, en 1808, d'un Manuel de droit public
général d'après les lois de la nature et, de 1816 à 1834, par un

ouvrage en six volumes : Restauration de la science politique.
Les hommes, dit Haller, sont inégaux de nature. Le Contrat

social, qui fait tout reposer sur l'égalité, n'est qu'une chimère. La

409



condition conforme à la nature est l'inégalité. Il nous suffit de

jeter un regard sur la vie pour en voir maint exemple. Les maîtres
commandent et les serviteurs obéissent. Le pauvre vit en dépendance
du riche, le faible en dépendance du puissant. La vie repose sur le

pouvoir des uns et sur la dépendance des autres, de même que
la société est faite de la superposition des uns et de la subordination

des autres. Ainsi, l'Etat n'est pas autre chose qu'une suite
de rapports de puissance du supérieur à l'inférieur. Au degré
suprême se trouve le prince. La puissance de l'Etat est basée sur
la propriété foncière. Le prince est un grand propriétaire foncier,
heureux de son indépendance. Le régime monarchique est donc

préférable aux autres formes de gouvernement. La république
ne se différencie de la monarchie que par une collectivité de

maîtres. La seule époque qui ait connu l'Etat patrimonial a été le

moyen âge. Haller pousse le même cri que Rousseau: „Retournez
à la nature!" Mais chez Haller, ce retour nous ramène au milieu de

l'Ancien Régime. La conversion de Haller à l'Eglise catholique,
après laquelle il fut chassé de ses fonctions publiques, est dans

la logique de son système. L'Eglise catholique est, en effet,
l'adversaire le plus convaincu de la Révolution et présente la plus
parfaite organisation de l'inégalité. Frédéric Stahl a appelé Haller,
de son vivant déjà, un rationaliste parmi les écrivains
contre-révolutionnaires, parce qu'il n'a pas craint de maintenir intact, à travers
toutes les conjectures et jusqu'à ses extrêmes limites, un principe
supérieur unique. Ce principe, c'est une répartition de la propriété
voulue par Dieu et antérieure à l'Etat. L'homme qui voulait
renverser l'idole du contrat social comme une construction artificielle,
a échafaudé sa propre théorie sur une chimère dépourvue de toute
base historique. L'influence de Haller n'est du reste pas à

comparer à celle de Rousseau. Mais tous deux ont une même façon
d'envisager les choses à laquelle on reconnaît bien leur originalité
toute helvétique: ils ont puisé leurs idées, non dans les livres, mais
dans l'expérience de la vie de chaque jour et dans leur attachement

au sol de leur petite patrie. Il faut lire à ce propos quelques pages
caractéristiques du tome final de la Restauration de la science

politique où l'ancien professeur d'histoire s'exprime en ces termes: .11

y a des personnes qui croient que j'ai fondé le système que j'ai
développé jusqu'ici sur la seule histoire du moyen âge et, en

410



général, sur l'état des choses à cette époque. J'avoue franchement
n'avoir lu aucun ouvrage sur le moyen âge. J'ai trouvé les lois
éternelles de la société non pas dans l'étude des temps anciens
ou inconnus, mais dans l'observation de la vie de tous les jours."
La vie de tous les jours, c'était pour le patricien bernois les

bailliages, les fiefs, les pays sujets de la Ville et République de

Berne, le monde disparu où l'aristocratique Charles-Louis de Haller
et ses pairs avaient vécu.

A plusieurs reprises, Haller essaya d'influer sur la marche des

événements au moyen de ses théories. Après la chute de Napoléon,
il entreprit, par son libelle Qu'est-ce que l'ancien régime paru en

janvier 1814, de convaincre le pays tout entier de la nécessité de la
restauration des anciens gouvernements aristocratiques. Selon les

propres termes de Haller, cette restauration devait consister „dans le
rétablissement de l'ancien maître du pays qui devait recouvrer son
indépendance et ses biens et conséquemment les droits et les devoirs

qui y étaient attachés". Mais son appel resta sans écho. En Suisse

il ne fut plus question d'un retour aux idées de Haller dès que
les partis conservateurs — qu'on se rappelle le Vorort catholique
Lucerne — apprirent à mettre la souveraineté du peuple au service
de l'Eglise catholique.

D'autant plus grande fut sur la protestante Allemagne du Nord
et sur les conceptions politiques des conservateurs prussiens
l'influence de Haller, l'écrivain converti au dogme romain. Après la
défaite de Napoléon Ior, le romantisme prit une influence prépondérante

sur les milieux intellectuels allemands. Il prétendait donner
l'essor, grâce à l'étude du moyen âge, à une renaissance de la vie

publique. Cette tendance se croisa avec le mouvement constitutionnel

provoqué en 1815 par l'Acte fédéral de la Confédération
germanique promettant (Art. XIII) l'introduction de chartes
constitutionnelles et une limitation des pouvoirs princiers par une
représentation du peuple. Dans le royaume de Prusse, la remise en

vigueur des Etats provinciaux en 1823 ajourna toute décision au

sujet de la question constitutionnelle. Les adeptes du mouvement

romantique, qui prenaient leur mot d'ordre dans le passé,
s'allièrent alors aux partisans du principe monarchique. Ces derniers

voyaient le salut de la monarchie dans le maintien du pouvoir
royal tel que les siècles l'avaient transmis. Ils se groupèrent au-

411



tour du prince héritier, le futur Frédéric-Guiilaume IV. Mais le

romantisme ne leur fournit que des armes bien insuffisantes. Dans

leur admiration pour le moyen âge allemand ils ne trouvèrent

que quelques vagues notions incapables d'apporter une solution
aux grandes questions constitutionnelles. C'est alors qu'ils tirent la

connaissance de la Restauration de la science politique de Haller.
Ce fut comme si, dans le cercle de ces romantiques aux idées

incertaines, le Bernois trapu et au teint coloré était entré et, frappant

la table du poing, eût enseigné avec assurance la primordia-
lité et le caractère absolu du pouvoir royal, institution imposée par
la nature. Léopold de Gerlach a raconté quelle influence Haller

exerça sur ces hommes. „Nous nous étions donné le mot, mes
amis et moi", écrit-il, „de ne pas quitter une réunion sans y avoir

témoigné en faveur de Haller".
Les idées politiques du conservateur bernois se frayèrent un

chemin jusqu'au faîte de l'Etat, jusqu'au Kronprinz, jusqu'à Hardenberg

lui-même. Après l'élévation au trône de Frédéric-Guillaume IV,
leur crédit augmenta encore. Elles créèrent l'opinion officielle de

la cour et des intimes du roi. De ces milieux elles se répandirent
dans les terres seigneuriales et dans les demeures de la noblesse
et parvinrent jusque chez les hobereaux Ernest de Biilow et

Adolphe de Thadden, amis politiques de leur jeune voisin de Kniep-
hof, le gentilhomme terrien Otto de Bismarck. Dans le commerce
de ces deux hommes, Bismarck apprit à connaître les théories de
Haller. Car il était bien sous l'influence de Haller, le voisin
Thadden, lorsqu'il expliquait au jeune aristocrate, tout rempli d'un
noble sentiment d'indépendance, que le roi est un grand propriétaire
foncier, que le propriétaire d'une terre noble est un petit roi qui
doit soutenir ses droits et ses devoirs héréditaires pour se
présenter au roi comme à l'un de ses égaux et lui faire l'hommage
de sa libre obéissance. Une royauté indépendante, rejetant toute
compromission avec la Révolution, une noblesse confiante en
elle-même et offrant sans s'abaisser ses services au roi, telles
étaient les conceptions politiques qui remplissaient le cerveau de

Bismarck. Dans le système politique de l'écrivain bernois, le noble
prussien trouvait la justification théorique de ses idées. On sait

que les familiers de Frédéric-Guillaume IV, qui cherchaient à utiliser
les idées de Haller dans les circonstances que traversait la Prusse,

412



crurent avoir trouvé en Bismarck le champion désiré. Mais, dès

son entrée aux Etats provinciaux réunis à Berlin par le roi,
Bismarck commença à se dégager de l'influence de Haller. Son génie
politique brisa les fers dont voulaient le charger une coterie politique
et les préjugés de caste chers à Haller. On en était arrivé au

moment historique où le vieux Haller, âgé de soixante-dix-neuf ans

et retiré à Soleure, essayait de donner aux événements qui se

déroulaient en Prusse une tournure favorable à ses idées. Dans

une consultation juridique minutieuse, il donna une interprétation
restrictive aux concessions accordées par la Patente Royale du
3 février 1847, qui convoquait à Berlin les Etats provinciaux en
une assemblée plénière. Il conjura la royauté de s'arrêter sur la

pente dangereuse des concessions à l'esprit du temps. La protestation

de Haller resta sans écho. Deux ans plus tôt, Frédéric Stahl
avait publié sa Philosophie du Droit, ouvrage dans lequel il
prenait chaleureusement et positivement la défense des théories
constitutionnelles tout en restant fidèle au principe monarchique. Stahl

réclamait la limitation du pouvoir royal par la création d'une
représentation nationale. Il voulait une royauté intangible, ayant sa raison
d'être non pas dans la constitution, mais en elle-même, et une loi
tirant sa force de la seule sanction royale. Stahl montrait ainsi à

la monarchie prussienne comment elle pouvait, en reconnaissant
entièrement le principe monarchique et en répudiant le système
parlementaire franco-anglais, prêter l'oreille aux revendications
libérales sans abandonner ses droits et sa position traditionnelle en Prusse.

Après 1848, le parti conservateur prussien fit siennes les idées de

Stahl et, sous leur influence, les opinions politiques de Bismarck se

transformèrent. La conciliation de la doctrine conservatrice avec la

doctrine libérale, qui eut pour conséquence l'octroi de la constitution

prussienne du 5 décembre 1848, porta le dernier coup à

l'influence qu'avait exercée le restaurateur de la science politique.
Haller avait rempli sa tâche: il avait défendu les idées conservatrices

contre le premier assaut du libéralisme.
Pendant que l'écrivain bernois voyait peu à peu décliner son

prestige, une troisième grande théorie politique, qui s'était
développée sous l'influence de certaines conceptions juridiques suisses,

remportait en Europe ses premiers succès. C'était la théorie de la
liberté politique et religieuse. Elle avait pris son origine à Genève

413



et dans les idées que le calvinisme avait données au monde. C'est
la gloire impérissable de Genève, la ville natale de Rousseau et

la patrie spirituelle de Calvin, que d'avoir tant fait pour le développement

de l'Etat moderne.
Calvin conçut les idées qui devaient le conduire à l'organisation

de son Eglise par l'étude des institutions démocratiques de
Genève et des convictions républicaines de Zwingli. Si l'Eglise
est pour Luther une institution pour la sanctification des fidèles,
elle est pour Calvin la communauté même des fidèles. L'Eglise,
c'est la réunion des fidèles. Elle est par conséquent représentée

par la communauté. Elle est en même temps l'Eglise des croyants
et l'Eglise du peuple. Communauté librement formée par ses membres,

elle se présente d'autre part comme une association imposée

par la loi parce que, selon Calvin, tous ceux qui ont été gagnés à

l'Evangile en font nécessairement partie.
La commune politique de Genève se reflète dans sa communauté

religieuse, et Calvin a pu utiliser pour la vie religieuse le
sens politique des bourgeois pour les affaires publiques. Le
calvinisme prêche la participation des fidèles à l'élection des pasteurs
et des diacres et au contrôle de l'Eglise sur les mœurs, et par là
il rend possible l'ingérence de la religion dans tous les domaines.
Ainsi s'expliquent à Genève l'assujettissement de toute la vie publique
aux préceptes de l'Evangile et la domination de la parole de Dieu
sur la ville. Un seul Maître règne sur l'Etat, l'Eglise et la société:
le Christ. Le monogramme du Christ qui surmonte les armoiries
genevoises en a perpétué le souvenir jusqu'à nos jours.

C'est dans cette théocratie même que Calvin a conçu une
organisation de l'Eglise séparable de l'Etat, grâce à laquelle
le calvinisme a pu fonder, „sous la Croix", des Eglises indépendantes

dans un pays hostile à l'Evangile. Forts du dogme de la
prédestination, convaincus d'être les élus de Dieu, les calvinistes
ont appris à préférer leur foi à l'oppression de l'Etat. C'est là qu'il
faut chercher la cause de l'expansion dans le monde entier du
calvinisme devenu la plus grande force du protestantisme.

Si la Suisse a joué un rôle mondial au temps de la
Réformation, c'est grâce à l'appui politique et militaire qu'assurèrent
alors les cantons alliés de Genève à la capitale du protestantisme,
à la Rome protestante.

414



A la fin du 16mo siècle, Robert Browne réalisa, dans la
communauté qu'il avait fondée en Angleterre, les principes démocratiques
qui étaient à la base de la constitution de l'Eglise de Genève.
Persécuté dans sa patrie d'origine, le brownisme passa en Hollande
où il donna naissance au congrégationalisme. Les disciples de cette

doctrine revendiquaient sur le terrain religieux l'indépendance vis-
à-vis de l'Etat et le règne de l'individualisme. Les congrégationa-
listes apportèrent en Amérique du Nord leurs idées. L'„independent"
Rodger Williams y déclara que la conscience n'appartient pas à

l'Etat. Cette conception s'allia bientôt aux principes fondamentaux
du droit anglais, qui prétend que le pouvoir de l'Etat sur l'individu
se heurte à certaines bornes. Selon Locke, ces bornes sont la vie,
la liberté et la propriété du citoyen anglais. Ces idées revinrent
d'Amérique en Europe. Elles trouvèrent pour la première fois leur
expression comme droits naturels et inaliénables de l'homme dans
la „Déclaration des droits de l'homme et du citoyen" de 1789.

La constitution de la République helvétique (1798) les importa
en Suisse, mais elles cessèrent d'avoir une valeur pratique dès la

chute de ce régime. L'Acte de Médiation (1803) et surtout la

Restauration (1815) rétablirent autant que possible le principe de

l'autorité de l'Etat sur l'individu. Mais la littérature et le régime
oppressif de la Restauration contribuèrent à conserver vivant le
souvenir des droits que la constitution helvétique de 1798 avait

garantis à l'individu et au citoyen. Ces droits sont devenus
immortels. Après la Révolution de juillet 1830, le libéralisme, héritier
des préceptes de la Révolution française, parvint au pouvoir. 11

introduisit dans les constitutions cantonales „régénérées", comme
l'article le plus important de son programme, la garantie de la

propriété et de la liberté individuelle avec toutes leurs conséquences
(liberté de conscience, liberté de la presse, liberté d'association, etc.).
En 1848, à la fondation de l'Etat fédératif, ces principes passèrent
dans la Constitution de la Confédération suisse.

En faisant leur apparition dans le droit public suisse, ces droits

individuels, y compris l'égalité devant la loi, ont subi une
modification. Incorporés dans la Constitution, ils participent aux
prérogatives de toute loi constitutionnelle. Ils ne sont pas, comme en

Allemagne, protégés seulement par la loi, mais ils apparaissent

comme la volonté d'un législateur supérieur. Ils sont intangibles

415



pour le magistrat et pour le juge. La Constitution fédérale de 1874

a achevé cette évolution en instituant une juridiction pour la
protection de la constitution. Le Tribunal fédéral connaît tout recours

pour violation des droits constitutionnels des citoyens. Il casse

tous les arrêtés, lois ou jugements cantonaux contraires à l'un de

ces droits. Quel but a été ainsi atteint Les droit sacrés de l'individu

ont été mis sous la sauvegarde du Contrat social qui a pris

corps dans la constitution. Les principes fondamentaux de la théorie
de Rousseau se sont mêlés à la notion anglo-américaine de la

liberté, telle que l'avait développée le calvinisme.
Dans cette évolution, la liberté religieuse, base des libertés

modernes, n'a pas suivi le développement des libertés politiques,
mais a pris une voie différente. En rétablissant la souveraineté

cantonale, Napoléon rendit aux cantons leur qualité d'Etats
indépendants. A chacun d'eux, son Eglise nationale, catholique ou

réformée, imposa son caractère distinctif, car, depuis la Réformation,
la Suisse est le pays où les rapports entre l'Eglise et l'Etat sont
les plus étroits. Dans chaque canton, la vie politique emprunta sa

physionomie particulière à la confession régnante. Ainsi s'explique
le manque de cohésion dont ont souffert les nouveaux cantons
à population mixte, dans lesquels l'équilibre politique n'a pu être
établi que par une parité toute artificielle des confessions. Les
constitutions imposées par la Restauration mirent en pleine évidence
le retour aux anciennes traditions confessionnelles. Chaque canton
proclama le rétablissement de la religion d'Etat dans ses anciens

privilèges. Mais, dès le XVIIImo siècle, le rôle de la religion avait

changé. La Révolution, en la dépouillant de ses fonctions publiques,
l'avait reléguée dans le domaine de la conscience. La Restauration

essaya bien de lui rendre ses anciennes prérogatives, mais elle n'y
parvint que dans certains cantons. Les idées libérales remportèrent
la victoire définitive. Cette évolution s'accentua de 1830 à 1840
dans les constitutions cantonales „régénérées", qui garantirent la
liberté de conscience. Par contre, la libre célébration du culte fut
interdite en dehors de l'Eglise nationale. Les cantons s'en tenaient
au vieux système de l'Eglise d'Etat, à la main-mise du pouvoir
civil sur l'Eglise. Cependant, profitant de la liberté accordée, des

défections se produisirent au sein des Eglises et l'on vit paraître
dans les territoires cantonaux des adeptes d'autres confessions. Le

416



calvinisme avait de tout temps interdit toute immixtion dans les
affaires de la religion au gouvernement d'un Etat qui n'était plus
entièrement composé de ses fidèles. Ce n'est donc pas un effet
du hasard, si les milieux calvinistes protestèrent les tout premiers
contre l'ingérence de l'Etat laïque dans le domaine ecclésiastique
et réclamèrent la liberté des cultes. Dans son célèbre Mémoire en

faveur de la liberté des cultes {1826), Alexandre Vinet reprit cette
idée et cita l'exemple de l'Amérique du Nord, où la démocratie et la

séparation de l'Eglise et de l'Etat avaient vu le jour à la suite d'un
même mouvement politique et religieux provoqué par le calvinisme.
Dans un second grand ouvrage, paru en 1842 et intitulé Essai sur la
manifestation des convictions religieuses et sur la séparation de

l'Eglise et de l'Etat, Vinet proclama que le meilleur moyen de vivifier

la vie religieuse est la séparation de l'Eglise et de l'Etat. Vinet
écrivait sous l'influence de certains événements, à savoir l'immixtion
de l'autorité civile dans la vie intérieure de l'Eglise, qui amenèrent, en

1845, la fondation dans le canton de Vaud, patrie de Vinet, de la

première grande Eglise libre réformée. Genève et Neuchâtel suivirent
bientôt cet exemple. En effet, les principes du calvinisme ne
connaissent qu'un remède aux obstacles apportés par l'Etat à la pratique
de la vraie foi: séparation de l'Etat et organisation de l'Eglise dans une
forme démocratique. La constitution genevoise de 1847 protégea les

églises indépendantes en garantissant d'une façon très large la liberté
des cultes en faveur de toute confession n'appartenant pas à l'Eglise
d'Etat. La Constitution fédérale de 1848 (art. 44) a mis en vigueur
dans toute la Suisse ce même principe. Mais l'influence de la

conception calviniste se répandit bien au delà des frontières de la Suisse.

En fréquentant ses amis de Genève, les de la Rive, et en lisant les

ouvrages de Vinet, Camillo Cavour trouva la notion d'une Eglise
indépendante et de la liberté religieuse. Il a résumé en un mot
fameux le programme politique et religieux de l'Italie : „Libera
chiesa in libero stato." Encore un exemple nouveau de l'influence
puissante du protestantisme sur la création de l'Etat moderne.

La fondation des Eglises libres ne porta pas atteinte en Suisse

à l'existence des Eglises nationales. Mais lorsque la constitution
fédérale rendit possible la création sans limites de communautés

chrétiennes libres et compléta, en 1874, la liberté des cultes par
la garantie de la liberté de croyance, les bases même de l'Eglise

417



nationale furent ébranlées. Dès qu'une Eglise d'Etat n'est plus
soutenue par la foi de la majorité compacte et cesse en fait d'être l'Eglise
du peuple, sa séparation de l'Etat n'est plus qu'une question de temps
et n'amène aucune difficulté considérable. Ayant pris pour modèle la

constitution républicaine de sa cité natale, l'Eglise réformée a trouvé
dans ses conseils de paroisse et ses synodes les organes démocratiques

propres à lui fournir les moyens de se gouverner elle-même.
Elle a montré par cela même au catholicisme comment, lui aussi,

pouvait se donner une organisation indépendante de l'Etat. Dans
cet ordre d'idées, le canton de Genève a été amené en 1907 à

prononcer la séparation de l'Eglise et de l'Etat lorsque, par l'afflux
des étrangers, sa population fut devenue en majorité catholique.
En 1910, Bâle-Ville a introduit l'indépendance de tous les cultes
vis-à-vis de l'Etat, parce que son Eglise nationale réformée était
entourée de fortes minorités confessionnelles. Quel miracle! Les

principes religieux du calvinisme étaient partis de Genève pour aller
s'allier dans les pays anglo-saxons aux idées de liberté et de démocratie.

En agissant ainsi, ils obéissaient aux instincts profonds de

leur nature. Dans les temps présents, ils nous sont revenus. Sans

rien abandonner de leurs convictions, les disciples de Calvin ont
pu ériger en 1903 un monument expiatoire à Servet qui fut
condamné à mort pour hérésie sous la théocratie de Calvin et qui
mourut martyre de la liberté de conscience. Et c'est en invoquant
Calvin que l'Etat de Genève, devenu laïque, a détrôné l'Eglise de
Calvin. Ainsi nous avons indiqué l'évolution dernière d'une idée :

la transformation d'une conception religieuse en une théorie
politique moderne — une théorie politique à qui l'avenir appartient.

La Suisse se trouve à la frontière de trois grandes nations.
Elle donne et elle reçoit. Ce qu'un esprit timide considère comme
l'arrêt d'une destinée aveugle, cela même a fait mûrir une abondante
moisson de principes politiques. L'exiguïté du territoire a donné
naissance à un esprit civique élevé. Le contact du génie germanique

et du génie latin a donné l'essor aux conceptions qui ont
servi à l'établissement de l'Etat moderne.

ZURICH FRITZ FLEINER
Traduit par Léopold Boissier

418


	Le rôle de la Suisse dans l'évolution des théories politiques modernes

