Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Le rble de la Suisse dans I'évolution des théories politiques modernes
Autor: Fleiner, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE ROLE DE LA SUISSE
DANS L’EVOLUTION DES THEORIES
POLITIQUES MODERNES”

Lorsque dans la vie des peuples une génération nouvelle parait,
elle se présente a I'Etat avec des exigences nouvelles. Les pouvoirs
établis lui opposent une fin de non recevoir ou l'accueillent avec
froideur: elle apprend a ses dépens que le droit est toujours aux
cOtés de ceux qui tiennent en main le gouvernail de I'Etat. Le
droit nouveau entre alors en lutte avec le droit ancien. Dépourvues
de toute garantie juridique, les aspirations de la jeune génération
font appel a un principe supérieur plus puissant que I’ordre établi.
Ce principe, c’est la religion, la philosophie, la justice ou les lois
éternelles de la nature. La science appelle théorie politique ce droit
constitutionnel des temps nouveaux. Toute théorie politique a pour
base la critique des institutions actuelles et I'impossibilité de
conserver le droit en vigueur. Cependant, elle renferme en elle-
méme une force créatrice grace a laquelle s’épanouissent les prin-
cipes de droit qui créeront un Etat nouveau. Guidés par leur ima-
gination, quelques auteurs ont échafaud€ des systémes fantaisistes,
ainsi certaines théories anarchistes. Mais de telles conceptions sont
destinées a végéter dans les ceuvres des philosophes et ne peuvent
entrer en ligne de compte. De tout temps, seules les théories qui
ont puisé leurs forces dans I’étude de la vie ont pu acquérir assez
de vigueur pour engendrer une transformation politique. Ces théo-
ries sont a la fois exclusives et internationales: exclusives parce
qu’elles assujettissent la vie publique & une idée centrale unique,
internationales ou mieux anationales parce qu’elles prétendent donner
la recette d’une organisation parfaite de la société.

Le siécle qui devait se terminer par la Révolution francaise
donna aux théories politiques une influence qu’elles n’avaient
jamais connue. Elles ont créé I’Etat moderne. Elles sont sans
exception anti-absolutistes et s’élevent aussi bien contre le pouvoir

1) Discours d’installation prononcé le 4 décembre 1915 & ’Aula de I’'Uni-
versité de Zurich. Le texte original vient de paraitre en allemand: Entstehung
una Wandlung moderner Staatstheorien in der Schweiz (Verlag: Art. Institut
Orell Fiissli, Ziirich 1916).

402



absolu des monarques que contre le systeme des républiques
aristocratiques. Quelques institutions de la Suisse ont contribué a
leur propagation et a leur réfutation. Revenues plus tard dans leur
patrie spirituelle comme normes achevées de droit public, ces
théories ont influé sur le développement de notre propre droit.

Cette évolution s’applique en tout premier lieu au dogme
fondamental de la Révolution irancaise et des Encyclopédistes, le
contrat social. Dés la Réformation, les esprits cultivés avaient
été séduits par la fiction représentant I'Etat comme issu d’'un contrat
d’association librement conclu par les hommes. Par une voie toute
spéculative, utilisant quelques préceptes de l'antiquité, cette fiction
devait, aprés le déclin des conceptions théocratiques et religieuses,
donner de I'’Etat une explication purement humaine. Thomas Hobbes,
jurisconsulte a la cour des Stuarts, donna a cette conception nou-
velle une portée pratique. Il y adjoignit un élément nouveau, un
contrat de sujétion, par lequel le peuple, créateur de I'Etat, s’est
assujéti au pouvoir illimité d'un prince. Cependant, c'est le
grand ,citoyen de Genéve“ Jean-Jacques Rousseau qui, le premier,
insuffla 4 la théorie du contrat social sa force subversive et en-
trainante. Ce fait ne s’explique pas seulement par le talent de
Rousseau écrivain, dominant ses devanciers de toute la grandeur
de son génie. Jean-Jacques vit les institutions démocratiques a
I'ceuvre et, dans I'étude jusque 12 incolore des théories politiques,
il sut apporter ce que ses propres yeux avaient vu. Le Contrat
social reflete les traits saillants de la vie politique genevoise et la
notion que le peuple de Geneéve s’était faite d’'une constitution
idéale.

Dés le 16m° siecle, le pouvoir supréme était 3 Genéve entre
les mains de I’assemblée des citoyens, le Conseil général des citoyens
et bourgeois, un college qui, du vivant de Rousseau, comptait pres
de deux mille citoyens actifs, les ,Magnifiques, trés Honorés et
Souverains Seigneurs“. Cette assemblée tirait de son sein les au-
torités municipales, le Conseil des Vingt-Cinq et le Conseil des
Deux-Cents, dont les membres gardaient toutefois le droit de parti-
ciper au Conseil Général. Peu a peu les Conseils devinrent I'apa-
nage du patriciat, tandis que le Souverain, le Conseil Général, se
voyait dépouillé de ses droits les plus importants. Deés le début
du 18 siécle la lutte commenca entre le ,peuple du bas“ et le

403



patriciat tout puissant. L’horloger Isaac Rousseau appartenait a ce
.peuple du bas“. Encore enfant, son fils Jean-Jacques entendit
gronder les échos de’émeute qui en 1707 tendit & rendre 4 'assemblée
des citoyens son ancien pouvoir. Méme aprés avoir quitté Genéve,
Rousseau suivit le cours des événements qui se déroulaient dans
sa ville natale. En 1738, grice a une ,médiation“, le Conseil
général reconquit le droit de désigner les quatre syndics et de se
prononcer sur les lois et les mesures administratives de quelque
importance. Rousseau visita sa patrie en 1754. Il a lui-méme raconté
quelle impression profonde il ressentit parmi ses concitoyens, les
membres du Souverain, a4 la vue du Conseil général réuni dans la
Cathédrale de St-Pierre. Ainsi qu’au temps de sa jeunesse, il crut
voir apparaitre a ses yeux, personnifié¢ dans cette assemblée, I'Etat,
I’Etat en chair et en os. De telles impressions et de tels souvenirs
devaient produire un effet magique sur I’écrivain qui opposait déja
a la culture raffinée 2 l'excés de la capitale francaise le retour a
la nature et la croyance en I'égalité des hommes. Ces enseigne-
ments trouvérent leur expression dans le Conirat social, ouvrage
qui pose les principes éternels du droit politique. Comment I’Etat
est-il né? Grice a une convention des hommes assemblés pour
la premitre fois en Conseil général. Tous les citoyens sont égaux
en droit et chacun d’eux est une fraction du Souverain, personnifié
par I'assemblée du peuple. Ainsi, d'un seul trait, Rousseau raye
de la théorie du contrat social le contrat de sujétion. Le peuple
est le porteur de la puissance publique; la volonté de I'Etat est
la sienne. La loi n’est donc pas autre chose que la volonté
générale. Chacun s’y soumet aisément, puisque chacun y retrouve
I'expression de sa propre volonté. Cependant la nécessité rend
indispensable la création d'un ,corps intermédiaire établi entre les
sujets et le Souverain“, afin d’assurer I’exécution des lois et la
sauvegarde des libertés populaires. Ce corps intermédiaire, C’est le
gouvernement, dont les citoyens élisent les membres comme ses
,commissaires“ ou ,officiers“. Ces derniers n’en continuent pas
moins 4 faire partie du Souverain.

L’égalité devant la loi et la souveraineté du peuple furent
proclamees par le grand citoyen de Genéve avec des arguments
d’une force probante incomparable. Marquées a 'empreinte du génie,
les idées de Rousseau allérent de victoire en victoire. Elles prépa-

404



rerent la Révolution frangaise et trouvérent leur expression dans la
»Déclaration des droits de 'homme et du citoyen* de 1789. Le
principe de toute souveraineté réside essentiellement dans la nation«
— ,la loi est I'expression de la volonté générale“. La plupart des
Constitutions modernes, aussi bien monarchiques que républicaines,
garantissent I'égalité devant la loi. Le dogme de la souveraineté
populaire a justifié la séparation des Etats américains de I’Angle-
terre, leur meére-patrie, et se trouve a la base d'un Etat nouveau,
la Belgique; ,tous les pouvoirs émanent de la nation“ déclare la
constitution belge. ,Au cours des derniers siecles,“ dit Ranke dans
son Histoire de I’Angleterre, ,aucun principe politique n’a eu une
portée aussi considérable que celui de la souveraineté du peuple
préché par Rousseau. Il fut souvent négligé et ne déclencha parfois
qu’'un mouvement d’opinions ; maisil réapparut de nouveau. Ouverte-
ment reconnu, jamais réalisé, mais s’interposant toujours, il est le
ferment éternellement actif des temps nouveaux.“

Nous ne pouvons que mentionner ici I'agitation que produisit
a Genéve le Contrat social de Rousseau, la condamnation pro-
noncée par le Petit Conseil le 19 juin 1762 contre cet ouvrage et
contre le roman d’éducation Emile, enfin la participation nouvelle
de Rousseau aux luttes politiques de sa patrie par ses Leftres
écrites de la montagne en 1764. Par 'Edit de pacification de 1768,
le peuple genevois obtint, sinon la réhabilitation tant désirée de
Jean-Jacques, du moins une garantie plus réelle des droits popu-
laires et le droit d’élire la moitié des membres du Conseil des
Deux-Cents.

En Suisse allemande, 'influence du Contrat social resta purement
littéraire jusqu’au moment oi1 la France, au moyen de la constitution
de la République Helvétique, 'imposa aux cantons confédérés.
Les enseignements de Rousseau furent codifiés dans la constitution
nouvelle.  Ainsi, avant tout, la souveraineté du peuple: ,l'univer-
salité des citoyens est le souverain,“ déclare I'article 2.

Aprés la faillite de la République helvétique et la Médiation
de Napoléon qui fut suivie d’'un retour aux principes fédératifs,
ces conceptions passérent a 'arriere-plan. Elles n’en restérent pas
moins deés cette époque, et pendant la Restauration, I'étendard des
partis libéraux. La doctrine libérale est conforme aux idées de
Rousseau lorsqu’elle met a sa base le rapport strictement individuel

405



du citoyen a I'Etat et qu’elle réclame [I'égalité et la souveraineté
du peuple. Si le libéralisme suisse devait plus tard s’éloigner des
idées de Rousseau pour adopter le systeme de la démocratie repré-
sentative, il ne faut pas chercher 13 une abdication des théories
susdites, mais plutot leur évolution; en effet, 'assemblée du peuple,
telle que la désire Rousseau, suppose une petite cité et un terri-
toire restreint.

C’est un Suisse aussi, le Lausannois Benjamin Constant, qui
contribua plus que tout auire au développement dans un sens
libéral des théories politiques de Rousseau. Jeune encore, Constant
quitta le pays de Vaud pour se rendre a Paris; il y fut, pendant
le régne de Charles X, a la téte de 'opposition libérale. Il n’en
resta pas moins en étroite parenté d’idées avec les préceptes pro-
testants de sa patrie et avec le cercle de Madame de Staél a
Coppet. L’ouvrage de Constant Cours de politique constitutionnelle
(1817-—1820) a préparé la conciliation de la souveraineté populaire
avec la démocratie représentative.

Vers 1830, commenca le développement si caractéristique de notre
droit public suisse. La théorie de Rousseau, émanée de Genéve,
entra en contact avec les anciens et puissants préceptes du droit
germanique en vigueur en Suisse allemande. Nommer ces insti-
tutions, c’est montrer déja leur relation étroite avec les idées
contenues dans le Contrat social: ce sont la Landsgemeinde et
le referendum fédératif du Haut-Valais et des Grisons. Ces insti-
tutions avaient conservé vivace a travers tout le moyen age la
conception germanique, que la décision appartient, dans toutes les
occasions importantes, au peuple rassemblé, aux citoyens actifs.
De l'union de ces principes avec la théorie de Rousseau est issu
I'Etat suisse contemporain, une démocratie pure.

La conséquence de cette union est des I’abord visible dans
les régles énoncées par les constitutions cantonales, ,régénérées”
sur la revision constitutionnelle. La notion d’une constitution écrite,
déclaration fondamentale sur laquelle repose toute 'activité de I'Etat,
s’était développée dans les colonies de la Nouvelle- Angleterre.
La France I'emprunta 4 'Amérique du Nord et la fit passer dans
la constitution de la République helvétique. On en trouve pour la
premiere fois une timide adaptation aux théories de Rousseau dans la
seconde constitution helvétique de 1802: la constitution devait étre

406



soumise & I'approbation des électeurs. Cette notion disparut ensuite
pour ne reparaitre qu’en 1830, lors de la modification des consti-
tutions cantonales qui proclamérent que leur revision nécessitait la
consultation du corps électoral. Ainsi la théorie qui considérait la
constitution comme la base sur laquelle I'édifice de I'Etat avait
eté ¢eleve, avait trouvé son application pratique. En effet, la consti-
tution n’est pas autre chose que le Contrat social conclu par le
libre assentiment du peuple, c’est-a-dire par la volont¢ de la
majorité des citoyens.

Les théories de Rousseau et les conceptions juridiques de la
Suisse allemande se pénétrérent réciproquement et donnérent nais-
sance a une interprétation nouvelle de la souveraineté du peuple.
Des 1830, les constitutions nouvelles établirent que la puissance
publique €émane du peuple souverain, mais elles limitérent ce
principe au concept de Benjamin Constant: des que le peuple
n'est pas en état d’exercer lui-méme ses droits, il s’en remet & son
représentant, le Grand Conseil. Grace a cette institution, le suffrage
universel fut introduit sans difficulté dans nos cantons. Le Grand
Conseil vit son champ d’activité s’étendre, non pas seulement a la
législation, mais & des domaines nombreux et divers. Le principe
de la séparation des pouvoirs, cher & Montesquieu, était ainsi violé.
En effet, la caractéristique de I’Etat démocratique suisse se trouve
non pas dans la séparation des pouvoirs, mais dans leur concen-
tration. Cela encore est en tous points conforme aux idées de
Rousseau. Le Grand Conseil, délégué du peuple souverain, est
toujours présumé compétent, malgré la présence a ses cOtés d'un
pouvoir exécutif et d’'un pouvoir judiciaire. Cette action étendue attri-
buée a la représentation nationale, se manifeste par la participation
directe du Grand Conseil a I’administration. Dans certains cantons,
le Grand Conseil est appelé par la constitution a trancher les
conflits de compétence qui surgissent entre le pouvoir exécutif et
le pouvoir judiciaire. Est-il une preuve plus évidente des préroga-
tives souveraines de la représentation nationale? Du droit cantonal,
cette conception a passé dans notre droit fédéral. L’article 71 de
la constitution fédérale du 29 mai 1874 déclare: ,Sous réserve
des droits du peuple et des cantons, l'autoritc supréme de la
Confédération est exercée par I’Assemblée fédérale.“  Ainsi,
I'Assemblée fédérale connait tout conflit de compétence entre

407



le pouvoir judiciaire et le pouvoir exécutif (Constitution féd., Art. 85,
chiff. 13).

En se plagant A& ce point de vue, le passage de la démocratie
représentative a la démocratie pure, manifesté par la participation
du peuple a la législation et par linitiative populaire, se présente
comme une révocation par le peuple souverain des compétences
illimitées accordées a la représentation nationale. Dans la Suisse
entiere, les idées de Rousseau ont concouru a la justification du
mouvement démocratique et a la recherche de ses bases scienti-
fiques et politiques. Ce n’est pas que les chefs du parti radical-
démocratique aient combattu pour leurs opinions, le Contrat social
a la main. Mais les idées de Rousseau n’appartiennent plus a leur
auteur. FElles sont devenues le commun patrimoine de tous. Les
temps modernes n’ont pas donné naissance a des pensées d'une
puissance pareille. Aux Etats-Unis d’Amérique, qui nous avaient
apporté la notion de la constitution écrite, nous avons donné en
retour nos institutions et notre conception de la démocratie pure.

Le second ¢lément fondamental de la théorie de Rousseau est
arrivé, lui aussi, a maturité. L’art. 4 de notre constitution fédérale
qui garantit 'égalité des Suisses devant la loi et qui abolit toute
sujétion et tout privilege de caste, est une page du Conirat
social. Ce principe a regu son complet développement, non seule-
ment grace au législateur, mais aussi grace au juge, en I'espece
le Tribunal fédéral. C’est 1a un des phénoménes les plus carac-
téristiques de notre vie politique. Toute mesure, prise par un
canton, qui viole le principe d’égalité doit étre, au recours du 1ésé,
révoquée par le Tribunal fédéral comme contraire a la constitution.

Nous avons ainsi montré comment, en partant des idées de
Rousseau, la jurisprudence a contribué, a I'’étranger comme chez nous,
a établir le regne de l'égalité des citoyens. La juridiction admi-
nistrative allemande et tout particulierement le Tribunal administratif
supérieur du royaume de Prusse, ont propagé le principe que toute
emprise sur la libert€ ou la propriété des citoyens doit procéder
d’une loi commune & tous. C’est 12 un des plus grands services
qu'ils ont rendus 4 la cause du droit.

Si 'état populaire suisse a puisé dans les théories de Rousseatt
une force énorme, il ne faut pas se dissimuler qu’il a été influencé
aussi par leurs exagérations. Alors que les démocraties & Landsge-

408



meinde nous ont donné la belle conception germanique qui fait re-
poser 'autorité du magistrat sur la confiance du peuple, Rousseau con-
sidere le magistrat comme le serviteur du peuple par leffet de ia
,commission“ dont il a été pourvu. Faisant siennes ces deux idées,
la démocratie pure a mis dans son programme I'élection par le
peuple des fonctionnaires de I"'administration publique. Elle voit dans
le vote populaire une arme de défense contre la bureaucratie et
contre une fausse interprétation de la loi. Aujourd’hui nous devons
reconnaitre que le résultat désiré n’a été atteint qu’en partie. Le
regne du droit dans I'Etat ne peut étre établi par un élargissement
de la souveraineté du peuple, mais seulement par ’établissement
d’'une juridiction administrative indépendante. Ce fait montre, lui
aussi, combien le génie de Rousseau, dans ses qualités et dans ses
défauts, domine encore notre vie nationale. Jean-Jacques Rousseau
demeure le seul grand théoricien de la démocratie pure.

La Suisse, patrie de la doctrine radicale-libérale, a aussi donne
naissance a son adversaire, la théorie conservatrice. Le Bernois
Charles-Louis de Haller restaurateur de la science politique et
petit-fils du grand Albert de Haller, a ét€ dans les pays de langue
allemande le plus influent des écrivains contre-révolutionnaires.
C’était un authentique rejeton du patriciat bernois, lié par tradi-
tion de famille et par conviction personnelle au régime aristo-
cratique dont les romans d’Albert de Haller avaient mis en pleine
lumieére les mérites et les avantages. Deépouillé, ainsi que ses
pairs, par la Reévolution des privileges de sa position, Charles-
Louis de Haller se rendit & Vienne. C’est dans ce centre de la
politique contre-révolutionnaire qu’il acquit les convictions auxquelles
il devait obéir sa vie durant. Rappelé en 1806 dans sa ville natale
comme professeur a 1’Académie récemment fondée, il inaugura le
2 novembre 1806 son enseignement du droit public et de I'histoire
par un discours intitulé: ,De la nécessité d’un fondement nouvean
du droit constitutionnel général, dans lequel il réfuta ouvertement
la théorie du Contrat social. Haller approfondit et développa ses
idées par la publication, en 1808, d'un Manuel de droit public
général d’aprés les lois de la nature et, de 1816 a 1834, par un
ouvrage en six volumes: Restauration de la science politique.

Les hommes, dit Haller, sont inégaux de nature. Le Contrat
social, qui fait tout reposer sur I'égalité, n’est qu'une chimeére. La

409



condition conforme a la nature est l'inégalité. Il nous suffit de
jeter un regard sur la vie pour en voir maint exemple. Les maitres
commandent et les serviteurs obéissent. Le pauvre vit en dépendance
du riche, le faible en dépendance du puissant. La vie repose sur le
pouvoir des uns et sur la dépendance des autres, de méme que
la société est faite de la superposition des uns et de la subordi-
nation des autres. Ainsi, I'Etat n’est pas autre chose qu'une suite
de rapports de puissance du supérieur a l'inférieur. Au degré su-
préme se trouve le prince. La puissance de I'Etat est basée sur
la propriété fonciere. Le prince est un grand propriétaire foncier,
heureux de son indépendance. Le régime monarchique est donc
préiérable aux autres formes de gouvernement. La république
ne se différencie de la monarchie que par une collectivité de
maitres. La seule époque qui ait connu I'Etat patrimonial a éte le
moyen Age. Haller pousse le méme cri que Rousseau: ,Retournez
a la nature!“ Mais chez Haller, ce retour nous raméne au milieu de
I’Ancien Régime. La conversion de Haller & 'Eglise catholique,
aprés laquelle il fut chassé de ses fonctions publiques, est dans
la logique de son systeme. L’Eglise catholique est, en eifet,
I'adversaire le plus convaincu de la Révolution et présente la plus
parfaite organisation de I'inégalité. Frédéric Stahl a appelé Haller,
de son vivant déja, un rationaliste parmi les écrivains contre-révo-
lutionnaires, parce qu’il n’a pas craint de maintenir intact, a travers
toutes les conjectures et jusqu’a ses extrémes limites, un principe
supérieur unique. Ce principe, c’est une répartition de la propriété
voulue par Dieu et antérieure & ’Etat. L’homme qui voulait ren-
verser I'idole du contrat social comme une construction artificielle,
a €chafaudé sa propre théorie sur une chimére dépourvue de toute
base historique. L’influence de Haller n’est du reste pas a com-
parer a celle de Rousseau. Mais tous deux ont une méme fagon
d’envisager les choses a laquelle on reconnait bien leur originalité
toute helvétique: ils ont puisé leurs idées, non dans les livres, mais
dans l'expérience de la vie de chaque jour et dans leur attachement
au sol de leur petite patrie. Il faut lire & ce propos quelques pages
caractéristiques du tome final de la Restauration de la science poli-
tique ot 'ancien professeur d’histoire s’exprime en ces termes: .l
y a des personnes qui croient que j’ai fondé le systéme que jai
développé jusqu’ici sur la seule histoire du moyen age et, en

410



général, sur I'état des choses a cette époque. J'avoue franchement
n’avoir lu aucun ouvrage sur le moyen age. J'ai trouvé les lois
éternelles de la société non pas dans I'étude des temps anciens
ou inconnus, mais dans I'observation de la vie de tous les jours.«
La vie de tous les jours, c’était pour le patricien bernois les
bailliages, les fiefs, les pays sujets de la Ville et République de
Berne, le monde disparu oi1 I'aristocratique Charles-Louis de Haller
et ses pairs avaient vécu.

A plusieurs reprises, Haller essaya d’influer sur la marche des
événements au moyen de ses théories. Apres la chute de Napoléon,
il entreprit, par son libelle Qu’est-ce que I'ancien régime ? paru en
janvier 1814, de convaincre le pays tout entier de la nécessité de la
restauration des anciens gouvernements aristocratiques. Selon les
propres termes de Haller, cette restauration devait consister ,dans le
rétablissement de I’ancien maitre du pays qui devait recouvrer son in-
dépendance et ses biens et conséquemment les droits et les devoirs
qui y étaient attachés“. Mais son appel resta sans écho. En Suisse
il ne fut plus question d'un retour aux idées de Haller des que
les partis conservateurs — qu’'on se rappelle le Vorort catholique
Lucerne — apprirent a mettre la souveraineté du peuple au service
de I'Eglise catholique.

D’autant plus grande fut sur la protestante Allemagne du Nord
et sur les conceptions politiques des conservateurs prussiens I'in-
fluence de Haller, I'écrivain converti au dogme romain. Apres la
défaite de Napoléon I°r, le romantisme prit une influence prépon-
dérante sur les milieux intellectuels allemands. Il prétendait donner
I'essor, grace a I'étude du moyen age, a une renaissance de la vie
publique. Cette tendance se croisa avec le mouvement constitu-
tionnel provoqué en 1815 par I’Acte fédéral de la Confédération
germanique promettant (Art. XIII) P'introduction de chartes consti-
tutionnelles et une limitation des pouvoirs princiers par une repré-
sentation du peuple. Dans le royaume de Prusse, la remise en
vigueur des Etats provinciaux en 1823 ajourna toute décision au
sujet de la question constitutionnelle. Les adeptes du mouvement
romantique, qui prenaient leur mot d’ordre dans le passé, sal-
lierent alors aux partisans du principe monarchique. Ces derniers
voyaient le salut de la monarchie dans le maintien du pouvoir
royal tel que les siécles l'avaient transmis. Ils se grouperent au-

411



tour du prince héritier, le futur Frédéric-Guiilaume IV. Mais le
romantisme ne leur fournit que des armes bien insuffisantes. Dans
leur admiration pour le moyen age allemand ils ne trouverent
que quelques vagues notions incapables d’apporter une solution
aux grandes questions constitutionnelles. C’est alors qu'ils firent la
connaissance de la Restauration de la science politique de Haller.
Ce fut comme si, dans le cercle de ces romantiques aux idées
incertaines, le Bernois trapu et au teint coloré était entré et, frap-
pant la table du poing, efit enseigné avec assurance la primordia-
lité et le caractére absolu du pouvoir royal, institution imposée par
la nature. Léopold de Gerlach a raconté quelle influence Haller
exerca sur ces hommes. ,Nous nous étions donné le mot, mes
amis et moi*“, écrit-il, ,de ne pas quitter une réunion sans y avoir
témoigné en faveur de Haller“.

Les idées politiques du conservateur bernois se frayérent un
chemin jusqu’au faite de I'Etat, jusqu’au Kronprinz, jusqu’a Harden-
berg lui-méme. Aprés I’élévation au trone de Frédéric-Guillaume IV,
leur crédit augmenta encore. Elles créerent I'opinion officielle de
la cour et des intimes du roi. De ces milieux elles se répandirent
dans les terres seigneuriales et dans les demeures de la noblesse
et parvinrent jusque chez les hobereaux FErnest de Biilow et
Adolphe de Thadden, amis politiques de leur jeune voisin de Kniep-
hof, le gentilhomme terrien Otto de Bismarck. Dans le commerce
de ces deux hommes, Bismarck apprit 4 connaitre les théories de
Haller. Car il était bien sous linfluence de Haller, le voisin
Thadden, lorsqu’il expliquait au jeune aristocrate, tout rempli d’'un
noble sentiment d’indépendance, que le roi est un grand propriétaire
foncier, que le propriétaire d’une terre noble est un petit roi qui
doit soutenir ses droits et ses devoirs héréditaires pour se pré-
senter au roi comme a l'un de ses égaux et lui faire I'hommage
de sa libre obéissance. Une royauté indépendante, rejetant toute
compromission avec la Reévolution, une noblesse confiante en
elle-méme et offrant sans s’abaisser ses services au roi, telles
étaient les conceptions politiques qui remplissaient le cerveau de
Bismarck. Dans le systéme politique de I’écrivain bernois, le noble
prussien trouvait la justification théorique de ses idées. On sait
que les familiers de Frédéric-Guillaume IV, qui cherchaient a utiliser
les idées de Haller dans les circonstances que traversait la Prusse,

412



crurent avoir trouvé en Bismarck le champion désiré. Mais, dés
son entrée aux Etats provinciaux réunis a Berlin par le roi, Bis-
marck commenca a se dégager de linfluence de Haller. Son génie
politique brisa les fers dont voulaient le charger une coterie politique
et les préjugés de caste chers 4 Haller. On en était arrivé au
moment historique oit le vieux Haller, 4gé de soixante-dix-neuf ans
et retiré a Soleure, essayait de donner aux événements qui se
déroulaient en Prusse une tournure favorable a ses idées. Dans
une consultation juridique minutieuse, il donna une interprétation
restrictive aux concessions accordées par la Patente Royale du
3 février 1847, qui convoquait & Berlin les Etats provinciaux en
une assemblée pléniere. Il conjura la royauté de s’arréter sur la
pente dangereuse des concessions a l'esprit du temps. La protesta-
tion de Haller resta sans écho. Deux ans plus tot, Frédéric Stahl
avait publié sa Philosophie du Droif, ouvrage dans lequel il pre-
nait chaleureusement et positivement la défense des théories consti-
tutionnelles tout en restant fidéle au principe monarchique. Stahl
réclamait Ia limitation du pouvoir royal par la création d'une repré-
sentation nationale. Il voulait une royauté intangible, ayant sa raison
d’étre non pas dans la constitution, mais en elle-méme, et une loi
tirant sa force de la seule sanction royale. Stahl montrait ainsi a
la monarchie prussienne comment elle pouvait, en reconnaissant
entierement le principe monarchique et en répudiant le systéme
parlementaire franco-anglais, préter 1'oreille aux revendications libé-
rales sans abandonner ses droits et sa position traditionnelle en Prusse.
Aprés 1848, le parti conservateur prussien fit siennes les idées de
Stahl et, sous leur influence, les opinions politiques de Bismarck se
transformeérent. La conciliation de la doctrine conservatrice avec la
doctrine libérale, qui eut pour conséquence 1'octroi de la constitu-
tion prussienne du 5 décembre 1848, porta le dernier coup a l'in-
fluence qu’avait exercée le restaurateur de la science politique.
Haller avait rempli sa tiche: il avait défendu les idées conserva-
trices contre le premier assaut du libéralisme.

Pendant que I'écrivain bernois voyait peu a peu décliner son
prestige, une troisiéme grande théorie politique, qui s’était déve-
loppée sous l'influence de certaines conceptions juridiques suisses,
remportait en Europe ses premiers succés. C'était la théorie de la
liberté politique et religieuse. Elle avait pris son origine & Geneve

413



et dans les idées que le calvinisme avait données au monde. C’est
la gloire impérissable de Genéve, la ville natale de Rousseau et
la patrie spirituelle de Calvin, que d’avoir tant fait pour le développe-
ment de I'Etat moderne. -

Calvin congut les idées qui devaient le conduire a I'organi-
sation de son Eglise par I’étude des institutions démocratiques de
Genéve et des convictions républicaines de Zwingli. Si I'Eglise
est pour Luther une institution pour la sanctification des fid¢les,
elle est pour Calvin la communauté méme des fideles. L’Eglise,
c’est la réunion des fidéles. Elle est par conséquent représentée
par la communauté. Elle est en méme temps I'Eglise des croyants
et 'Eglise du peuple. Communauté librement formée par ses mem-
bres, elle se présente d’autre part comme une association imposce
par la loi parce que, selon Calvin, tous ceux qui ont été gagnés a
I’Evangile en font nécessairement partie.

La commune politique de Genéve se reflete dans sa commu-
naute religieuse, et Calvin a pu utiliser pour la vie religieuse le
sens politique des bourgeois pour les affaires publiques. Le calvi-
nisme préche la participation des fideles & I'élection des pasteurs
et des diacres et au controle de I'Eglise sur les moeurs, et par la
il rend possible I'ingérence de la religion dans tous les domaines.
Ainsi s’expliquent 2 Genéve I'assujettissement de toute Ia vie publique
aux préceptes de I'Evangile et la domination de la parole de Dien
sur la ville. Un seul Maitre régne sur I'Ftat, 'Eglise et la société:
le Christ. Le monogramme du Christ qui surmonte les armoiries
genevoises en a perpétué le souvenir jusqu’d nos jours.

Cest dans cette théocratie méme que Calvin a concu une
organisation de PEglise séparable de I'Etat, grice a laquelle
le calvinisme a pu fonder, ,sous la Croix“, des Eglises indépen-
dantes dans un pays hostile a I'Evangile. Forts du dogme de la
prédestination, convaincus d’étre les élus de Dieu, les calvinistes
ont appris a préférer leur foi a I'oppression de I'Etat. Clest 1a qu’il
faut chercher la cause de l'expansion dans le monde entier du
calvinisme devenu la plus grande force du protestantisme.

Si la Suisse a joué un rdle mondial au temps de la Réfor-
mation, c'est grice & l'appui politique et militaire qu’assurérent
alors les cantons alli€s de Genéve 4 la capitale du protestantisme,
a la Rome protestante.

414



A la fin du 16m° siécle, Robert Browne réalisa, dans la com-
munauté qu’il avait fondée en Angleterre, les principes démocratiques
qui étaient a la base de la constitution de I'Eglise de Geneve.
Persécuté dans sa patrie d’origine, le brownisme passa en Hollande
on il donna 'naissance au congrégationalisme. Les disciples de cette
doctrine revendiquaient sur le terrain religieux I'indépendance vis-
a-vis de I'Etat et le régne de l'individualisme. Les congrégationa-
listes apportérent en Amérique du Nord leurs idées. L’,independent®
Rodger Williams y déclara que la conscience n’appartient pas a
I'Etat. Cette conception s’allia bientoét aux principes fondamentaux
du droit anglais, qui prétend que le pouvoir de I'Etat sur l'individu
se heurte a certaines bornes. Selon Locke, ces bornes sont la vie,
la liberté et la propriété du citoyen anglais. Ces idées revinrent
d’Amérique en Europe. Elles trouvérent pour la premiére fois leur
expression comme droits naturels et inaliénables de I’homme dans
la ,Déclaration des droits de I'homme et du citoyen“ de 1739.
La constitution de la République helvétique (1798) les importa
en Suisse, mais elles cessérent d’avoir une valeur pratique dés la
chute de ce régime. L’Acte de Médiation (1803) et surtout la
Restauration (1815) rétablirent autant que possible le principe de
lautorité de TEtat sur Pindividu. Mais la littérature et le régime
oppressif de la Restauration contribuérent a4 conserver vivant le
souvenir des droits que la constitution helvétique de 1798 avait
garantis 4 l'individu et au citoyen. Ces droits sont devenus im-
mortels. Aprés la Révolution de juillet 1830, le libéralisme, héritier
des préceptes de la Révolution francaise, parvint au pouvoir. Il
introduisit dans les constitutions cantonales ,régénérées“, comme
'article le plus important de son programme, la garantie de la
propriété et de la liberté individuelle avec toutes leurs conséquences
(liberté de conscience, liberté de la presse, liberté d’association, etc).
En 1848, a la fondation de I'Etat fédératif, ces principes passérent
dans la Constitution de la Confédération suisse.

En faisant leur apparition dans le droit public suisse, ces droits
individuels, y compris ’égalité devant la loi, ont subi une modi-
fication. Incorporés dans la Constitution, ils participent aux prero-
catives de toute loi constitutionnelle. Ils ne sont pas, comme €n
Allemagne, protégés seulement par la loi, mais ils apparaissent
comme la volonté d’un législateur supérieur. Ils sont intangibles

415



pour le magistrat et pour le juge. La Constitution fédérale de 1574
a achevé cette évolution en instituant une juridiction pour la pro-
tection de la constitution. Le Tribunal fédéral connait tout recours
pour violation des droits constitutionnels des citoyens. Il casse
tous les arrétés, lois ou jugements cantonaux contraires & l'un de
ces droits. Quel but a été ainsi atteint? Les droit sacrés de I'indi-
vidu ont été mis sous la sauvegarde du Contrat social qui a pris
corps dans la constitution. Les principes fondamentaux de la théorie
de Rousseau se sont mélés a la notion anglo-américaine de la
liberté, telle que Vavait développée le calvinisme.

Dans cette évolution, la liberté religieuse, base des libertés
modernes, n’a pas suivi le développement des libertés politiques,
mais a pris une voie différente. En rétablissant la souveraineté
cantonale, Napoléon rendit aux cantons leur qualité d’Etats indé-
pendants. A chacun d’eux, son Eglise nationale, catholique ou
réformée, imposa son caractére distinctif, car, depuis la Réformation,
la Suisse est le pays ol les rapports entre I'Eglise et I'Etat sont
les plus étroits. Dans chaque canton, la vie politique emprunta sa
physionomie particuliere a la confession régnante. Ainsi s’explique
le manque de cohésion dont ont souffert les nouveaux cantons
a population mixte, dans lesquels 1’équilibre politique n’a pu étre
établi que par une parité toute artificielle des confessions. Les
constitutions imposées par la Restauration mirent en pleine évidence
le retour aux anciennes traditions confessionnelles. Chaque canton
proclama le rétablissement de la religion d’Etat dans ses anciens
privileges. Mais, des le XVIII™ siecle, le role de la religion avait
changé. La Révolution, en la dépouillant de ses fonctions publiques,
I'avait reléguée dans le domaine de la conscience. La Restauration
essaya bien de lui rendre ses anciennes prérogatives, mais elle n'y
parvint que dans certains cantons. Les idées libérales remporterent
la victoire définitive. Cette évolution s’accentua de 1830 a 1840
dans les constitutions cantonales ,régénérées, qui garantirent la
liberté de conscience. Par contre, la libre célébration du culte fut
interdite en dehors de I'Eglise nationale. Les cantons s’en tenaient
au vieux systeme de I'Eglise d’Etat, 4 la main-mise du pouvoir
civil sur I'Eglise. Cependant, profitant de la liberté accordée, des
défections se produisirent au sein des Eglises et 'on vit paraitre
dans les territoires cantonaux des adeptes d’autres coniessions. Le

416



calvinisme avait de tout temps interdit toute immixtion dans les
affaires de la religion au gouvernement d'un Etfat qui n’était plus
entiérement composé de ses fideles. Ce n’est donc pas un effet
du hasard, si les milieux calvinistes protestérent les tout premiers
contre I'ingérence de I'Etat laique dans le domaine ecclésiastique
et réclamerent la liberté des cultes. Dans son cé€lébre Mémoire en
Javeur de la liberté des cultes (1826), Alexandre Vinet reprit cette
idée et cita 'exemple de ’Amérique du Nord, ou la démocratie et la
séparation de I’Eglise et de I'Etat avaient vu le jour & Ia suite d’un
méme mouvement politique et religieux provoqué par le calvinisme.
Dans un second grand ouvrage, paru en 1842 et intitulé Essai sur la
manifestation des convictions religieuses et sur la séparation de
U'Eglise et de I’Etat, Vinet proclama que le meilleur moyen de vivi-
fier la vie religieuse est la séparation de I'Eglise et de I'Etat. Vinet
ecrivait sous l'influence de certains événements, a savoir I'immixtion
de P'autorité civile dans la vie intérieure de I’'Eglise, qui amenérent, en
1845, la fondation dans le canton de Vaud, patrie de Vinet, de la
premiére grande Eglise libre réformée. Genéve et Neuchatel suivirent
bientot cet exemple. En effet, les principes du calvinisme ne con-
naissent qu'un remede aux obstacles apportés par 'Etat 4 la pratique
de la vraie foi: séparation de I'Etat et organisation de I’Eglise dans une
forme démocratique. La constitution genevoise de 1847 protégea les
¢glises indépendantes en garantissant d’'une fagon trés large la liberté
des cultes en faveur de toute confession n’appartenant pas a I'Eglise
d’Etat. La Constitution fédérale de 1848 (art. 44) a mis en vigueur
dans toute la Suisse ce méme principe. Mais U'influence de Ia con-
ception calviniste se répandit bien au deld des fronti¢res de la Suisse.
En fréquentant ses amis de Genéve, les de la Rive, et en lisant les
ouvrages de Vinet, Camillo Cavour trouva la notion d’une Eglise
indépendante et de la liberté religieuse. Il a résumé en un mot
fameux le programme politique et religieux de Iltalie: ,Libera
chiesa in libero stato.“ Encore un exemple nouveau de I'influence
puissante du protestantisme sur la création de I’Etat moderne.

La fondation des Eglises libres ne porta pas atteinte en Suisse
a lexistence des Eglises nationales. Mais lorsque la constitution
f¢dérale rendit possible la création sans limites de communautés
chrétiennes libres et compléta, en 1874, la liberté des cultes par
la garantie de la liberté de croyance, les bases méme de I'Eglise

417



nationale furent ébranlées. Deés qu'une Eglise d’Etat n’est plus sou-
tenue par la foi de la majorité compacte et cesse en fait d’étre 'Eglise
du peuple, sa séparation de I'Etat n’est plus qu'une question de temps
et n’ameéne aucune difficulté considérable. Ayant pris pour modele 1a
constitution républicaine de sa cité natale, I'Eglise réformée a trouvé
dans ses conseils de paroisse et ses synodes les organes démocra-
tiques propres a lui fournir les moyens de se gouverner elle-méme.
Elle a montré par cela méme au catholicisme comment, lui aussi,
pouvait se donner une organisation indépendante de I'Etat. Dans
cet ordre d’idées, le canton de Genéve a été amené en 1907 a pro-
noncer la séparation de I'Eglise et de I'Etat lorsque, par Iafflux
des étrangers, sa population fut devenue en majorité catholique.
En 1910, Bale-Ville a introduit I'indépendance de tous les cultes
vis-a-vis de I'Etat, parce que son Eglise nationale réiormée était
entourée de fortes minorités confessionnelles. Quel miracle! Les
principes religieux du calvinisme étaient partis de Genéve pour aller
s’allier dans les pays anglo-saxons aux idées de liberté et de démo-
cratie. En agissant ainsi, ils obéissaient aux instincts profonds de
leur nature. Dans les temps présents, ils nous sont revenus. Sans
rien abandonner de leurs convictions, les disciples de Calvin ont
pu €riger en 1903 un monument expiatoire & Servet qui fut con-
damné a mort pour hérésie sous la théocratie de Calvin et qui
mourut martyre de la liberté de conscience. Et c’est en invoquant
Calvin que I'Etat de Genéve, devenu laique, a détroné I'Eglise de
Calvin. Ainsi nous avons indiqué I'évolution derniére d’une idée:
la transformation d’une conception religieuse en une théorie poli-
tique moderne — une théorie politique & qui I'avenir appartient.

La Suisse se trouve a la frontiére de trois grandes nations.
Elle donne et elle regoit. Ce qu'un esprit timide considére comme
I'arrét d’une destinée aveugle, cela méme a fait mirir une abondante
moisson de principes politiques. L’exiguité du territoire a donné
naissance a un esprit civique élevé. Le contact du génie germa-
nique et du génie latin a donné I'essor aux conceptions qui ont
servi & I'établissement de I’Etat moderne.

ZURICH FRITZ FLEINER
Traduit par Léopold Boissier

ooo

418



	Le rôle de la Suisse dans l'évolution des théories politiques modernes

