
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Von den letzten Voraussetzungen der schweizerischen Unabhängigkeit
: ein Votum

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON DEN LETZTEN VORAUSSETZUNGEN

DER SCHWEIZERISCHEN
UNABHÄNGIGKEIT

EIN VOTUM')

VEREHRTE HERREN KOLLEGEN!

Es geht stark gegen mein Empfinden, wenn ich in der
Diskussion über den ausgezeichneten Vortrag, den wir gehört haben,
das Wort ergreifen muss und dazu noch als Erster. Ich soll als

Vertreter der theologischen Fakultät und zugleich der deutschen
Schweiz sprechen und für die deutsche Schweiz die Frage
beantworten, wie es mit der Abhängigkeit der protestantischen
theologischen Fakultäten und dessen, was sie vertreten, vom Auslande
stehe und was in dieser Beziehung allfällig zu tun sei. Die Lösung
dieser Aufgabe ist für mein Gefühl mit großen Schwierigkeiten
verbunden. Bei der heutigen Spannung der Gemüter ist es fast
unvermeidlich, dass dabei der Schein nationaler Engherzigkeit und
unfreundlicher Gesinnung gegen das Ausland entsteht. Es muss
sodann von Dingen in Kürze geredet werden, die mit recht großer
Ausführlichkeit behandelt werden müssten, wenn nicht den schlimm-

x) Dieses „erste Votum" zu dem Vortrag, den Herr Prof. Seippel über die

„geistige Unabhängigkeit der Schwei?" an der Versammlung schweizerischer
Hochschullehrer in Bern (14. Nov. 1915) hielt, ist nachträglich etwas erweitert
worden, ohne dass sein Sinn und Tenor irgendwie verändert worden wäre.
Der Druck ist, wie das Votum selbst, nur auf dringenden Wunsch des

Initiativkomitees erfolgt. Der Verfasser hätte es vorgezogen, über dieses Thema erst

später und in größerer Ausführlichkeit zu reden.

305



sten Missverständnissen Tür und Tor geöffnet werden soll. Dazu
sind es noch Dinge, die in einer konfessionell gemischten
Versammlung nicht leicht erörtert werden können. Wie leicht kann
eine harmlos gemeinte Bemerkung, die mit dem Gedankenkreis
einer Konfession zusammenhängt, die Vertreter einer andern
verletzen. Überhaupt ist es schon schwierig, in einer Versammlung
wie diese von Religion zu reden. Das ist ein Thema, das man
bekanntlich in guter Gesellschaft meidet, ein Streitthema, das unter
uns wirken könnte wie ein Sprenggeschoss. Es könnte unter uns
leicht solche geben, denen diese Sache, die andern als die
wichtigste von allen vorkommt, als sehr seitab liegend, fremdartig, ja
hinderlich erschiene.

Verehrte Herren Kollegen Müssen wir nicht sagen, dass wir
in diesen Schwierigkeiten einen Teil jenes Gesamtproblems vor
uns haben, das uns zu schaffen gibt, wenn wir über die
Unabhängigkeit der Schweiz reden? Die konfessionelle, die religiöse
Frage müssen für jeden, der über die Bedingungen unserer nationalen

Selbständigkeit, die mit der nationalen Einheit notwendig
verbunden ist, tiefer nachdenkt, von äußerster Wichtigkeit sein. Wir
müssen den Mut haben, auch davon zu reden und müssen davon
reden können, ohne zu streiten. Der Umstand, dass man davon
lange Zeit in guter Gesellschaft nicht reden durfte, weist vielleicht
auf eine Hauptursache der heutigen schweren Lage hin. Denn dass

diese Angelegenheiten für das Leben eines Volkes von
grundlegender Wichtigkeit sind, werden Sie schließlich doch alle zugeben,
ob freudig oder verdrossen. Ich hoffe also, dass das, was ich zu

sagen habe, von Ihnen allen mit Interesse gehört werden könne
und zugleich, dass niemand dadurch verletzt werde. Die Absicht,
zu verletzen, liegt mir jedenfalls fern. Im übrigen will ich
selbstverständlich niemandem meine besondere Art, die Dinge zu sehen,

aufdrängen, sondern sie Ihnen bloß zur weiteren Anregung für
Ihr Nachdenken über unser großes Problem anbieten. Dass ich in
niemandes Auftrag, sondern bloß in meinem eigenen Namen

spreche, brauche ich wohl kaum zu bemerken.
Nach dieser Einleitung, die Ihnen vielleicht zu weitläufig

erscheint, aber für mein Gefühl nötig ist, stelle ich die Frage, die

ich beantworten soll : gibt es für die Theologie der protestantischen

Schweiz und das damit verbundene kirchliche und religiöse

306



Leben eine bedrohliche Abhängigkeit vom Auslande? Als „Ausland"

kann für die deutsche Schweiz in dieser Sache nur Deutschland

in Betracht kommen. Wir dürften wohl diese Behauptung
sogar auf die ganze Schweiz, auch die französische, ausdehnen,
da das Land, von dem hier allfällig ein überwältigender Einfluss
auf deren religiöses Leben zu erwarten und unter Umständen zu
fürchten wäre, Frankreich, aus bekannten Gründen nicht von ferne
so in Betracht kommen kann wie Deutschland für die deutsche
Schweiz. Die Frage nimmt daher sofort die Form an : gibt es für
uns eine bedrohliche Abhängigkeit von Deutschland?

Gibt es überhaupt eine Abhängigkeit in dieser Hinsicht? Die
Antwort ist für jeden Sachkundigen zweifellos: die Abhängigkeit
ist groß und zwar ist sie in den letzten Jahrzehnten immer größer
geworden und wird vielleicht in der nächsten Zukunft noch
zunehmen. Als Beweis und Illustration für diese Behauptung diene

zunächst die rein äußerliche Tatsache, dass von den 29 Dozenten
der Theologie an den Fakultäten von Basel, Bern und Zürich
12 Reichsdeutsche sind. Es ist dies nicht viel weniger als die

Hälfte, ungefähr 42 Prozent. In der wichtigsten dieser Fakultäten,
der Baslerischen, haben sie die Mehrheit (7 gegen 6). Dazu muss
man bedenken, dass unter diesen reichsdeutschen Kollegen eine
Anzahl sind, die in ihren Fakultäten eine führende Rolle spielen.
Auch steht die theologische Fakultät mit der philosophischen in
besonders enger Verbindung, auf philosophischen Lehrstühlen trifft
man aber selten einen Schweizer an. Kurz, wer die Verhältnisse

genauer kennt, weiß, dass es keine Übertreibung ist, wenn ich sage :

unsere theologischen Fakultäten stehen vorwiegend unter reichs-
deutschem Einfluss.

Das ist aber nur einer der Bestandteile, aus denen sich unsere
Abhängigkeit zusammensetzt. Es kommt dazu der noch viel
wichtigere Umstand, dass unsere Studenten einen großen Teil ihrer
Studienzeit, durchschnittlich wohl ein Viertel bis ein Drittel davon,
an reichsdeutschen Universitäten verbringen. Am allerwichtigsten
aber ist doch wohl der literansche Einfluss. Unser Theologengeschlecht

liest, soweit die Neuzeit in Betracht kommt, fast nur
deutsche wissenschaftlich-theologische Bücher und auch die mehr
erbauliche und populäre religiöse Literatur fließt uns zum größten

Teil, wenn auch nicht so ausschließlich, von jenseits des Rheines

307



zu. Das gleiche gilt natürlich von der philosophischen und
belletristischen, die bekanntlich auch großen religiösen Einfluss übt.
Dazu gesellen sich endlich eine Fülle von gemeinsamen religiösen
und kirchlichen Bestrebungen und entsprechenden persönlichen
Beziehungen. Eine eigentümliche Ausnahme bildet im Zusammenhang

dieser Tatsachen der Umstand, dass im Pfarrerstand die
geborenen Reichsdeutschen verhältnismäßig selten sind (fast zu selten,
möchte ich sagen) und dass die meisten Kantonskirchen Ausländer
als Pfarrer nur unter der Bedingung anstellen, dass sie sich naturalisieren

lassen. Meines Wissens hält es bloß Graubünden anders.
Dieser Nationalismus einer Gemeinschaft, die doch ihrem Wesen
nach am meisten international sein sollte, mag uns als Damm

gegen die Flut der Überfremdung willkommen sein, ist aber an
sich keine erfreuliche Erscheinung, da sie uns vielfach hindert,
solchen Deutschen ein Asyl zu bieten, die sich nach unserer kirchlich

freieren Luft sehnen. Allerdings bedeutet jener Damm in dem
Maße weniger, als unser Pfarrergeschlecht einseitig unter reichs-
deutschen Einfluss kommt.

Unsere große äußere und innere Abhängigkeit von Deutschland

ist also eine sehr klare Tatsache. Die Frage ist, was sie zu
bedeuten hat. Ist sie eine Gefahr? Ist etwas Schlimmes daran?

Es wäre ja denkbar, dass diese Abhängigkeit lauter Vorteil
bedeutete. Die meisten deutschschweizerischen Theologen werden
sie in diesem Lichte sehen, ja ich bin überzeugt, dass sehr wenige
unter ihnen den vollen Umfang dieser Tatsache erkannt und über
ihre Bedeutung nachgedacht haben. Wir sind auch in dieser
Beziehung eine deutsche Provinz geworden, ohne es zu merken.

Das ist um so begreiflicher, als wir von diesem Zusammenhang

unabsehbaren Nutzen gehabt haben. Man braucht nur die
Namen Kant, Herder, Fichte, Hegel, Schleiermacher auszusprechen,
um eine Ahnung zu bekommen, was für ein Strom des Geistes
und Lebens aus dem Herzen Deutschlands zu uns gekommen ist.
In der neueren Zeit ist es, der ganzen geistigen Lage dieser Epoche
entsprechend, mehr historische als religions-philosophischeAnregung
gewesen, die wir von drüben empfangen haben. Die Namen
Christian Ferdinand Baur auf der einen und Albrecht Ritsehl und
Julius Wellhausen auf der andern Seite bezeichnen die zwei Hauptlinien,

auf denen eine neue geschichtliche Erfassung des Christen-

308



turns zustande gekommen ist. Mögen diese Denkweisen auch ihre
Mängel gehabt haben und wieder durch andere verdrängt werden,
so haben sie doch tiefgehende und wertvolle Anregung gebracht.
So könnte ich noch lange fortfahren, aber je länger ich's täte, um so
stärker träte die Unvollständigkeit meiner Schilderung hervor. Ich
muss es bei dieser Andeutung bewenden lassen und bemerke nur
noch, dass ich das Allerbeste noch gar nicht genannt habe —
vielleicht gerade, weil es das Allerbeste ist ;Die Dankbarkeit für
all dies empfangene Gute ist so selbstverständlich, dass es mir
fast widerstrebt, davon zu reden, wie denn viele Dankesbezeugungen
nicht immer das sicherste Zeichen echter Dankbarkeit sind und
wir überhaupt beklagen müssen, dass heute eine solche geistige
Güterausscheidung mit Verbeugungen nach allen Seiten hin
verlangt wird. Als ob solche Dinge Sonderbesitz eines Volkes wären
und nicht der Menschheit als solcher gehörten!

Wo sollte nun hier ein Nachteil, vielleicht gar eine ernste

Gefahr entstehen?
Verehrte Herren Kollegen! Es ist trotzdem meine Uberzeugung,

dass wir es mit einer sehr ernsten Gefahr zu tun haben.

Ich stelle, um dies zu beweisen, eine zwar bekannte, aber viel zu

wenig bedachte Tatsache ins Licht, die für die Beurteilung des

Verhältnisses der übrigen Völker zu Deutschland von entscheidender

Bedeutung ist: wir haben seit einigen Jahrzehnten nicht mehr
das alte Deutschland vor uns, sondern ein neues, von jenem sehr
verschiedenes.

Das ältere Deutschland, soweit es für uns in Betracht kam,
war idealistisch, kosmopolitisch, humanistisch, es war kantisch,
göthisch, schillerisch, das neue ist realpolitisch, nationalistisch,
imperialistisch, bismarckisch, moltkisch, nietzschisch. Selbstverständlich

ist der Unterschied nur relativ, es gab auch im älteren Deutschland

schon ein Stück Nationalismus, Machtpolitik und Staatsabsolutismus

und umgekehrt ist jenes idealistische und humanistische
Deutschland durchaus nicht ausgestorben, sondern lebt und wird eines

Tages vielleicht wieder das Deutschland sein. Aber heute ist der Unterschied

da und ihn verkennen, wie so viele unter uns tun, heißt

sich ganz verhängnisvoll vergreifen. Heute haben wir es nicht
mehr einfach mit jenem Deutschland zu tun, das gleichsam eine

Menschheit im kleinen war, sondern mit einer politischen Macht

309



von bestimmtem Gepräge und bestimmten Ansprüchen. Das deutsche
Volk hat den Vorteil, dass es sich als Volk zu einer politischen
Einheit zusammengefunden hat, bezahlen müssen. Aus dieser

Veränderung ergibt sich aber ein großer Unterschied für unser
Verhältnis zu Deutschland. Wir können ihn, mit etwelcher
Zuspitzung, so ausdrücken: jenes menschheitliche Deutschland half
(und hilft!) uns einfach menschlich und damit auch politisch, wir
selbst zu sein, das Deutschland des neuen Reiches macht uns zu
Reichsdeutschen. Von jenem konnten wir harmlos nehmen, wir
wurden dadurch nur in unserem Eigenen gefördert; wir konnten
es um so ruhiger, als wir im Eigenen noch viel fester saßen als
heute ; aber der Einfluss Neu-Deutschlands droht uns von uns
selbst abzubringen. Immer mehr, und während des letzten
Jahrzehnts in geradezu fieberhaftem Tempo, hat sich der deutsche
Geist in den Dienst des „deutschen Gedankens", d. h. der
deutschen Macht, gestellt. Diese Entwicklung haben manche von uns

genau verfolgt. Der nationale Gesichtspunkt ist immer mehr zur
Herrschaft über das deutsche Leben gelangt, zum Teil ohne dass

sich die Träger deutscher Kultur dessen bewusst waren, zum Teil,
zum größeren Teil, aber unter deren bewusster und freudiger
Mitwirkung. So ist es gekommen, dass heute ein tüchtiger deutscher
Professor in neun von zehn Fällen bewusst oder unbewusst ein

„Mehrer des deutschen Reiches" ist. Das ist für ihn natürlich kein
Vorwurf, wohl aber für uns eine Gefahr. Denn wir leben von
unserer Art.

Dieser Gesichtspunkt gilt nun ganz besonders auch für das

Gebiet, das wir im Auge haben. Es war ja schon früher so, dass

für einen deutschen Theologen selbstverständlich Deutschland das

Zentrum der Geschichte bildete. Wer von uns unter vorwiegend
deutschem Einfluss stand, lernte die Welt mit dem gleichen Auge
ansehen. Es brauchte einen längeren Prozess, bis wir einen
weiteren Horizont gewannen. In den letzten Jahrzehnten aber hat
sich vollends eine engere Verbindung zwischen dem religiösen
Denken und der politischen Entwicklung Deutschlands
herausgebildet. Auch die deutsche Theologie ist imperialistisch geworden.
Wir haben seinerzeit den Versuch, die hochverdiente Schule, die
jahrzehntelang die deutsche wie die schweizerische Theologie beherrschte,
die von Ritsehl ausgehende, mit der Reichsgründung in Verbindung

310



zu bringen, mit einem Lächeln abgetan — vielleicht etwas zu rasch,
denn ein innerer Zusammenhang war vielleicht doch vorhanden.
Jedenfalls ist Friedrich Naumann dieser Schule nahegestanden.
Naumann hat auf das theologische Geschlecht der letzten
Jahrzehnte einen starken Einfluss gehabt. Von ihm sind jene Theorien
ausgegangen, die sich zu Schlagwörtern des Tages entwickelt
haben: dass das Evangelium Jesu, als eine Lehre des Mitleids
und der Keuschheit, für die moderne Welt ergänzt werden müsse
durch eine Ethik der Macht, und die Verehrung des Gottes der

Liebe, der sich in Christus kund tue, durch die eines verborgenen
Gottes der Gewalt; dass man nicht versuchen dürfe, an die
wirtschaftlichen oder gar an die politischen Dinge religiöse oder ethische
Maßstäbe zu legen, dass die Welt vielmehr ihre eigenen Gesetze

habe, nach denen sie sich auswirken müsse, auch Gottes Willen
gemäß ; dass das Christentum sich bescheiden müsse, der Samariter

auf dem Schlachtfelde des Lebens, der Tröster der einzelnen
Seele in stillen Stunden zu sein und nicht meinen dürfe, eine Macht
zu sein, die die Welt umgestalten könnte. Diese Naumannschen

Losungen wirkten um so berauschender, als sie von einem Manne
kamen, der einst viel von einem Propheten und Apostel Christi
gehabt hatte, bis der Deutsche in ihm den Christen verschlang.
Naumann ist ja gerade durch diese Mischung von Deutschtum und
Christentum in ihm der Typus einer bestimmten Art von heutigem
Deutschtum geworden. Das Denken dieser Art (die auch draußen

keineswegs die einzige ist!) hat seine Orientierung ganz und gar
am Willen zur deutschen Macht und Herrlichkeit. Bismarck wird
zum religiösen Führer und Helden. Dieses Denken tritt besonders
in der sogenannten modernen Theologie hervor. Das Nationale
rückt für eine ganze Generation von Theologen auf eine Weise in
den Mittelpunkt, wie ich es in keinem andern christlichen Kulturkreis

beobachtet habe. Ein Ausdruck (und nicht einmal der kühnste!)
dieser Denkweise ist dann das Wort vom „deutschen Gott". Die
Deutschen leugnen freilich, und sicherlich ehrlicherweise, dass
damit ein besonderer Gott der Deutschen gemeint sei, aber das Wort
bleibt doch bezeichnend. Man denke sich das Staunen, das erregt
würde, wenn man in England, Frankreich, Amerika von dem

englischen, dem französischen, dem amerikanischen Gott redete!
Dass eine solche Denkweise, auch in abgeschwächter Form,

311



keine gute Grundlage für ein republikanisch-demokratisches Volksleben

abgibt, liegt auf der Hand.
Nun könnte man freilich sagen, Naumann und die mit ihm

geistig verwandten Kreise stellten nicht das ganze deutsche Christentum

dar. Sicherlich nicht. Aber sie stellen doch nur eine gewisse
Zuspitzung eines Denkens dar, das tatsächlich das deutsche Christentum

weithin, wenn auch nicht ganz und gar, beherrscht. Denn
hinter diesem Denken steht Lather. Es ist im wesentlichen seine
Art. Freilich ist es modernisiertes, man darf wohl sagen verweltlichtes

Luthertum. Ich muss es mir versagen, die Frage zu
beantworten, wie weit es kongeniale Fortführung, wie weit Entartung
von Luthers Denken ist. Für uns ist jene Tatsache entscheidend,
dass hinter dem deutschen Christentum wie überhaupt dem ganzen
deutschen Geistesleben als sehr stark bestimmende Macht das

Luthertum steht. Diese Tatsache hat sehr viel zu bedeuten. Es
ist kein Zufall, dass das Luthertum auf monarchischem Boden
gewachsen und dann wieder zum starken Träger der Monarchie
geworden ist. Ihm liegt die konservative und patriarchalische Art
im Blute. Es ist quietistisch, lässt gern die Welt gehen, wie sie

gehen mag. Da Gott im Regimente sitzt, lässt es die irdischen
Regenten, auch die schlechtesten, gelten und schärft die Pflicht
der Ehrfurcht und des Gehorsams gegen sie ein. Seine Frömmigkeit

hat einen individualistischen Charakter; sie hat fast nur mit
dem Verhältnis Gottes zur einzelnen Seele zu tun; der Gedanke,
dass die religiöse Wahrheit eine Kraft der Weltumgestaltung sein

sollte, liegt ihr fern. Sie heiligt das Bestehende, liebt die feste

Ordnung und Autorität, hält wenig auf die Masse, hat keinen
menschheitlichen Ausblick.

Und nun ist zu sagen, dass die Männer, auf die der
schweizerische Protestantismus zurückgeht, trotz ihrer weitgehenden
formalen Übereinstimmung mit Luther doch von einem andern Geist
erfüllt sind. Luther hat dies richtig gespürt; daher sein Wort in

Marburg: „Ihr habt einen andern Geist als wir." Es ist ein wahres
Wort. Ich will versuchen, den Hauptunterschied kurz zu fassen.
Während es für Luther und das Luthertum darauf ankommt, dass

der einzelne von Gott erhalte, was er für sein inneres und äußeres
Leben bedarf, ist für Zwingli und namentlich Kalvin die große
Hauptsache, dass in jedem einzelnen wie im Leben der Gemein-

312



schaft Gottes Ehre zur Geltung komme. Aus diesem Grundunterschied

folgen eine Reihe von andern. Der reformierte Protestantismus

ist weniger als der lutherische an eine bestimmte Staatsform
gebunden, er neigt aber zum Republikanismus. Denn weil nach
seiner starken Grundempfindung Gott allein groß ist, so verschwindet

vor ihm alle menschliche Größe. Auf der andern Seite aber
wird jeder einzelne vor Gott und durch Gott groß. Er ist ja
Gegenstand seines ewigen Erwählungsratschlusses. Hier entspringt
eine andere Art von Individualismus, die mit dem demokratischen
Grundprinzip, das bekanntlich nicht Gleichmacherei bedeutet,
zusammenfällt. Wir stehen hier vor einer jener Paradoxien, an denen
Geschichte und Menschenleben so reich sind : eine scheinbar streng
aristokratische Religion wird die Mutter der modernen Demokratie,
eine Art, die noch heute in den Augen vieler wie lauter geistige
Tyrannei aussieht, wird zur mächtigsten Stromquelle der Freiheit
in der Welt. Es ist kein Zufall, dass Rousseau aus Genf

hervorgegangen ist, wie es kein Zufall ist, dass Oliver Cromwell, der im
Namen seines Gottes das Haupt seines Königs auf den Block legte,
ein Kalvinist war. Und so ist der reformierte Protestantismus von
Natur auch sozialer, ökumenischer, mehr auf die Ordnung des

Volkslebens, und des Weltlebens überhaupt, durch die höchste Wahrheit

bedacht, dazu von Anfang an keine Nationalreligion, sondern
mit weitem internationalem Ausblick begabt.

Und nun wage ich zu behaupten, dass diese Denkweise der
tiefste und, festeste Grund gewesen ist, worauf unsere schweizerische

Demokratie sich erbaut hat. Von ihm ist ihr der Ernst und
die Kraft gekommen. Nehmen wir dazu, dass die ganze vorherige
Geschichte der Schweiz die Vorbereitung auf diese geistige
Leistung gewesen ist, so haben wir das Größte beieinander, was von
uns ausgegangen ist und leuchtet uns vielleicht der letzte Sinn
unserer Geschichte, auch der künftigen, und die höchste Bestimmung

der Schweiz in neuer Größe auf. Es handelt sich hier um

Zusammenhänge, die eigentlich taghell vor uns liegen und die wir
doch noch so wenig gesehen haben; es handelt sich um Erkenntnisse,

die gerade für die neue Orientierung des schweizerischen
Lebens, die wir nötig haben, von höchster Bedeutung sind.

Hier ist der Ort, wo unsere Kraft und Eigenart gewachsen ist;
aus sehr tiefen Quellen ist sie geströmt — aus sehr tiefen Quellen

313



allein wird sie wohl erneuert werden müssen. Das war unser Gut,
unsere Art. Hier sehen wir, von was kleine Völker leben und
wodurch kleine Völker groß werden können. Denn die
schweizerische Reformation ist von uns aus erobernd weit in die Welt

vorgedrungen und eine weltgeschichtliche Macht ersten Ranges
geworden. Ich erinnere nur an die eine Tatsache unter vielen,
dass die angelsächsische Welt vor allem ihr die Größe verdankt.
Dieses reformierte Christentum ist, wie wir schon angedeutet haben,
namentlich die stärkste Freiheitsmacht der neuen Zeit gewesen.
Das ist eine klare Erkenntnis der neueren Geschichtsforschung, die
durch jeden neuen Einblick in die Zusammenhänge vermehrt wird.
Die Grundgedanken der französischen Revolution, die ganze
demokratische Bewegung der neueren Zeit sind ihre Frucht und auch
Kant steht auf ihrem Boden. Oberall begegnen wir den Wirkungen
des Feuerstromes, den sie in die Welt ergossen. Sie zeigt, dass

ein kleines Volk das Größte leisten kann, wenn es dafür den Geist
besitzt.

Wenn wir aber die Dinge so sehen, dann wird uns die ganze
Tragik der heutigen Lage erst recht klar; denn was uns heute droht,
ist eine Umkehrung jenes Vorganges. Heute stehen wir zunächst
einmal in Gefahr, gewissermaßen vom Luthertum erobert zu werden.
Dabei sind es nicht nur die reichsdeutschen Professoren, Bücher
und Zeitschriften, die dieses Werk verrichten, sondern wenn möglich

noch wirksamer tun es die Schweizer Bürger, die unter dem
Bann jenes religiös-politischen Denkens stehen. Damit werden
die tiefsten geistigen Grundlagen der Demokratie und also der
Existenz der Schweiz überhaupt zerstört. Denn es ist ein wahres
Wort: die Schweiz muss demokratisch sein oder sie wird nicht
sein. Wer irgendwelche imperialistische Gedanken im Kopfe hat,
und sei es auch in religiöser Form, wem Macht mehr ist als Geist
und Organisation mehr als Freiheit, wer nicht an das Volk glauben
kann, der muss sich einem großen Staat anschließen. Ein Kleinstaat

mit imperialistischer Seele ist das traurigste aller politischen
Gebilde. Junge Menschen aber, die diese neulutherischen,
neudeutschen Gedanken im Kopfe haben, kennen nicht den
demokratischen Glauben, ohne den eine rechte Demokratie unmöglich ist.
So treffen wir denn auch auf solche jungen Schweizer, denen Demokratie

ein Wort zum Lächeln ist ; die erfüllt sind von Rassetheorien,

314



denen zufolge sie unsere welschen Mileidgenossen für Menschen
zweiten Ranges halten müssten, mit denen zu einem Volk verbunden
zu sein, ein Übel, schwer zu tragen, bedeutete; die vor der
deutschen Macht und Organisation in Bewunderung erschauern und
alles gering schätzen, was nicht deutsch ist. Aber auch, wo es
nicht so weit kommt, da wirken doch solche Gedanken in der

ganzen Atmosphäre als ein Element, das die Grundlagen der
selbständigen Schweiz zerfrisst. Darin besteht die Gefahr, dass wir auf
einem ganz zentralen Gebiete eine deutsche Provinz werden.

Aber etwas noch Wichtigeres wird uns klar, wenn der geschichtliche

Zusammenhang, den wir entwickelt haben, richtig geschaut ist.
Unsere Schweizerfreiheit ist dann nicht etwas, was gleichsam von
selbst in unseren Bergen wächst, wie Alpenrosen und Edelweiß,
sondern eine Frucht sehr tiefer und sehr geistiger Bewegungen.
Was wir so Schweizerfreiheit nennen, ist zu sehr eine Schützenfeststimmung

geworden, die sich, als es bitter ernst wurde, als ziemlich
windig erwies ; die ganze Grütlipoesie scheint nicht genügend, uns
im Sturm der Geschichte weiter zu tragen. Es bedarf stärkerer

Gründung. Aber wenn dem so ist, so entsteht die Frage, ob denn

überhaupt noch die Voraussetzungen für den Bestand einer Schweiz,
wie wir sie wollen, wie wir sie allein wollen, vorhanden sind.
Das ist der ungeheure, von viel zu wenigen erwogene Ernst unserer
Lage.

Wie ist dieser tödlichen Gefahr zu begegnen?
Verehrte Herren Kollegen! Wenn ich in der Kürze, die mir

nun geboten ist, darüber meine Ansicht sagen soll, so liegt mir
zunächst vor allem daran, das lächerliche Missverständnis zu
verhüten, dass ich meine, wir sollten ein Schutzzollsystem gegen
ausländischen, insbesondere deutschen Einfluss erstreben. Solche
Gedanken liegen gerade mir besonders fern, ganz abgesehen davon,
dass ein solches System das Gegenteil des Beabsichtigten herbeiführen

würde; denn jeder Schutzzoll macht bequem und sicher.
Ich betone also einiges, was eigentlich zu selbstverständlich ist,
als dass man es unter verständigen Menschen noch sollte sagen
müssen: Selbstverständlich werden wir uns auch künftig freuen,

wenn unsere Studenten sich zu den Füßen reichsdeutscher Lehrer

setzen, wenn sie auch über den Rhein ziehen, um dort deutsches

Leben kennen zu lernen. Wir werden uns freuen, reichsdeutsche

315



Professoren an unsern Fakultäten zu haben. Wir werden, was noch

wichtiger ist, uns mit bereitwilliger Empfänglichkeit und ohne uns

nun von vorneherein durch Misstrauen zu hemmen, von Deutschland

her anregen lassen. Es ist ja — das sei nochmals
hervorgehoben — nicht so, dass draußen nur Gedanken vertreten würden,

gegen die wir uns zur Wehr setzen müssten. Vieles kann uns von
vorneherein bloß fördern und erfreuen. Aber auch die Auseinandersetzung

mit gegnerischen Gedanken werden wir für Gewinn achten,
noch abgesehen davon, dass wir hoffen dürfen, auch eine

Gegenwirkung ausüben zu können! Nur eines müssen wir festhalten:
wir sollen ans nicht verschlacken lassen, ohne es zu merken und
ohne uns zu wehren ; wir sollen nicht das Eigene bloß aus
Unachtsamkeit, Unwissenheit oder Trägheit fortwerfen, um eines Fremden

willen, das wir gar nicht einmal als solches erkennen und das

vielleicht manchmal weniger Wert hat, als das Eigene.
Noch verkehrter und gefährlicher freilich als ein geistiger

Schutzzoll gegen das Ausland wäre ein anderer Weg: wenn auch

wir versuchen wollten, die Wahrheit zu nationalisieren, d. h. alle

geistigen Mächte in erster Linie daraufhin anzusehen, ob sie das

nationale Leben stärkten oder nicht. Wir würden dann das tun,
was man heute nicht ganz ohne Grund besonders den Deutschen
vorwirft: dass sie nämlich alle höchsten geistigen Werte, die ihrer
Natur nach menschheitlich sind, einseitig für Deutschland in
Anspruch nähmen. Aber wir würden uns dann auch verrechnen. Wir
würden uns durch dieses Mittel nicht stärken, sondern schwächen.
Wir werden nicht dadurch gehoben, dass wir die Wahrheit in den

Dienst der Nation, sondern dadurch, dass wir die Nation in den
Dienst der "Wahrheit stellen. Nicht wollen wir der Wahrheit aus
dem Wege gehen aus Angst, dass sie uns in nationaler Beziehung
schaden könnte, sondern wollen nur schärfer zusehen, ob wir es

v/irklich mit der Wahrheit oder bloß mit einem verkappten Nationalismus

zu tun haben. Der Wahrheit opfern wir alles, auch die Nation
— wenn dieser Fall denkbar ist — aber wir wollen nicht irgend
einem fremden Nationalismus dienen, der sich in das Gewand der
reinen Wahrheit hüllt.

Endlich sei noch hervorgehoben, dass damit nicht die geringste
feindliche Gesinnung gegen das Ausland verbunden sein muss.
Ich bin darum, weil ich mir selbst treu bleiben will, noch nie-

316



mandes Feind. Im Gegenteil : das ist der allerbeste Dienst, den ich
einem andern tun kann. Diese Wahrheit gilt auch für das
Verhältnis der Völker zu einander. Was liegt unsern großen Nachbarn
in kultureller Hinsicht an einem Stückchen Land mehr? Aber an
einer eigenartigen, ihrer Bestimmung bewussten Schweiz kann ihnen
sehr viel liegen, sollte ihnen sehr viel liegen Denn sie kann ihnen
sehr viel sein, gerade als Schweiz!

Aber was ist denn zu tun?
Die Antwort auf diese Frage erfordert die vorherige

Beantwortung einer andern : Warum sind denn die Dinge so gekommen
Warum ist fremder Einfluss bei uns so mächtig geworden?

Die Antwort ist einfach genug: weil wir selbst zu schwach
und arm geworden waren. Das ist wieder einmal das Ei des

Kolumbus. Es braucht keine kunstvollen Untersuchungen, um
dieses Geheimnis unserer halb (vielleicht mehr als halb) verlorenen

Unabhängigkeit zu lüften. Alles hängt davon ab, dass wir diese

einfache Wahrheit erkennen und ihr ehrlich ins Gesicht sehen.

Die Schuld an der heutigen Lage liegt an uns. Das gilt, wie mir
scheint, in gewissem Sinne sogar von unserer wirtschaftlichen
Abhängigkeit. Es hat uns auch im wirtschaftlichen Leben an Geist
und Kraft gefehlt. Das Schweizervolk hat zuviel von seiner Kraft
an andere Dinge verwendet, vor allem an Feste und Duodez-Politik.
Ganz klar aber ist die Sachlage für das Gebiet des höheren
Geisteslebens. Hier müssen wir einfach einsehen, dass wir vor
einem halben oder ganzen Bankrott stehen, der eben dem halben

(vielleicht mehr als halben) Verlust unserer Selbständigkeit als
Ursache entspricht. Wir sind in jenem Materialismus, worin das jetzt
das Wort führende Geschlecht aufgewachsen ist, geistig aufs äußerste

verarmt. Es ist uns jene seelische Tiefe und Kraft verloren gegangen,
die allein sowohl ein Volk als einen einzelnen Menschen fähig
macht, das Ideal zu fassen und zu verteidigen, aus der allein auch

jener Freiheitsgeist quillt, der einzig die Demokratie eines kleinen
Volkes retten kann und der sie besser schützt als das beste Heer.
Wo der Geist fehlt, da beugt man sich der Macht. Das ist das

Entweder — Oder, vor das wir gestellt sind. Es gilt zu wählen,
und die Wahl bedeutet Leben oder Tod der Schweiz. Und da

werden wir wohl wieder bis zu jenem letzten Quell des Geistes

geführt, den wir mit dem Wort „Religion" bezeichnen, mögen wir

317



darunter auch verschiedenes verstehen. Auch hier ist zu sagen:
unsere Abhängigkeit entsprach genau unserer Armut. Wir hatten
zu wenig zu geben, darum mussten wir zu viel nehmen. Was wir
von dem übermächtigen Einfluss des Luthertums gesagt haben,
wäre darum vielleicht noch auf einen andern, letzten Ausdruck zu

bringen: wir haben den religiösen Boden verloren, der die Existenz
der Schweiz im Tiefsten trägt. Es hätte hier, wie in all den andern

Beziehungen des Problems, wenig Sinn, wenn wir uns bloß
abwehrend nach außen wendeten; die Hauptsache ist, dass wir uns
selbst aufraffen. Sobald wir wieder mehr wir selbst sind, überhaupt
mehr sind, werden wir wieder freier sein, keinen Augenblick früher;
durch die Abschließung allein würden wir nur Gefangene unser selbst.

Aber woher kann uns denn diese wichtigste Hilfe, diese Hilfe,
welche die Hilfe ist, kommen? Können wir den Geist bestellen?
Können wir große Schriftsteller, Dichter, Philosophen oder gar
religiöse Führer hervorzaubern, weil wir sie nötig haben? Können
wir eine sittliche oder gar religiöse Erneuerung machen? Der
Geist wehet doch, wo er will.

Gewiss. Wir können alle jene Dinge nicht. Aber eines können
wir: wir können unsere Not und Armut einsehen. Wir können
unsere Augen vom Dunste des patriotischen Selbstbetruges frei
machen, so dass sie die Leere sehen, die da ist, wo etwas anderes
sein sollte. Das ist von alters her stets der Anfang des Besseren

gewesen. Wenn diese schneidende Erkenntnis unseres mehr oder
weniger vollständigen Bankrotts einmal da ist, dann wird ein
Suchen und Sehnen beginnen, eine Unruhe, ein Aufmerken, ein
Wille zum Hören und Lernen, ein neues Schaffen, und das übrige
wird sich auch einstellen, sobald es dafür Zeit ist. Denn, wenn
es wahr ist, dass der Geist wehet, wo er will, so ist doch auch
das andere wahr, dass er kommt, wenn man ihn ruft, dass er

kommt, wenn man ihn braucht. Wenn wir Schweizer, zur neuen
Erfassung der Aufgabe der Schweiz, dieser notwendigen Aufgabe,
erwachend, dafür den Geist rufen, so wird er kommen und wird
uns der Freiheit und alles Großen fähig machen.

In das Licht dieser Wahrheit möchte ich die kleineren Mittel
stellen, die uns daneben helfen können. Wenn ich mich nun wieder
meinem besonderen Gebiete zuwende, so kommen etwa folgende
in Betracht: Es wird gut sein, wenn an unsern theologischen Fakul-

318



täten das zahlenmäßige Verhältnis zwischen ausländischen und
schweizerischen Dozenten für die letzteren etwas günstiger wird.
Dazu gehört, dass unsere obersten Wahlbehörden bei der Ernennung

von Professoren Selbständigkeit und Weitblick zeigen, vor
allem aber, dass wir im Lande selbst Kräfte von ebenbürtiger
Tüchtigkeit haben. Diese werden bei uns freilich nur dann zu finden
sein, wenn man die Eignung für eine akademische Professur mehr
in den persönlichen Eigenschaften eines Mannes, als in der Zahl
seiner Titel und der von ihm veröffentlichten Druckschriften sucht.
— Es wird ferner gut sein, wenn wir den Blick von der in den
letzten Jahrzehnten bei uns üblich gewesenen gar zu einseitigen
Schätzung bloß des Großen und Guten, das jenseits des Rheins
zu finden ist, ein wenig ablenken auf die übrige Welt, die
daran wahrlich nicht so arm ist, wie manche zu glauben scheinen.
Uns Reformierten liegt doch eigentlich besonders die weite Welt
der reformierten Christenheit nahe, wo so viel Großes und
Herrliches zu finden ist, das mit unserer Denkweise besser übereinstimmt

und sich besser eignet, Stütze eines republikanisch-demokratischen

Volkslebens zu sein, als so vieles an der neudeutschen
Art. Wir werden es als Gewinn erachten, wenn unsere jungen
Männer immer häufiger nicht bloß nach Marburg, Heidelberg, Berlin,
sondern auch etwa nach Genf, Montauban, Paris, Cambridge,
Edinburgh, Florenz (wo eine waldensische Akademie ist), ja sogar nach
Boston gehen. Die Reise nach Boston ist heute kürzer und

bequemer als vor achtzig Jahren die nach Berlin. Wir hoffen dringend,
dass die geistigen Schätze dieser Welt wieder mehr die unsrigen
werden. Ist es nicht — um nur ein Beispiel zu nennen — eine

klägliche Tatsache, dass ein Mann, wie Alexander Vinet, der doch
dem Schweizerboden entsprossen ist und der zu den edelsten und
bedeutendsten Gestalten des Christentums gehört, in den Kreisen
des deutsch-schweizerischen Protestantismus kaum dem Namen
nach bekannt ist? Dabei hege ich nicht von ferne die Meinung,
dass wir etwa den alten Gegensatz von reformiert und lutherisch
wieder ausgraben sollten ; ich bin vielmehr überzeugt, dass wir auf

einen Boden gelangen müssen, der über allen solchen
Unterschieden liegt. Wir wollen bloß nicht ins Luthertum rückwärts,

wollen aus dem Engen ins Weite, nicht aus dem Weiten ins Enge ;

wir wollen nicht achtlos altes eigenes Gut verlieren, um dafür

319



doch nur altes Gut, dafür aber fremdes, einzutauschen. Wir wollen
zur Höhe, wir wollen nicht seitwärts.

Zur Höhe möchte ich noch einmal lenken, indem ich,
verehrte Herren Kollegen, diese im Verhältnis zu der uns zur
Verfügung stehenden Zeit langen, im Verhältnis zu ihrem Gegenstand
doch kurzen, allzu kurzen Ausführungen schließe. Zwei Bemerkungen
möchte ich noch machen.

Die erste ist persönlicher Art. Es ist dem Sprechenden nicht
ganz leicht geworden, hier Töne anzuschlagen, die sehr leicht
nationalistisch gedeutet werden können. Denn er hat es lange für
seine Aufgabe gehalten, einem kleingeistigen und verblendeten
sogenannten Patriotismus gegenüber den echten Internationalismus
zu vertreten und betrachtet es auch heute als seine wichtigste Pflicht,
dem verheerenden Wüten des nationalistischen Sturmes entgegenzutreten.

Aber nur die größte Oberflächlichkeit könnte in diesem
Verhalten einen Widerspruch finden. Wir haben bei unserem
Internationalismus immer ein gutes schweizerisches Gewissen gehabt.
Richtiger Internationalismus ist uns immer auch als der beste Schutz
der kleinen Völker erschienen. Er bedeutet ja gerade die Heiligkeit
jedes Volkstums, während der nationalistisch gefärbte Imperialismus
die Völker in seinem Mörser einstampft, er bedeutet aber nicht,
dass ein fremder Nationalismus uns überfluten dürfe. Das wäre
Pseudo-Internationalismus der schlimmsten Art. Wenn wir eine

selbständige Schweiz wollen, so stehen wir gerade im Dienste jenes
echten Internationalismus, der im Gegensatz zum Imperialismus
ein freies und auf Ebenbürtigkeit gegründetes Zusammenleben großer
und kleiner Völker will. Es ist ja etwas Großes und Beglückendes,
wie nun die Erkenntnis überall unter uns aufbricht, dass die Schweiz

nur aus einer menschheitlicken Aufgabe ihr Lebensrecht schöpfen
könne. Wir müssen uns freilich klar machen, dass das ein sehr

hohes, fast allzu hohes Ziel ist und dass sehr viel dazu gehört,
wenn es unter uns eine Realität und nicht nur eine schöne Phrase

werden soll. Aber, wenn es uns damit ernst ist, dann sind für uns
nationale und internationale Aufgabe völlig eins. So handelt es

sich für unsereinen nicht im geringsten um eine „Bekehrung", wenn
er das sagt, was ich gesagt habe; es ist durchaus meine bisherige
Überzeugung, mein bisheriger Weg; ich habe diese Dinge längst

gesagt.

320



Mit der zweiten Bemerkung lenke ich vollends zur Hauptsache
zurück. Ich habe zu Beginn meiner Ausführungen darauf
hingewiesen, wie schwierig es sei, von der Beziehung von Theologie
und Religion zur schweizerischen Unabhängigkeit zu reden. Nun
hoffe ich doch, wenigstens das Eine erreicht zu haben: dass wir
vielleicht noch ein wenig schärfer als bisher die Ausdehnung und
Tiefe des uns gestellten Problems der schweizerischen Unabhängigkeit

erkennen. Es ist klar, dass es nicht auf der Oberfläche liegt,
wo die meisten es suchen, sondern in großer Tiefe ; es ist sicher,
dass es nicht durch kleine und eilige Maßregeln gelöst wird. Ob
wir auf einem religiösen Boden im engern Sinne des Wortes stehen
oder nicht, eines müssen wir alle durchdringend deutlich erkennen :

was uns not tut, wenn unsere schzveizeriscke Demokratie wieder
Kraft, Eigenart und Größe gewinnen will, ist eine geistige
Erneuerung in großem Stil.,

ZÜRICH L. RAGAZ

KLEINE CHRONIK gg
PRO JUVENTUTE! Aus einem Aufruf an Eltern, Lehrer und Erzieher,

der. von zwölf Deutschen und Österreichern unterschrieben, eine wirkliche
Kulturtat ist, führen wir folgende sehr zu beherzigende Mahnungen an :

Unter den mannigfachen seelischen Gefahren, die das gegenwärtige Völkerringen

mit sich bringt, sind die verhängnisvollsten diejenigen für das Innenleben
der Kinder, denn diese sind am empfänglichsten und am leichtesten beeinflussbar

Es ist gewiss auch vom pädagogischen Standpunkte aus nicht zu
wünschen, dass man die tiefe Tragik, die im herrschenden Kriege liegt, den Blicken
der Kinder entziehe. Das wäre nicht nur praktisch undurchführbar, sondern auch
nicht im Interesse der Erziehung. Denn gerade aus dem Anblicke dieser Tragik
soll den Kindern einstens der Wille und die Kraft erwachsen, Zustände zu schaffen,

welche Kriege mit ihrer Unsumme an Elend und Kulturhemmungen unmöglich
machen. Aber mit dem Erfassen dieses tiefen Ernstes haben Hass,

Rachsucht, Schadenfreude und all die anderen niederen Instinkte gar nichts zu tun,
die heute vielfach in den Kindern geweckt, gefördert und gesteigert werden
Wie sollen sich dann die kulturellen Beziehungen zu anderen Staaten gestalten,
wenn wir der Jugend einen Hass einimpfen, der die Namen von Kulturnationen
ersten Ranges als ärgsten Schimpf ansehen lässt? Einerseits aus Gründen der
künftigen internationalen Kulturarbeit und anderseits um einer richtigen
staatsbürgerlichen Erziehung willen muss deshalb von allen Eltern und Lehrern gefordert

werden, dass sie weder nationalen Hass noch alle anderen damit in
Zusammenhang stehenden niederen Instinkte in den Kindern aufkommen lassen,
sondern sie vielmehr schon im Keime ersticken. Man entweihe diese an größten
Opfern und an Heroismus im großen und kleinen so reiche Zeit nicht damit,
dass man die kindlichen Seelen durch Rachsucht, Gehässigkeit und Schadenfreude
andauernd vergiftet!

321


	Von den letzten Voraussetzungen der schweizerischen Unabhängigkeit : ein Votum

