Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Humanitét und Kriegsdienst : ein ethischer Konflikt der Pflichten
[Schluss]

Autor: Sztern, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HUMANITAT UND KRIEGSDIENST

EIN ETHISCHER KONFLIKT DER PFLICHTEN
(Schluss.)

Il

Wir sind in unseren Ausfithrungen des letzten Heftes von der
Jdee des Guten, als dem schlechthin fundamentalsten Prinzip der
Ethik, ausgegangen und in der Reihe der sittlichen Ideen bis zum
hochsten ethischen Ideal der Menschheit, als eines freien Staaten-
bundes, auigestiegen. Von diesen Hohen aus suchen wir nunmehr
den Weg zu unserem Problem zuriick.

Den Konilikt zwischen Humanitit und Kriegsdienst nannten
wir im Nebentitel einen ethischen Konflikt der Pfilichten. Sehen
wir uns jetzt beide Begriffe etwas ndher an; priifen wir genauer
ihre Stellung und Bedeutung in der Ethik. Sind Humanitit und
Kriegsdienst ethische Pflichten? oder, vielleicht, Tugenden? oder
gar beides? Die Frage richtet sich, wie man sieht, auf das Ver-
hiltnis der Begriffe Pilicht und Tugend zueinander. Sind sie
identisch? Es konnte dies scheinen. Nehmen wir ein Beispiel:
gerecht zu sein — ist ethische Pilicht; gerecht zu sein — ist eine
Tugend. Beides stimmt. Oder ein anderes Beispiel: wahrhaitig
zu sein — ist ethische Pilicht, aber ebensosehr auch: wahrhaftig
zu sein — ist eine Tugend. Und doch fiihlt man deutlich, wenn
man beide Begriffe in abstracto betrachtet, einen Unterschied
zwischen ihnen. Man glaubt wohl zumeist, der Unterschied zwischen
beiden ldage darin, dass die Pilicht etwas Strengeres, mehr Kate-
gorisches als die Tugend ist, dass man die Unterlassung der
letzteren eher als die der ersten entschuldigen kann. Diese dem
konventionellen Leben entnommene Unterscheidung, die uns
den sachlichen Unterschied um nichts klarer macht, hat mit dem
wissenschaftlich-philosophischen Gebrauch beider Begriffe gar nichts
gemein. Wie soll, tibrigens, die Pflicht strenger als die Tugend
sein, da doch durch beide, laut unseren Beispielen, dieselben Eigen-
schaften definiert werden konnen? Kann die Gerechtigkeit oder die
Wahrhaftigkeit das eine mal als Tugend eventuell auch unterlassen,
das andremal aber, als Pilicht, in keiner Weise unterlassen werden?
Es wire ein Absurd. Die Schwierigkeit, die bei dem Versuch einer

289



strengen Unterscheidung beider Begriffe auftritt, liegt in der Be-
deutung des Pilichtbegriffes, in seiner Doppelbedeutung.

Der Begriff Pflicht kann entweder im allgemeinen Sinne ver-
standen werden, als die Pilicht tiberhaupt, das Pilichtgeméifie oder das
Bindende (d¢ov) schlechthin; oder aber im besonderen Sinne, als die
oder jene bestimmte Einzelpflicht. In beiden Fillen aber bedeutet
Pilicht keineswegs dasselbe. Im ersten Fall ist sie das fundamentale
Prinzip, das Prinzip schlechthin aller Sittlichkeit; sie deckt sich
hier also mit dem Begriffe des Sittengesetzes;?) im zweiten Fall
dagegen ist sie nur ein Mittel, ein Weg zur Sittlichkeit zu gelangen,
und zwar einer neben vielen anderen Wegen; nur in diesem, be-
sonderen Sinne, als bestimmte Einzelpflicht, deckt sich die Pilicht
mit der Tugend. Daher kommt es auch, dass wenn wir die be-
sonderen Einzelpflichten (Gerechtigkeit, Wahrhaftigkeit, Treue, Hu-
manitdt usw.) nennen, sie sich sdmtlich auch als Tugenden aui-
fassen lassen; wenn wir dagegen nur den abstrakten Begriff der
Pilicht iiberhaupt ins Auge fassen, er sich keineswegs mit dem der
Tugend decken will. Man konnte diesen etwas schwierigen Sach-
verhalt auch noch auf folgende Weise klar machen. Es darf zwar
behauptet werden: in der jedesmaligen Ausiibung der Pflicht (all-
gemeiner Begriff der Pflicht) besteht die Sittlichkeit; aber es hat
keinen anstindigen Sinn zu sagen: in der Ausiibung dieser oder
jener Pilicht, z. B. der Gerechtigkeit oder der Wahrhatftigkeit, (be-
sonderer Begriff der Pilicht) bestehe die Sittlichkeit; und so auch
nicht in dem Befolgen dieser oder jener Tugend. Danach koénnen
wir also unser Problem ebenso einen Konflikt der Pflichten, als eine
Kollision der Tugenden nennen. Diesen Sachverhalt sich klar zu
machen war notwendig, um nicht an Scheineinwidnden, wie die
folgenden, irre zu werden: z. B. die Humanitét ist ja gar keine Pflicht,
sondern nur eine Tugend; oder aber: der Kriegsdienst ist wohl eine
Pilicht, aber keine Tugend. Jetzt wissen wir was davon zu halten
ist und konnen deshalb unbeirrt zur Auflésung unseres Problemes
weiterschreiten. Wir mdchten nur noch bemerken, dass, da wir die
Humanitit und den Kriegsdienst sowohl Pilichten als Tugenden
nennen diirfen, wir uns im folgenden an den eindeutigen, daher
weniger missverstindlichen, Begriff der Tugend halten werden.

1) In diesem Sinne hat sie Kant dem kategorischen Imperativ gleichgestellt-

290



Was ist nun die Tugend, als solche, jede Tugend? ist sie die
Sittlichkeit selbst? ndmlich ein Teil von ihr? Diese Frage ist fiir
unser Problem von duflerster Wichtigkeit. Ihre Beantwortung kénnte
mit einem Male das Problem 16sen, bezw. es hinfillig und nichtig
machen; namlich die bejahende Antwort. Denn es ist klar, dass
wenn jede Tugend, also auch der Kriegsdienst, einen Teil der
Sittlichkeit selbst ausmacht, so kann es keinen Sinn haben,
im Namen der Sittlichkeit sich von einem ihrer Teile lossagen,
ihn fallen lassen wollen; oder, im Namen des einen Teiles
der Sittlichkeit (der Tugend der Humanitit) einen anderen Teil
derselben Sittlichkeit (die Tugend des Kriegsdienstes) zu verwerfen.
Denn hoffentlich soll es doch nur eine Sittlichkeit, die Sittlichkeit
als solche geben. Wie wire aber dann solcher Zwiespalt méglich ?
Miisste man nicht an der Sittlichkeit selbst verzweifeln, wenn sich
ein solcher Widerspruch innerhalb ihrer selbst auftun sollte ? wenn
nicht ein Konflikt der menschlich-sittlichen Pilichten, sondern eine
Kollision, ein Widerspruch der Sittlichkeit mit sich selbst hier vor-
lage? Dem ist jedoch, gliicklicherweise, nicht so: die Tugend ist
weder die Sittlichkeit selbst, noch ein Teil von ihr. Sie ist nur, wie
wir schon oben andeuteten, ein Weg — richtiger — ein Wegweiser
zur Sittlichkeit. Die Mittel und Wege, die Richtlinien und Ziel-
punkte, die auf die Sache hinweisen und zu ihr fithren, diirfen mit
sder Sache selbst nicht verwechselt werden. Schon die Mehrheit,
n die sich die Tugend obzwar nicht spaltet, aber doch ergeht,
sollte vor ihrer Verwechslung mit der Sittlichkeit selbst abhalten.
Denn, ob ich diesen oder jenen Weg gehen soll — ist eine mog-
liche und verniinftige Frage; ob ich aber diesen oder jemen Teil
meines Zieles wihlen soll, ist ein Unsinn.

Das Ziel selbst, die Sittlichkeit, steht einig und unverriickbar
da; es kann an ihm nichts geteilt und nichts geriittelt werden;
der Wege aber, die zum Ziele fithren, gibt es viele; sie kdnnen
mitunter sich durchkreuzen, mannigfach miteinander kollidieren;
so ist es auch oft ein Kreuzweg, an den wir beim Aufstieg zur
Sittlichkeit gelangen. Man sieht sich vor ein ,entweder-oder®
gestellt; man muss zwischen beiden Wegen die Wahl treffen.
Solch ein Kreuzweg an der grofen Heeresstrae der Sittlichkeit
konnte auch unser Problem sein, ist es tatsachtich auch, wie
wir gleich sehen werden, in einer Hinsicht. Welchen Weg von

291



den beiden, die sich mir darbieten, soll ich nun gehen? welchen
Wegweiser zu dem meinigen wihlen? da doch beide Wege zum
Ziele fithren? Handelte es sich hier um physische Strecken, so
miisste gemessen oder auf andere Weise tiberlegt werden, welcher
von beiden Wegen derjenige ist, der schneller und sicherer zum
Ziele fithrt; handelte es sich um ein Erkenntnisziel, das zu erreichen
wire, so miisste vielleicht abgewogen werden, welchem von den
zwei Wegen der Vorzug der Einfachheit zukommt. Nach welchen
Kriterien soll aber in unserm Fall, da es sich um ein ethisches Ziel
und, allenfalls, auch um ethische Wege handelt, die Wahl erfolgen?
Nach dem Kriterium, welches in allen ethischen Fragen das einzig
zustindige und zuldngliche ist: nach dem des efrischen Wertes.

Sind beide Wege gleichwertig? Das ist die Frage. Da das Ziel,
zu dem sie fiihren sollen, das gleiche ist, so muss nach dem Eigen-
werte, der jedem Wege zukommt, gefragt werden; so miissen die
Wege zur Sittlichkeit, die Tugenden, einer Rangordnung unterzogen
werden. Freilich ist es kein Leichtes, diese Einteilung zu treffen;
auch muss sie im einzelnen letztlich subjektiv ausfallen: ob ich
der Gerechtigkeit vor der Wahrhaftigkeit, der Treue vor der Tapfer-
keit, oder umgekehrt, den Vortritt da einrdume, wo sie miteinander
in unvermeidliche Kollision geraten, ist eine Frage, die die Ethik
nicht objektiv 16sen kann. Dariiber hat sich der Einzelne, der vor
diese Wahl gestellt wird, nach Mafigabe seiner besten Einsicht, zu
entscheiden. Und so miisste vielleicht vor manchem schwierigen
Lebenskonflikt der sittlichen Krifte, an mancher tragischen Ent-
zweiung der Lebenswege und -ziele der sittliche Geist verzweifeln,
wenn ihm nicht in der Humanitit eine Tugend gegeben sein wiirde,
die, die Einseitigkeiten aller anderen Tugenden iiberwindend, sich
als die oberste Orientierungs- und Kontrollinstanz aufrichtet. Die
Humanitit ist die oberste und héchste aller Tugenden; in ihr stellt
die Ethik, als angewandte Ethik, das sicherste Kriterium auf, nach
dem auch aller einseitiger Streit unter den Tugenden entschieden
werden muss: was wider die Humanitdt, was ihr entgegengesetzt
ist oder sie verletzt — das ist jederzeit Hohn auf die Sittlichkeit,
mag es nun aus welchen immer Griinden geschehen: zur Vertei-
digung des Vaterlandes, zur Wahrung der Religion, zum Triumph
der Wissenschaft und der Wahrheit, oder der Kunst zum Ruhme.

Damit konnte unser Problem in eirner Hinsicht als gelost be-

292



trachtet werden. Wenn ich die freie Wahi zwischen der Tugend
der Humanitit und der der Tapferkeit, die u. a. auch im Kriegs-
dienst, zweifellos, eine ihrer Erscheinungsweisen hat, notwendig zu
treffen habe, so muss diese nach dem soeben erwihnten obersten
Kriterium erfolgen: sie muss zugunsten der Humanitit ausfallen.
Die Losung erfolgt hier durch das Kriterium der angewandten Ethik
allein, ohne die Notwendigkeit einer Riicksichtnahme auf die Prin-
zipien der reinen Ethik. Dies ist auch insofern begreiflich, als ja
das System der Tugenden zu entwerfen, sowie eine Einteilung und
Rangordnung unter ihnen vorzunehmen, gerade als die eigentlichste
Aufgabe einer angewandten Ethik bezeichnet werden kanm.

Die Losung, die hier erfolgte, erschopft jedoch nicht das
ganze Problem. Sie ldste es nur in einer Hinsicht; wir kniipften
niamlich die Lésung an die gewichtige Bedingung, dass man vor
die freie Wahl zwischen zwei Tugenden gefiihrt werde. Diese Be-
dingung trifft jedoch in unserem Fall nur {iberall da zu, wo der
Kriegsdienst kein Staatsgesetz sei; denn ist er einmal als Staats-
gesetz sanktioniert, so wird der Bedingung in beiden Teilen nicht
entsprochen. Erstens wird der Einzelne alsdann gar nicht vor die
freie, d. h. durch keine anderweitigen Vertrdige, die er eingegangen
ist, gebundene Wahl gefiihrt, und zweitens hort der Kriegsdienst
auf, lediglich Tugend zu sein, indem er zum rechtlichen Geselze
und somit in die Sphéare der sittlichen Normen gehoben wird. Zu-
gleich hort der Konflikt auf, als ein solcher zwischen zwei Tugen-
den zu bestehen; er koénnte hochstens nur noch als der zwischen
einer Tugend und einem sittlichen Gesetze fortbestehen. In dieser
Form aber ist er unzulissig, ist er ein ethisches Monstrum: denn
keine Tugend, und wire sie die héchste, vermag das sittliche
Gesetz in Frage zu stellen; die angewandte Ethik darf in keiner
ihrer Aufstellungen den Prinzipien der reinen Ethik widersprechemn.

Somit eréifnet sich fiir unser Problem eine ganz andere Per-
spektive, sobald wir den Kriegsdienst aus dem Gesichtspunkt eines
Staatsgesetzes betrachten. Es ist dies die zwesfe Hinsicht in unserem
Problem. Er hort auf, ein Problem lediglich der angewandten Ethik
zu sein. Die Notwendigkeit einer Riicksichtnahme auf die Fest-
stellungen der reinen Ethik wird unabweislich; denn dieser allein
ist die ethische Wertung des rechtlichen Gesetzes vorbehalten.
Und diese reine Ethik lehrte uns, die rechtliche Gesetzgebung eines

293



Staates als die anndhernde Realisierung der sittlichen Grundlage
anzusehen, auf der die Idee des Staates errichtet ist. Sie lehrte
uns daher auch, in dieser Gesetzgebung, als solcher, das Prinzip
des Staates zu ehren; ein Prinzip, welches unter allen Umstdnden
aufrechterhalten werden muss, fiir die Sittlichkeit und um der
Sittlichkeit willen. Daran vermag die angewandte Ethik mit allen
ihren Einsichten, die nur Anleitungen, Anweisungen zur Sittlichkeit
sein kénnen, auch nicht ein Jota zu dndern. Die reine Ethik allein
untersucht und stellt es fest, was die Sittlichkeit, was ,das Gute“
sei. Und es ging, wie wir sahen, aus ihren Untersuchungen un-
zweideutig hervor, dass die Sittlichkeit, dass ,das Gute“ nirgends
anders zu erzeugen und zu erreichen ist, als im Staate und unter
der Leitung des Staates. Deshalb sah sie sich zur Aufstellung einer
obersten kategorischen Maxime, als der Richtschnur alles Wollens
und Handelns eines Individuums, gendétigt, darnach keine Hand-
lung als eine sittliche gelten darf, die das Prinzip des Staates auf-
hebt oder verletzt. Wenn ich nun aber in einem Staate mit fiir
alle Biirger obligatorischem Kriegsdienst diesen zu leisten verweigere,
also diesem won mir mit dem Staate eingegangenen Vertrage nicht
entsprechen will, so verletze ich hiermit das Prinzip des Staates,
so hebe ich hiermit den Staat selbst als solchen, der doch auf der
obligatorischen Kraft der Vertrige, die seine Gesetzgebung aus-
machen, beruht, im Prinzip auf. Ist aber der Staat im Prinzip aui-
gehoben, so ist damit zugleich, wie wir ja wissen, alle Méglich-
keit der Sittlichkeit aufgehoben: ihre Lebensader, die nur im Staate,
als einer sittlich-organisierten Gemeinschaft, pulsieren kann, ist
durch meine obige Handlungsweise durchschnitten worden.

Man glaube nur ja nicht gegen uns einwenden zu konnen,
dass mit der Auflehnung gegen dies oder jenes Gesetz des Staates,
das Prinzip des Staates selbst noch keineswegs verletzt werde;
denn man beachtet alsdann nicht den Unterschied, der zwischen
einem bestimmten Einzelgesetz und dem Gesetz, als solchem, be-
steht. Das Gesetz als solches, das hochste sittliche Prinzip, stellt
die Forderung auf: dass jedem eingegangenen Vertrage, okne
Riicksicht auf dessen Inhalt, so lange entsprochen werden muss,
als der Vertrag seine Giiltigkeit bewahrt. Ohne die Einhaltung
dieses héchsten Gebotes ist kein sittliches Handeln, kein sittliches
Selbstbewusstsein mdoglich. Gegen das bestimmte Einzelgesetz,

294



gegen dieses oder jenes Staatsgesetz, mag und darf sich der Ein-
spruch des Einzelnen erheben; jeder mag auf allen ihm zuging-
lichen, allen zulissigen Wegen zur Aufhebung oder Abinderung
eines Einzelgesetzes wirken: durch Antrdge an die gesetzgebenden
Instanzen, durch Verbreitung seines Standpunktes in moglichst
weite Kreise der Staatsbiirger; durch Bekdmpfung auf wissenschaft-
lich-rechtlichem Gebiete, kurz, durch die aktivste Teilnahme am
politischen Leben seines Staates. Eine solche Tatigkeit verletzt
nicht das Prinzip des Staates, sie hebt nicht den Staat im Prinzip
auf, sondern, im Gegenteil, sie arbeitet an der Vervollkommnung
der staatlichen Gesetzgebung, somit an der immer grofleren An-
niaherung des staatlichen an das ethische Gesetz. Freilich ist sie,
wie jede sittliche Arbeit, ein miihsamer, meist dornenvoller Weg;
aber in ihr bewahrt sich die politische Tiichtigkeit und Tapferkeit
eines jeden Biirgers. Sie ist zugleich der einzig mdgliche Weg
sittlicher Stellungnahme zu irgend einem Gesetze des Staates. Jede
andere Art der Einsprache seitens des Einzelnen, insbesondere jede
aktive Auflehnung gegen die Eritillung irgend eines bestehenden
Staatsgesetzes kann nie und nimmer, aus irgend welchen Riick-
sichten sie auch erfolgen mag, als siftliche Tat gelten; sondern sie
muss, vorausgesetzt, dass sie aus eigenem Willen des Subjektes
erfolge (vgl. oben S. 230), jederzeit als unsittlich (widersittlich) be-
zeichnet werden:!) denn sie trifit alsdann eben nicht mehr dies
bestimmte Einzelgesetz, gegen das sie gerichtet war, sondern in
ihm zugleich und das Gesetz als solches {iberhaupt.?) Ist aber das
Gesetz als solches aufgehoben, so fillt auch der Staat und mit ihm
die Sittlichkeit in nichts zusammen. Was helfen mir alsdann die
schonsten Tiraden iiber die Menschheit und das Menschlichkeits-
gefiihl, wenn der Staat und die Sittlichkeit darob und darunter aui-

1y Erfolgt aber die Handlung unter Ausschluss des eigenen Willens, so ist
es klar, dass sie weder sittlich noch unsittlich, sondern aufersittlich (sittlich
gleichgiltig) ist.

2) Eine jede Handlung von dieser Art kann daher mit Recht als anarchistische
bezeichnet werden, sofern man unter Anarchie den Zustand volliger Gesetzes-
losigkeit versteht. Anarchie, aber, steht in denkbar grofitem Gegensatz zum
hichsten sittlichen Ideal, zur Idee der Menschheit; denn wihrend die letzte
darauf ausgeht, dass, wenn nicht alle, so doch eine Anzahl Gesetze, alle Staaten,
also auch alle Menschen der Erde, in gleicher Weise verpflichtet und bindet,
strebt die erste es an, dass keine zwei Menschen der Erde durch ein Gesetz in
gleicher Weise gebunden wiren.

295



gehoben und vernichtet werden? Auch die Riicksicht der Huma-
nitdt vermag da nichts auszurichten, wo die Heiligkeit und Majestit
des Gesetzes in Frage steht, wo diese gefihrdet wird; auch das
Menschlichkeitsgefiithl, so edel und sittlich es an und fiir sich ist,
so sehr es auch alle menschlichen Handlungen zu leiten hat, muss
sich fiigen, wo ihm das oberste Sittengesetz entgegentritt.

Man sieht, diese Losung des Problems erfolgt hier direkt aus
dem Begriffe des Sittengesetzes heraus, also ganz unabhidngig von
der Frage nach der ethischen Berechtigung des Krieges selbst,
wie des Kriegsdienstes. Ich mag den Krieg, wie den Kriegsdienst
noch so unmenschlich, noch so unsittlich finden — so lang er ein
Gesetz des Staates ist, dem ich angehore, zu dem ich also in den
sittlichen Beziehungen der Rechte und Pilichten stehe, muss ich
ihm Folge leisten; nicht, weil ich sonst mit Gefidngnis oder irgend
einer anderen Strafe belegt werde; dieses juridische Nachspiel hat
fiir unseren ethischen Standpunkt keinen Belang; sondern, weil
ich sonst mit meiner Ethik, mit dem Sittengesetze, in Zwiespalt
geraten wiirde, weil ich mein ethisches Selbstbewusstsein sonst
nicht erlangen, nicht bilden kdnnte.

Will jedoch, oder kann jedoch Jemand auf keinen Fall den
Kriegsdienst leisten, so kann die Ethik nur eine Verhaltungsweise
billigen; er scheide, vor oder sogleich nach dem Eintritt in die
Biirgerrechte, aus dem Verband des Staates mit obligatorischer
Wehrpflicht aus, er geniefle nicht die Rechte und Vorteile, die ihm
als Biirger dieses Staates zufallen, sondern suche in einem Staate
Biirger zu werden, der den Kriegsdienst nicht als obligatorisches
Gesetz vorsieht. Vermag er dies nicht zu tun, oder kommt ihm
die Erkenntnis von der psychischen Unmdglichkeit, den Kriegs-
dienst zu leisten, erst als er vom Staate zur Befolgung dieses
Gesetzes aufgefordert wird, so kann ihm die Ethik nicht helfen:
es gibt fiir ihn keinen ethisch zu rechtfertigenden Grund, der ihn
der Pilicht, dem Gesetze zu gehorchen, dem eingegangenen Ver-
trage obzuliegen, entbinden wiirde (wofern ihn, natiirlich, nicht der
Staat selbst freiwillig von dieser Pflicht entbindet).

Der Standpunkt der Ethik, wie ich ihn hier vertrete, kann
somit fiir den Fall, wo der Kriegsdienst Staatsgesetz (nicht nur
Tugend) ist, folgendermaflen kurz formuliert werden: die Kritik
dieses Staatsgesetzes, wie die aktive Mitwirkung zu dessen Auf-

296



hebung, muss einem jeden Biirger vorbehalten bleiben; der Ge-
horsam aber diesem sowie jedem anderen Staatsgesetze gegeniiber
darf von keinem Biirger, aus keinem Grunde, verweigert werden.
Mogen die Gesetze noch so schlecht, willkiirlich oder unmensch-
lich sein, so sind sie dennoch Gesetze; so sind sie immer noch
besser, als die vollige Gesetzeslosigkeit, die Anarchie. Denn vom
Grunde dieser schlechten Gesetze aus kann man hoffen, durch
unermiidliche Kulturarbeit einst zu besseren Gesetzen zu gelangen.
Wo aber gar keine Gesetze bestehen, da ist nicht nur keine Spur
von Sittlichkeit vorhanden, sondern da gibt es auch keine Anhalts-
punkte fiir sittliche Arbeit, da muss auch die geringste Hoffnung
schwinden, einst zur Sittlichkeit zu gelangen. Daher muss jedes
Gesetz, auch das unmenschlichste, als Gesetz respektiert werden;
als etwas, was dawider ist, dass véllige Anarchie, die der Tod
aller Sittlichkeit ist, herrsche.

Das ist der einzig mogliche Weg der Sittlichkeit. Diesen Weg
hat uns vor Jahrtausenden Sokrates fiir ewige Zeiten gewiesen.
Soll sein Opfertod, sein Martyrium, einen ethischen Wert haben,
soll er als einzigartiges leuchtendes Beispiel ethischen Handelns
fiir alle Zeit sich bewihren, so kann ihm nur der Sinn zukommen:
das Gesetz, als solches, zu heiligen und in ihm die Sittlichkeit
zn begriinden. Sokrates opfert die bessere Einsicht von seinem
Eigenwerte; er geht, nicht freiwillig, aber dem Gesetze gehorchend,
das er nicht als begriindet anerkennt, bis in den Tod, um nur keine
Diiierenz zwischen dem eigenen ethischen Selbstbewusstsein und
dem Staate entstehen zu lassen, um das Prinzip des Staates und
den Begrifl des Gesetzes nicht fallen zu lassen. Diesen sokratischen
Weg hat auch ein Jeder in unserem Falle zu gehen, der einem
Staat mit allgemeiner Wehrpflicht angehért: er muss seine bessere
Einsicht von dem Werte, resp. Unwerte, des Krieges selbst, wie
des Kriegsdienstes, wenn er eine solche hat, opfern, um das Prinzip
des Staates mnicht zu verletzen, um den Begriff des Gesetzes, das
Fundament aller Sittlichkeit, zu retten.

Auch bei Kant kénnen wir Orientierung fiir unser Problem
finden. Er hat seinem obersten kategorischen Imperativ, u. a. auch
die Fassung gegeben: ,Handle so, dass die Maxime deines Willens
jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten
konne.“ Verweigere ich aber den Kriegsdienst, trotzdem er ein

297



allgemeines Staatsgesetz ist, so handle ich nach einer Maxime,
die unmoglich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten
kann: denn dies kime dem Absurd gleich, dass die Verletzbarkeit
des Gesetzes zum Prinzip der Gesetzgebung werde, welches sich
selbst widersprechend ist. Denn, wie gesagt: es handelt sich hier
nicht um das bestimmte Einzelgesetz, so dass die falsche Meinung,
allenfalls, aufkommen konnte, ich wiirde mit meiner Verweigerung
des Kriegsdienstes nur wollen, dass die Verweigerung des Kriegs-
dienstes iiberhaupt ein Prinzip der allgemeinen Gesetzgebung werde.
Heute verweigert der Eine den Kriegsdienst, morgen der Andere die
Schulpflicht, fibermorgen ein Dritter die Steuerrate oder die Zoll-
einnahme u.s. f. In allen diesen Fillen wird hinter dem bestimmten
Einzelgesetz das Gesetz verletzt, was unendlich wichtiger ist. Nein!
die Verletzbarkeit des Gesetzes kann niemals als Prinzip der all-
gemeinen Gesetzgebung gelten, sondern, im Gegenteil, die Unver-
letzbarkeit des Gesetzes durch jedermann muss stets das Prinzip
der allgemeinen Gesetzgebung sein; also habe ich, laut Kant, auch
selbst nach dieser Maxime zu handeln. Diese Maxime ldsst sich
biindig dahin formulieren: nie sich einem (esetze widersetzen, so
lange es, als Gesetz, in Kraft besteht; jederzeit die Abschaffung
oder Umdnderung eines Uesetzes anstreben, das man als nicht
zu Recht bestehend erachtet. Fiir diejenigen aber, die nach dieser
Maxime nicht handeln wollen, die einem Staate mit dem Gesetz
der allgemeinen Wehrpilicht angehorend, dennoch den Kriegsdienst
verweigern — fiir sie gibt es nicht nur keinen rechtlichen, sondern
auch keinen ethisch zu rechtfertigenden Grund. Alle noch so ethisch
lautenden Griinde, die sie anfiihren, selbst die Humanitit, an die
zumeist appelliert wird, miissen verblassen vor der etzischen Wichtig-
keit und Dringlichkeit, das Prinzip des Staates zu wahren und
die Majestdt des Gesetzes zu ehren. Die Religion mag sich dieser
Subjekte annehmen und deren Handlungsweise mit eigenen Argu-
menten zu rechtfertigen suchen. Die Ethik birgt fiir sie keinen
Schutz.

ZURICH M. SZTERN

aoaa

298



	Humanität und Kriegsdienst : ein ethischer Konflikt der Pflichten [Schluss]

