
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Humanität und Kriegsdienst : ein ethischer Konflikt der Pflichten
[Schluss]

Autor: Sztern, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HUMANITÄT UND KRIEGSDIENST
EIN ETHISCHER KONFLIKT DER PFLICHTEN

(Schluss.)

III.

Wir sind in unseren Ausführungen des letzten Heftes von der
Jdee des Guten, als dem schlechthin fundamentalsten Prinzip der

Ethik, ausgegangen und in der Reihe der sittlichen Ideen bis zum
höchsten ethischen Ideal der Menschheit, als eines freien Staatenbundes,

aufgestiegen. Von diesen Höhen aus suchen wir nunmehr
den Weg zu unserem Problem zurück.

Den Konflikt zwischen Humanität und Kriegsdienst nannten
wir im Nebentitel einen ethischen Konflikt der Pflichten. Sehen

wir uns jetzt beide Begriffe etwas näher an; prüfen wir genauer
ihre Stellung und Bedeutung in der Ethik. Sind Humanität und
Kriegsdienst ethische Pflichten? oder, vielleicht, Tugenden? oder

gar beides? Die Frage richtet sich, wie man sieht, auf das

Verhältnis der Begriffe Pflicht und Tugend zueinander. Sind sie

identisch? Es könnte dies scheinen. Nehmen wir ein Beispiel:
gerecht zu sein — ist ethische Pflicht ; gerecht zu sein — ist eine

Tugend. Beides stimmt. Oder ein anderes Beispiel: wahrhaftig
zu sein — ist ethische Pflicht, aber ebensosehr auch: wahrhaftig
zu sein — ist eine Tugend. Und doch fühlt man deutlich, wenn
man beide Begriffe in abstracto betrachtet, einen Unterschied
zwischen ihnen. Man glaubt wohl zumeist, der Unterschied zwischen
beiden läge darin, dass die Pflicht etwas Strengeres, mehr
Kategorisches als die Tugend ist, dass man die Unterlassung der
letzteren eher als die der ersten entschuldigen kann. Diese dem
konventionellen Leben entnommene Unterscheidung, die uns
den sachlichen Unterschied um nichts klarer macht, hat mit dem

wissenschaftlich-philosophischen Gebrauch beider Begriffe gar nichts

gemein. Wie soll, übrigens, die Pflicht strenger als die Tugend
sein, da doch durch beide, laut unseren Beispielen, dieselben
Eigenschaften definiert werden können? Kann die Gerechtigkeit oder die

Wahrhaftigkeit das eine mal als Tugend eventuell auch unterlassen,
das andremal aber, als Pflicht, in keiner Weise unterlassen werden?
Es wäre ein Absurd. Die Schwierigkeit, die bei dem Versuch einer

289



strengen Unterscheidung beider Begriffe auftritt, liegt in der
Bedeutung des Pflichtbegriffes, in seiner Doppelbedeutung.

Der Begriff Pflicht kann entweder im allgemeinen Sinne
verstanden werden, als die Pflicht überhaupt, das Pflichtgemäße oder das

Bindende (Siov) schlechthin ; oder aber im besonderen Sinne, als die
oder jene bestimmte Einzelpflicht. In beiden Fällen aber bedeutet
Pflicht keineswegs dasselbe. Im ersten Fall ist sie das fundamentale

Prinzip, das Prinzip schlechthin aller Sittlichkeit ; sie deckt sich
hier also mit dem Begriffe des Sittengesetzes ; *) im zweiten Fall
dagegen ist sie nur ein Mittel, ein Weg zur Sittlichkeit zu gelangen,
und zwar einer neben vielen anderen Wegen; nur in diesem,
besonderen Sinne, als bestimmte Einzelpflicht, deckt sich die Pflicht
mit der Tugend. Daher kommt es auch, dass wenn wir die
besonderen Einzelpflichten (Gerechtigkeit, Wahrhaftigkeit, Treue,
Humanität usw.) nennen, sie sich sämtlich auch als Tugenden
auffassen lassen; wenn wir dagegen nur den abstrakten Begriff der
Pflicht überhaupt ins Auge fassen, er sich keineswegs mit dem der

Tugend decken will. Man könnte diesen etwas schwierigen
Sachverhalt auch noch auf folgende Weise klar machen. Es darf zwar
behauptet werden: in der jedesmaligen Ausübung der Pflicht
(allgemeiner Begriff der Pflicht) besteht die Sittlichkeit; aber es hat
keinen anständigen Sinn zu sagen: in der Ausübung dieser oder
jener Pflicht, z. B. der Gerechtigkeit oder der Wahrhaftigkeit,
(besonderer Begriff der Pflicht) bestehe die Sittlichkeit; und so auch
nicht in dem Befolgen dieser oder jener Tugend. Danach können
wir also unser Problem ebenso einen Konflikt der Pflichten, als eine

Kollision der Tugenden nennen. Diesen Sachverhalt sich klar zu
machen war notwendig, um nicht an Scheineinwänden, wie die

folgenden, irre zu werden : z. B. die Humanität ist ja gar keine Pflicht,
sondern nur eine Tugend; oder aber: der Kriegsdienst ist wohl eine

Pflicht, aber keine Tugend. Jetzt wissen wir was davon zu halten
ist und können deshalb unbeirrt zur Auflösung unseres Problèmes
weiterschreiten. Wir möchten nur noch bemerken, dass, da wir die
Humanität und den Kriegsdienst sowohl Pflichten als Tugenden
nennen dürfen, wir uns im folgenden an den eindeutigen, daher

weniger missverständlichen, Begriff der Tugend halten werden.

h In diesem Sinne hat sie Kant dem kategorischen Imperativ gleichgestellt-

290



Was ist nun die Tugend, als solche, jede Tugend? ist sie die
Sittlichkeit selbst? nämlich ein Teil von ihr? Diese Frage ist für
unser Problem von äußerster Wichtigkeit. Ihre Beantwortung könnte
mit einem Male das Problem lösen, bezw. es hinfällig und nichtig
machen; nämlich die bejahende Antwort. Denn es ist klar, dass

wenn jede Tugend, also auch der Kriegsdienst, einen Teil der
Sittlichkeit selbst ausmacht, so kann es keinen Sinn haben,
im Namen der Sittlichkeit sich von einem ihrer Teile lossagen,
ihn fallen lassen wollen; oder, im Namen des einen Teiles
der Sittlichkeit (der Tugend der Humanität) einen anderen Teil
derselben Sittlichkeit (die Tugend des Kriegsdienstes) zu verwerfen.
Denn hoffentlich soll es doch nur eine Sittlichkeit, die Sittlichkeit
als solche geben. Wie wäre aber dann solcher Zwiespalt möglich?
Müsste man nicht an der Sittlichkeit selbst verzweifeln, wenn sich
ein solcher Widerspruch innerhalb ihrer selbst auftun sollte wenn
nicht ein Konflikt der menschlich-sittlichen Pflichten, sondern eine

Kollision, ein Widerspruch der Sittlichkeit mit sich selbst hier
vorläge? Dem ist jedoch, glücklicherweise, nicht so: die Tugend ist
weder die Sittlichkeit selbst, noch ein Teil von ihr. Sie ist nur, wie
wir schon oben andeuteten, ein Weg — richtiger — ein Wegweiser
zur Sittlichkeit. Die Mittel und Wege, die Richtlinien und
Zielpunkte, die auf die Sache hinweisen und zu ihr führen, dürfen mit
ider Sache selbst nicht verwechselt werden. Schon die Mehrheit,
n die sich die Tugend obzwar nicht spaltet, aber doch ergeht,

sollte vor ihrer Verwechslung mit der Sittlichkeit selbst abhalten.
Denn, ob ich diesen oder jenen Weg gehen soll — ist eine mögliche

und vernünftige Frage; ob ich aber diesen oder jenen Teil
meines Zieles wählen soll, ist ein Unsinn.

Das Ziel selbst, die Sittlichkeit, steht einig und unverrückbar
da ; es kann an ihm nichts geteilt und nichts gerüttelt werden ;

der Wege aber, die zum Ziele führen, gibt es viele; sie können
mitunter sich durchkreuzen, mannigfach miteinander kollidieren;
so ist es auch oft ein Kreuzweg, an den wir beim Aufstieg zur
Sittlichkeit gelangen. Man sieht sich vor ein „entweder-oder"
gestellt; man muss zwischen beiden Wegen die Wahl treffen.

Solch ein Kreuzweg an der großen Heeresstraße der Sittlichkeit
könnte auch unser Problem sein, ist es tatsächlich auch, wie
wir gleich sehen werden, in einer Hinsicht. Welchen Weg von

291



den beiden, die sich mir darbieten, soll ich nun gehen? welchen
Wegweiser zu dem meinigen wählen? da doch beide Wege zum
Ziele führen? Handelte es sich hier um physische Strecken, so
müsste gemessen oder auf andere Weise überlegt werden, welcher

von beiden Wegen derjenige ist, der schneller und sicherer zum
Ziele führt ; handelte es sich um ein Erkenntnisziel, das zu erreichen

wäre, so müsste vielleicht abgewogen werden, welchem von den
zwei Wegen der Vorzug der Einfachheit zukommt. Nach welchen
Kriterien soll aber in unserm Fall, da es sich um ein ethisches Ziel
und, allenfalls, auch um ethische Wege handelt, die Wahl erfolgen?
Nach dem Kriterium, welches in allen ethischen Fragen das einzig
zuständige und zulängliche ist: nach dem des ethischen Wertes.

Sind beide Wege gleichwertig? Das ist die Frage. Da das Ziel,
zu dem sie führen sollen, das gleiche ist, so muss nach dem Eigenwerte,

der jedem Wege zukommt, gefragt werden; so müssen die

Wege zur Sittlichkeit, die Tugenden, einer Rangordnung unterzogen
werden. Freilich ist es kein Leichtes, diese Einteilung zu treffen;
auch muss sie im einzelnen letztlich subjektiv ausfallen: ob ich
der Gerechtigkeit vor der Wahrhaftigkeit der Treue vor der Tapferkeit,

oder umgekehrt, den Vortritt da einräume, wo sie miteinander
in unvermeidliche Kollision geraten, ist eine Frage, die die Ethik
nicht objektiv lösen kann. Darüber hat sich der Einzelne, der vor
diese Wahl gestellt wird, nach Maßgabe seiner besten Einsicht, zu
entscheiden. Und so müsste vielleicht vor manchem schwierigen
Lebenskonflikt der sittlichen Kräfte, an mancher tragischen
Entzweiung der Lebenswege und -ziele der sittliche Geist verzweifeln,
wenn ihm nicht in der Humanität eine Tugend gegeben sein würde,
die, die Einseitigkeiten aller anderen Tugenden überwindend, sich
als die oberste Orientierungs- und Kontrollinstanz aufrichtet. Die
Humanität ist die oberste und höchste aller Tugenden ; in ihr stellt
die Ethik, als angewandte Ethik, das sicherste Kriterium auf, nach
dem auch aller einseitiger Streit unter den Tugenden entschieden
werden muss: was wider die Humanität, was ihr entgegengesetzt
ist oder sie verletzt — das ist jederzeit Hohn auf die Sittlichkeit,
mag es nun aus welchen immer Gründen geschehen: zur
Verteidigung des Vaterlandes, zur Wahrung der Religion, zum Triumph
der Wissenschaft und der Wahrheit, oder der Kunst zum Ruhme.

Damit könnte unser Problem in einer Hinsicht als gelöst be-

292



trachtet werden. Wenn ich die freie Wahl zwischen der Tugend
der Humanität und der der Tapferkeit, die u. a. auch im Kriegsdienst,

zweifellos, eine ihrer Erscheinungsweisen hat, notwendig zu
treffen habe, so muss diese nach dem soeben erwähnten obersten
Kriterium erfolgen: sie muss zugunsten der Humanität ausfallen.
Die Lösung erfolgt hier durch das Kriterium der angewandten Ethik
allein, ohne die Notwendigkeit einer Rücksichtnahme auf die
Prinzipien der reinen Ethik. Dies ist auch insofern begreiflich, als ja
das System der Tugenden zu entwerfen, sowie eine Einteilung und
Rangordnung unter ihnen vorzunehmen, gerade als die eigentlichste
Aufgabe einer angewandten Ethik bezeichnet werden kann.

Die Lösung, die hier erfolgte, erschöpft jedoch nicht das

ganze Problem. Sie löste es nur in einer Hinsicht; wir knüpften
nämlich die Lösung an die gewichtige Bedingung, dass man vor
die freie Wahl zwischen zwei Tugenden geführt werde. Diese

Bedingung trifft jedoch in unserem Fall nur überall da zu, wo der

Kriegsdienst kein Staatsgesetz sei; denn ist er einmal als Staatsgesetz

sanktioniert, so wird der Bedingung in beiden Teilen nicht
entsprochen. Erstens wird der Einzelne alsdann gar nicht vor die

freie, d. h. durch keine anderweitigen Verträge, die er eingegangen
ist, gebundene Wahl geführt, und zweitens hört der Kriegsdienst
auf, lediglich Tugend zu sein, indem er zum rechtlichen Gesetze

und somit in die Sphäre der sittlichen Normen gehoben wird.
Zugleich hört der Konflikt auf, als ein solcher zwischen zwei Tugenden

zu bestehen; er könnte höchstens nur noch als der zwischen
einer Tugend und einem sittlichen Gesetze fortbestehen. In dieser
Form aber ist er unzulässig, ist er ein ethisches Monstrum : denn
keine Tugend, und wäre sie die höchste, vermag das sittliche
Gesetz in Frage zu stellen; die angewandte Ethik darf in keiner
ihrer Aufstellungen den Prinzipien der reinen Ethik widersprechen.

Somit eröffnet sich für unser Problem eine ganz andere
Perspektive, sobald wir den Kriegsdienst aus dem Gesichtspunkt eines

Staatsgesetzes betrachten. Es ist dies die zweite Hinsicht in unserem
Problem. Er hört auf, ein Problem lediglich der angewandten Ethik

zu sein. Die Notwendigkeit einer Rücksichtnahme auf die

Feststellungen der reinen Ethik wird unabweislich ; denn dieser allein
ist die ethische Wertung des rechtlichen Gesetzes vorbehalten.

Und diese reine Ethik lehrte uns, die rechtliche Gesetzgebung eines

293



Staates als die annähernde Realisierung der sittlichen Grundlage
anzusehen, auf der die Idee des Staates errichtet ist. Sie lehrte
uns daher auch, in dieser Gesetzgebung, als solcher, das Prinzip
des Staates zu ehren; ein Prinzip, welches unter allen Umständen
aufrechterhalten werden muss, für die Sittlichkeit und um der
Sittlichkeit willen. Daran vermag die angewandte Ethik mit allen
ihren Einsichten, die nur Anleitungen, Anweisungen zur Sittlichkeit
sein können, auch nicht ein Jota zu ändern. Die reine Ethik allein
untersucht und stellt es fest, was die Sittlichkeit, was „das Gute"
sei. Und es ging, wie wir sahen, aus ihren Untersuchungen
unzweideutig hervor, dass die Sittlichkeit, dass „das Gute" nirgends
anders zu erzeugen und zu erreichen ist, als im Staate und unter
der Leitung des Staates. Deshalb sah sie sich zur Aufstellung einer
obersten kategorischen Maxime, als der Richtschnur alles Wollens
und Handelns eines Individuums, genötigt, darnach keine Handlung

als eine sittliche gelten darf, die das Prinzip des Staates
aufhebt oder verletzt. Wenn ich nun aber in einem Staate mit für
alle Bürger obligatorischem Kriegsdienst diesen zu leisten verweigere,
also diesem von mir mit dem Staate eingegangenen Vertrage nicht
entsprechen will, so verletze ich hiermit das Prinzip des Staates,

so hebe ich hiermit den Staat selbst als solchen, der doch auf der

obligatorischen Kraft der Verträge, die seine Gesetzgebung
ausmachen, beruht, im Prinzip auf. Ist aber der Staat im Prinzip
aufgehoben, so ist damit zugleich, wie wir ja wissen, alle Möglichkeit

der Sittlichkeit aufgehoben : ihre Lebensader, die nur im Staate,
als einer sittlich-organisierten Gemeinschaft, pulsieren kann, ist
durch meine obige Handlungsweise durchschnitten worden.

Man glaube nur ja nicht gegen uns einwenden zu können,
dass mit der Auflehnung gegen dies oder jenes Gesetz des Staates,
das Prinzip des Staates selbst noch keineswegs verletzt werde;
denn man beachtet alsdann nicht den Unterschied, der zwischen
einem bestimmten Einzelgesetz und dem Gesetz, als solchem,
besteht. Das Gesetz als solches, das höchste sittliche Prinzip, stellt
die Forderung auf: dass jedem eingegangenen Vertrage, ohne
Rücksicht auf dessen Inhalt, so lange entsprochen werden muss,
als der Vertrag seine Gültigkeit bewahrt. Ohne die Einhaltung
dieses höchsten Gebotes ist kein sittliches Handeln, kein sittliches
Selbstbewusstsein möglich. Gegen das bestimmte Einzelgesetz,

294



gegen dieses oder jenes Staatsgesetz, mag und darf sich der
Einspruch des Einzelnen erheben; jeder mag auf allen ihm zugänglichen,

allen zulässigen Wegen zur Aufhebung oder Abänderung
eines Einzelgesetzes wirken : durch Anträge an die gesetzgebenden
Instanzen, durch Verbreitung seines Standpunktes in möglichst
weite Kreise der Staatsbürger ; durch Bekämpfung auf
wissenschaftlich-rechtlichem Gebiete, kurz, durch die aktivste Teilnahme am

politischen Leben seines Staates. Eine solche Tätigkeit verletzt
nicht das Prinzip des Staates, sie hebt nicht den Staat im Prinzip
auf, sondern, im Gegenteil, sie arbeitet an der Vervollkommnung
der staatlichen Gesetzgebung, somit an der immer größeren
Annäherung des staatlichen an das ethische Gesetz. Freilich ist sie,
wie jede sittliche Arbeit, ein mühsamer, meist dornenvoller Weg;
aber in ihr bewährt sich die politische Tüchtigkeit und Tapferkeit
eines jeden Bürgers. Sie ist zugleich der einzig mögliche Weg
sittlicher Stellungnahme zu irgend einem Gesetze des Staates. Jede
andere Art der Einsprache seitens des Einzelnen, insbesondere jede
aktive Auflehnung gegen die Erfüllung irgend eines bestehenden

Staatsgesetzes kann nie und nimmer, aus irgend welchen
Rücksichten sie auch erfolgen mag, als sittliche Tat gelten; sondern sie

muss, vorausgesetzt, dass sie aus eigenem Willen des Subjektes
erfolge (vgl. oben S. 230), jederzeit als unsittlich (widersittlich)
bezeichnet werden :x) denn sie trifft alsdann eben nicht mehr dies
bestimmte Einzelgesetz, gegen das sie gerichtet war, sondern in
ihm zugleich und das Gesetz als solches überhaupt.2) Ist aber das

Gesetz als solches aufgehoben, so fällt auch der Staat und mit ihm
die Sittlichkeit in nichts zusammen. Was helfen mir alsdann die
schönsten Tiraden über die Menschheit und das Menschlichkeitsgefühl,

wenn der Staat und die Sittlichkeit darob und darunter auf-

r) Erfolgt aber die Handlung unter Ausschluss des eigenen Willens, so ist
es klar, dass sie weder sittlich noch unsittlich, sondern außersittlich (sittlich
gleichgiltig) ist.

2) Eine jede Handlung von dieser Art kann daher mit Recht als anarchistische
bezeichnet werden, sofern man unter Anarchie den Zustand völliger Gesetzes-
losigkeit versteht. Anarchie, aber, steht in denkbar größtem Gegensatz zum
höchsten sittlichen Ideal, zur Idee der Menschheit; denn während die letzte
darauf ausgeht, dass, wenn nicht alle, so doch eine Anzahl Gesetze, alle Staaten,
also auch alle Menschen der Erde, in gleicher Weise verpflichtet und bindet,
strebt die erste es an, dass keine zwei Menschen der Erde durch ein Gesetz in
gleicher Weise gebunden wären.

295



gehoben und vernichtet werden? Auch die Rücksicht der Humanität

vermag da nichts auszurichten, wo die Heiligkeit und Majestät
des Gesetzes in Frage steht, wo diese gefährdet wird; auch das

Menschlichkeitsgefühl, so edel und sittlich es an und für sich ist,
so sehr es auch alle menschlichen Handlungen zu leiten hat, muss
sich fügen, wo ihm das oberste Sittengesetz entgegentritt.

Man sieht, diese Lösung des Problems erfolgt hier direkt aus
dem Begriffe des Sittengesetzes heraus, also ganz unabhängig von
der Frage nach der ethischen Berechtigung des Krieges selbst,
wie des Kriegsdienstes. Ich mag den Krieg, wie den Kriegsdienst
noch so unmenschlich, noch so unsittlich finden — so lang er ein
Gesetz des Staates ist, dem ich angehöre, zu dem ich also in den
sittlichen Beziehungen der Rechte und Pflichten stehe, muss ich
ihm Folge leisten ; nicht, weil ich sonst mit Gefängnis oder irgend
einer anderen Strafe belegt werde; dieses juridische Nachspiel hat

für unseren ethischen Standpunkt keinen Belang; sondern, weil
ich sonst mit meiner Ethik, mit dem Sittengesetze, in Zwiespalt
geraten würde, weil ich mein ethisches Selbstbewusstsein sonst
nicht erlangen, nicht bilden könnte.

Will jedoch, oder kann jedoch Jemand auf keinen Fall den

Kriegsdienst leisten, so kann die Ethik nur eine Verhaltungsweise
billigen; er scheide, vor oder sogleich nach dem Eintritt in die

Bürgerrechte, aus dem Verband des Staates mit obligatorischer
Wehrpflicht aus, er genieße nicht die Rechte und Vorteile, die ihm
als Bürger dieses Staates zufallen, sondern suche in einem Staate

Bürger zu werden, der den Kriegsdienst nicht als obligatorisches
Gesetz vorsieht. Vermag er dies nicht zu tun, oder kommt ihm
die Erkenntnis von der psychischen Unmöglichkeit, den Kriegsdienst

zu leisten, erst als er vom Staate zur Befolgung dieses
Gesetzes aufgefordert wird, so kann ihm die Ethik nicht helfen:
es gibt für ihn keinen ethisch zu rechtfertigenden Grund, der ihn
der Pflicht, dem Gesetze zu gehorchen, dem eingegangenen
Vertrage obzuliegen, entbinden würde (wofern ihn, natürlich, nicht der
Staat selbst freiwillig von dieser Pflicht entbindet).

Der Standpunkt der Ethik, wie ich ihn hier vertrete, kann
somit für den Fall, wo der Kriegsdienst Staatsgesetz (nicht nur
Tugend) ist, folgendermaßen kurz formuliert werden: die Kritik
dieses Staatsgesetzes, wie die aktive Mitwirkung zu dessen Auf-

296



hebung, muss einem jeden Burger vorbehalten bleiben ; der
Gehorsam aber diesem sowie jedem anderen Staatsgesetze gegenüber
darf von keinem Bürger, aus keinem Grunde, verweigert werden.
Mögen die Gesetze noch so schlecht, willkürlich oder unmenschlich

sein, so sind sie dennoch Gesetze; so sind sie immer noch
besser, als die völlige Gesetzeslosigkeit, die Anarchie. Denn vom
Grunde dieser schlechten Gesetze aus kann man hoffen, durch
unermüdliche Kulturarbeit einst zu besseren Gesetzen zu gelangen.
Wo aber gar keine Gesetze bestehen, da ist nicht nur keine Spur
von Sittlichkeit vorhanden, sondern da gibt es auch keine Anhaltspunkte

für sittliche Arbeit, da muss auch die geringste Hoffnung
schwinden, einst zur Sittlichkeit zu gelangen. Daher muss jedes
Gesetz, auch das unmenschlichste, als Gesetz respektiert werden;
als etwas, was dawider ist, dass völlige Anarchie, die der Tod
aller Sittlichkeit ist, herrsche.

Das ist der einzig mögliche Weg der Sittlichkeit. Diesen Weg
hat uns vor Jahrtausenden Sokrates für ewige Zeiten gewiesen.
Soll sein Opfertod, sein Martyrium, einen ethischen Wert haben,
soll er als einzigartiges leuchtendes Beispiel ethischen Handelns
für alle Zeit sich bewähren, so kann ihm nur der Sinn zukommen:
das Gesetz, als solches, zu heiligen und in ihm die Sittlichkeit
zu begründen. Sokrates opfert die bessere Einsicht von seinem

Eigenwerte ; er geht, nicht freiwillig, aber dem Gesetze gehorchend,
das er nicht als begründet anerkennt, bis in den Tod, um nur keine
Differenz zwischen dem eigenen ethischen Selbstbewusstsein und
dem Staate entstehen zu lassen, um das Prinzip des Staates und
den Begriff des Gesetzes nicht fallen zu lassen. Diesen sokratischen
Weg hat auch ein Jeder in unserem Falle zu gehen, der einem
Staat mit allgemeiner Wehrpflicht angehört: er muss seine bessere

Einsicht von dem Werte, resp. Unwerte, des Krieges selbst, wie
des Kriegsdienstes, wenn er eine solche hat, opfern, um das Prinzip
des Staates nicht zu verletzen, um den Begriff des Gesetzes, das

Fundament aller Sittlichkeit, zu retten.
Auch bei Kant können wir Orientierung für unser Problem

finden. Er hat seinem obersten kategorischen Imperativ, u. a. auch

die Fassung gegeben: „Handle so, dass die Maxime deines Willens

jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten
könne." Verweigere ich aber den Kriegsdienst, trotzdem er ein

297



allgemeines Staatsgesetz ist, so handle ich nach einer Maxime,
die unmöglich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten
kann : denn dies käme dem Absurd gleich, dass die Verletzbarkeit
des Gesetzes zum Prinzip der Gesetzgebung werde, welches sich
selbst widersprechend ist. Denn, wie gesagt: es handelt sich hier
nicht um das bestimmte Einzelgesetz, so dass die falsche Meinung,
allenfalls, aufkommen könnte, ich würde mit meiner Verweigerung
des Kriegsdienstes nur wollen, dass die Verweigerung des
Kriegsdienstes überhaupt ein Prinzip der allgemeinen Gesetzgebung werde.
Heute verweigert der Eine den Kriegsdienst, morgen der Andere die

Schulpflicht, übermorgen ein Dritter die Steuerrate oder die
Zolleinnahme u. s. f. In allen diesen Fällen wird hinter dem bestimmten
Einzelgesetz das Gesetz verletzt, was unendlich wichtiger ist. Nein
die Verletzbarkeit des Gesetzes kann niemals als Prinzip der
allgemeinen Gesetzgebung gelten, sondern, im Gegenteil, die
Unverletzbarkeit des Gesetzes durch jedermann muss stets das Prinzip
der allgemeinen Gesetzgebung sein ; also habe ich, laut Kant, auch
selbst nach dieser Maxime zu handeln. Diese Maxime lässt sich

bündig dahin formulieren: nie sich einem Gesetze widersetzen, so

lange es, als Gesetz, in Kraft besteht; jederzeit die Abschaffung
oder Umänderung eines Gesetzes anstreben, das man als nicht
zu Recht bestehend erachtet. Für diejenigen aber, die nach dieser
Maxime nicht handeln wollen, die einem Staate mit dem Gesetz
der allgemeinen Wehrpflicht angehörend, dennoch den Kriegsdienst
verweigern — für sie gibt es nicht nur keinen rechtlichen, sondern
auch keinen ethisch zu rechtfertigenden Grund. Alle noch so ethisch
lautenden Gründe, die sie anführen, selbst die Humanität, an die
zumeist appelliert wird, müssen verblassen vor der ethisdien Wichtigkeit

und Dringlichkeit, das Prinzip des Staates zu wahren und
die Majestät des Gesetzes zu ehren. Die Religion mag sich dieser

Subjekte annehmen und deren Handlungsweise mit eigenen
Argumenten zu rechtfertigen suchen. Die Ethik birgt für sie keinen
Schutz.

ZÜRICH M. SZTERN

298


	Humanität und Kriegsdienst : ein ethischer Konflikt der Pflichten [Schluss]

