Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Humanitét und Kriegsdienst : ein ethischer Konflikt der Pflichten
Autor: Sztern, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917247

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HUMANITAT UND KRIEGSDIENST
EIN ETHISCHER KONFLIKT DER PFLICHTEN
L.

Der grofie Krieg, der gegenwdrtig in Europa tobt, rief viele
alte Probleme von neuem wach und verlieh ihnen, die sonst nur
eine Streitfrage unter den Gelehrten waren, den Charakter der
Aktualitdt. Unter diesen Problemen nimmt der Gegensatz zwischen
Krieg und Menschlichkeit oder, wie er in religidser Form benannt
wird, zwischen Krieg und Christentum sicherlich nicht den letzten
Platz ein. Durch das gewaltige Volkerringen geweckt, macht sich
in breiten Schichien der Gebildeten aller Linder das Bediirfnis
fithlbar, mit diesem uralten Gegensatz sich auseinanderzusetzen, iiber
ihn hinaus womdoglich zu einer einheitlichen Losung zu gelangen;
wie es denn tief in der menschlichen Natur begriindet ist, bestehende
Widerspriiche dauernd nicht ertragen zu kodnnen, sowohl in theo-
retischen Erwigungen, als in Gewissens- und Handlungsiragen.
Und an dem schroffen Widerspruch des Krieges zur Menschlich-
keit vermochten die Zeiten nicht zu riitteln; und alle Arbeit des
Volkerrechtes, die sich in der Richtung auf Milderung dieses Wider-
spruches bewegte, vermochte, wie es sich jetzt zeigt, auch nicht
ein Jota an seiner Schroffheit zu dndern.

Ja, im Gegenteil! der gegenwirtige Krieg macht es auch
dem blodesten Auge klar, dass der Fortschritt der Zivilisation
nicht in der Richtung auf Vers6hnung oder Abstumpfung, sondern
gerade auf Verschirfung des bestehenden Widerspruches wirkt; noch
nie wurde ein Krieg mit so unmenschlichen Waifen aller Art
gefiihrt, noch nie fiihrte die List im Kriege zu so unmenschlichen
Handlungen, und noch nie wurde ein Volk von einem andern mit
so unmenschlichen Repressalien bedroht, wie im gegenwirtigen
Kriege. Alle Erzeugnisse und Kunstmittel der Technik werden,
wenn es sich um den Krieg handelt, zur Ausiibung von Taten
gebraucht, die auch dem primitivsten Menschlichkeitsgefiihle
Hohn sprechen. So ist es denn nur allzuverstindlich, dass
gerade in der Gegenwart jenes Bediirinis der Gebildeten um so
dringender hervortritt; dass der Einzelne, wenn nicht die Losung
selbst, so doch die prinzipielle Stellungnahme zu dem genannten

226



Konilikt als eine dringende Notwendigkeit empfindet. Von Tag zu
Tag mehren sich daher Erorterungen und Diskussionen iiber dieses
Thema in der Presse aller Ldnder, vorab aber, aus naheliegenden
Griinden, in derjenigen der neutralen Staaten.?!)

Will man in dem genannten Problem sich zurechtfinden, so
tut vor allem die Einsicht not: dass wir bei niherer Betrachtung
es hier nicht mit einem, sondern mit zwei Problemen zu tun haben,
die streng auseinandergehalten werden miissen. Das eine betrifft,
in ethischer Form ausgedriickt, den Gegensatz des Krieges selbst,
als eines historischen Massenereignisses, zur Menschlichkeit und
fragt nach der Moglichkeit einer eventuellen Vereinbarung oder
Versohnung dieses Gegensatzes. Es kommt in ihm also letztlich
auf die Beantwortung der Frage an: ob dberhaupt und inwiefern
ein Krieg mit ethischen Griinden gerechlfertigt werden kann. Das
andere Problem aber betrifit den Gegensatz nicht der Erscheinung
des Krieges selbst zur Menschlichkeit, sondern den der Pilichten
eines Individuums, das einerseits als Staatsbiirger seiner militdrischen
Staatspflicht im Kriegsfalle, d. i. dem Kriegsdienst ?) zu obliegen,
anderseits aber als sittliches Wesen der Pflicht der Menschlichkeit
Rechnung zu tragen habe. Hier lautet die Frage nicht, ob der
Krieg iiberhaupt ethisch gerechtfertigt werden kann; sondern: wie
hat sich der Einzelne, angesichts der offenbaren Kollision seiner

1) In den Spalten der Neuen Ziircher Zeitung und der Neuen Wege wurde
vor kurzem eine Polemik iiber das genannte Problem in religioser Form zwischen
den Professoren Bolliger und Ragaz gefiihrt. Beide Gegner unterschieden jedoch
nicht in klarer Weise zwischen dem Problem des Krieges selbst und dem des
Kriegsdienstes, wie wir es hier zu tun beabsichtigen; und da wir nur von einem
dieser Probleme handein wollen, so kann unsere Erorterung natiirlich keinen
direkten Bezug auf jene Polemik nehmen, zumal auch der Gesichtspunkt unserer
Betrachtung ein vollig anderer ist.

2) Wir haben den Ausdruck Kriegsdienst und nicht Militdrdienst absichtlich
gewihlt, um den Gegensatz zur Humanitft schon im Namen selbst schirfer hervor-
treten zu lassen; mdochten jedoch ausdriicklich bemerken, dass alles, was hier
iiber den Kriegsdienst, seinen Gegensatz zur Humanitit, wie die Verhaltungsweise
des Einzelnen ihm gegeniiber, gesagt wird, ohne weiteres sich auch auf den
Militirdienst im Frieden bezieht. Denn im Prinzip (und nur darum kann es sich
bei einer prinzipiellen Untersuchung, wie die vorliegende, handeln) sind beide
identisch: der friedliche Militirdienst ist ja gar nichts anderes und hat ja letztlich
auch keinen andern Zweck und Sinn, als nur die bestmogliche Vorbereitung zur
Ausiibung des Kriegsdienstes. Es wohnt ihm somit die gleiche humanititswidrige
Tendenz inne, die im Kriegsdienst nur drastischer, augenscheinlicher zum Vor-
schein kommt. '

227



ethischen Pflichten (denn die staatliche Pilicht ist nicht minder eine
ethische!) im praktischen Leben zu verhalten, wie hat er zu han-
deln, um nach keiner Richtung hin aus seiner Ethik herauszufallen ?
gibt es da einen Ausweg? und welcher ist der richtige, der ethische
Weg? Denn es ist von vornherein klar, dass der ethische Weg
kein zweideutiger und kein zwiespaltiger sein kann; dass er, soll
er etwas taugen, eindeutig und unbedingt bestimmen muss: ob
ich den Kriegsdienst zu verweigern, oder aber ihn zu tragen, das
moralische Recht und die moralische Pilicht (die beide dasselbe
bedeuten) habe. Man sieht, wie die zwei Probleme durchaus nicht
in eins zusammenfallen, ja, nicht einmal notwendig zusammen-
hdngen, da mein ethisches Verhalten dem Kriegsdienst gegeniiber
nicht von meinem Urteil @iber die ethische Berechtigung des Krieges
selbst in Abhingigkeit gebracht werden darf. Dies zu zeigen wird
u. a. der Zweck der folgenden Ausfithrungen sein.

Unsere Betrachtungen werden sich, wie der Titel zeigt, nur
auf das zweite, letztgenannte Problem, den Konflikt der ethischen
Pilicht der Humanitat und der des Kriegsdienstes, beziehen.?) Dieser
Konflikt, der einen der schwersten sittlichen Lebenskonflikte des
Einzelnen darstellt und von weittragender staatlicher Bedeutung
ist, kann jedoch nicht, wie man des Gfteren zu meinen scheint,
durch ein einfaches ,unverfilschtes Gemiit* zur Losung gebracht
werden; sondern er bedarf in privatem, wie insbesondere
auch offentlich - staatlichem Interesse, einer prinzipiellen L&sung.
Eine solche jedoch kann schon aus dem Grunde nie und nimmer
durch ein , Gemiit“ oder irgend eine Art , Gefiihl “ herbeigefiihrt
werden, weil das Gefiihl, welcher Art es auch sei, stets unzu-
langlich bleibt das Prinzip einer Ethik zu bilden. Und auch mit
praktischen Auswegen (wie sie z. B. von Herrn Pfarrer Hirzel in der
Neuen Zircher Zeitung vorgeschlagen wurden) wird man sich fiir
unser Problem nicht begniigen; vor allem aber ist mit solchen

1) In den Gesichtskreis unserer Betrachtung fillt somit der sogenannte ,Fall
Baudraz“, der in der Schweizer Presse so viel Staub aufgewirbelt hat. Auf diesen
Fall kann eine ethische Untersuchung sehr wohl Anwendung finden: denn 1. wenn
es auch zundchst religitse Motive gewesen sind, die den Fall selbst veranlassten,
so waren sie dennoch nicht von spezifisch religioser Art und kénnen durchwegs
auch als sittliche Momente aufgefafit werden, und 2. hatte dieser Fall auch ein
gerichtliches Nachspiel, also eine juridische Beurteilung erfahren, der aber eine
ethische notwendig zu Grunde liegen muss. (Der Fall selbst war es auch, der
den unmittelbaren Anlass zu vorliegender Betrachtung gab.)

228



Seitenldsungen auch keinem Staate gedient. Die Frage muss prizis
gestellt und beantwortet werden: hat der Einzelne das moralische
Recht seinem Staate den Kriegsdienst unter allen Umstinden aus
Menschlichkeitsgriinden zi verweigern oder nicht? Erst die be-
griindete Beantwortung dieser Frage lgst zureichend das Problem.

Dass aber die ethische Untersuchung dieses Problems, die
Feststellung des moralischen Rechtes eines Individuums nicht eine
zwecklose Miihe ist, sondern dass sie, im Gegenteil, als unent-
behrliche Vorarbeit fiir jede gesetzgebende Instanz, also im modernen
Staate mit allgemeinem Wahlrecht auch fiir jeden an der Gesetz-
gebung seines Staates indirekten Anteil nehmenden Biirger, von
ungemein praktischem Nutzen und Wichtigkeit ist — dies wird jeder-
mann sofort einleuchten, der sich die Tatsache zum Bewusstsein
bringt, dass die ethischen Rechte und Gesetze stets das unverriick-
bare Fundament, die Grundlage der staatlichen Gesetzgebung nicht
nur bilden sollen oder bildeten (als das jus naturale), sondern auch
tatsachlich immerdar bilden. Will Einer also darnach streben, dass
die staatliche Gesetzgebung in diesem oder jenem Sinne erginzt
oder umgebildet werde, so muss er notwendig zuvor iiber die Frage
im klaren sein: ob und welche efhische Basis dem gewiinschten
Gesetze zukéime?

Ist so unsere ethische Untersuchung des Konfliktes selbst
gerechtfertigt und ihre Wichtigkeit, wie ich hoffe, dargetan, so kann
diese selbst doch nur dann auf objektiven Wert Anspruch erheben,
wenn sie wirklich vom Prinzipiellen ausgeht. Daher miissen wir etwas
weiter ausholen: bevor die Erdrterung des genannten ethischen
Koniliktes selbst erfolgen kann, muss Einiges {iber die Prinzipien
der Ethik iiberhaupt, wie ich sie begreife, gesagt werden.

11,

Sucht man unter den mancherlei Prinzipien der Ethik nach
einem obersten Prinzip, nach dem Prinzip alles Ethischen schlecht-
hin, so kann letztlich nichts anderes aufgezeigt werden, als was
Plato mit der Idee des Guten gemeint hat. Das Gute iiberhaupt,
oder die Idee des Guten ist das Prinzip der Ethik, ihr ausschlie}-
liches Kriterium. Dies kann Jedem auf folgende Weise leicht plau-
sibel gemacht werden: kann ein Urteil, eine Theorie, ein Experi-
ment, ein Naturereignis, ein Kunstwerk in strengem Sinne des

229



Wortes guf sein? Es kann richtig oder unrichtig, zweckmiflig
oder zwecklos, erhaben oder komisch, schén oder hisslich sein;
nie und nimmer aber gut, und so auch nicht schlecht. Legt man
einem von ihnen in der Alltagssprache dennoch diese Bezeichnung
bei, so geschieht dies nur ganz ungenau, wie man es eben im
alltdglichen Leben tut und tun darf, wie es aber bei wissenschaftlich-
philosophischen Untersuchungen, wo jedem Begriif eine streng und
genau begrenzte Bedeutung zukommt, ganz unzuldssig ist. Gut
und sein Gegenteil schlecht (oder bose) beziehen sich in ihrer
ureigensten Bedeutung lediglich auf den Menschen; und zwar,
zundchst auf seinen Willen allein, und in letzter Linie auf die aus
seinem Willen entsprungenen Handlungen und Taten. Freilich be-
zeichnet man auch das Herz oder den Charakter des Menschen
als gut oder bdse; aber was man damit meint, ist ja gar nichts
anderes, als sein Wille oder dessen Vollstreckung in einer Reihe
von Handlungen. Gerade deshalb ist das Gute das Prinzip alles
Ethischen, weil es sich lediglich auf den menschlichen Willen
und seine Ausfithrung in der Handlung beziehen kann. Aber eben
nur auf Handlungen, die aus dem Willen des Subjektes resultieren,
kann das ethische Kriterium bezogen werden; eine unter Ausschluss
des eigenen Willens (z. B. in einer Zwangslage, in der Hypnose,
im Zustand der Betrunkenheit, der Geistesgestdrtheit u. 4. m.) aus-
gefiihrte Handlung kann streng genommen weder gut noch schlecht
sein. ) Damit haben wir aber ein weiteres Prinzip des Ethischen
gewonnen: es ist der Wille.

Der Wille ist die conditio sine qua non des Ethischen: tritt
der Wille nicht in Kraft, so kann kein Ethisches geschehen. Aber
als lediglich negative, obgleich unerldssliche Bedingung, hat der
Wille selbst noch nicht den vollen Wert des Ethischen. Kant stellte
an die Spitze seiner Ethik den hochbedeutsamen Satz: ,Nichts kann
als unbedingt gut gelten, als nur der gute Wille.* Damit hat er
die 4duflerliche, flache Moral blofi- und kaltgestellt, und eine neue
Ethik, die Gesinnungsethik, begriindet. Wie hoch diese welthistorische
Tat Kants auch einzuschitzen ist, wie grofi auch unser Bewundern

1) Man kann es an diesem Beispiel deutlich sehen, wie das Staatsrecht
iiberall nach dem ethischen Gesichtspunkt orientiert ist; in allen oben aufge-
zdhlten Fillen schliesst das Strafrecht die Strafbarkeit einer Handlung aus, aus$
keinem anderen Grunde, als nur, weil eine ethische Bewertung ausgeschlossen ist.

230



und unsere Ehrfurcht fiir die kantische Ethik ist, darin miissen wir
dennoch ihre (historisch vielleicht begreifliche) Schwiche erkennen :
dass sie in ihrer Hochschitzung des Willens iibers Ziel schoss. Sie
machte auf die Gesinnung, den guten Willen, als die Quelle alles Mora-
lischen, aufmerksam; darin kann ihr unmdoglich widersprochen werden.
Aber sie blieb auch bei der Gesinnung stehen; die Ethik, jedoch,
ist nicht Religion; diese mag sich bei der Gesinnang beruhigen,
jene darf es nicht tun: der Wille allein, die Gesinnung hat noch
nicht den vollen Wert des Ethischen. Erst die Handlung, der zur
Tat ausgereifte Wille, kann den Vollwert des Sittlichen erlangen.
Die Ethik fiangt zwar mit der Gesinnung, dem guten Willen an;
aber sie schreitet fort zur Handlung, zur Tat. Nur dies ist eine
kraftvolle, fruchtbare Ethik: die erst der Tat den Vollwert des
Sittlichen zuspricht. Wir haben somit das zweite Prinzip der Ethik
nicht sowohl im Willen allein, der nur negative Bedingung ist, als,
vielmehr, in der Handlung zu erkennen. Ohne den Willen gibt
es keine Sittlichkeit; aber auch nicht im Willen allein; nur in der
Handlung, in der sich der gute Wille vollzieht, ist Sittlichkeit.
Was ist aber Handlung? ndmlich im wissenschaftlichen Sinne
der Ethik? Ist es etwa eine Handlung, wenn ich mir das Essen in
den Mund fiithre? oder wenn ich spazieren gehe? oder wenn
ich ein Buch lese? Psychologisch genommen mag man hier-
bei von Handlungen reden; fiir die Ethik liegt hier keinerlei
Handlung vor. Die Ethik hat mit all diesen Fakten ebensowenig
zu tun, wie mit Mondfinsternis oder Vulkanausbruch. Was ist also
eine Handlung im ethischen Sinne? Suchen wir eine Orientierung
hierfiir in den Definitionen der Jurisprudenz; denn die Ethik hat
nicht allein der Jurisprudenz als Grundlage zu dienen, sondern sie
muss zugleich auch ihrerseits bei der Jurisprudenz Orientierung
suchen, und zwar insbesondere fiir die Genauigkeit und Prazision
ihrer Grundbegriffe.!) Handlung (actio) ist das Grundwort der ge-
samten juristischen Technik. Wie wird nun die Handlung in der
Rechtswissenschaft definiert? wodurch wird sie als Reditshandlung
charakterisiert? Durch ihre Beziehung zum Vertrag (pactio). Alle
Rechtsgeschifte, als Rechtshandlungen, beruhen auf Vertragen. Die
Beziehung kann positif oder negativ sein, d. h. die Handlung kann
dem Vertrag gemif, oder ihm zuwider erfolgen. Eine Handlung
1) Analog, wie es die Logik (bezw. Erkenntnistheorie) bei der Mathematik tut.

231



aber, die sich in keiner Weise auf einen Vertrag bezieht, kann nicht
eine Rechtshandlung sein, weil sie nicht das mégliche Objekt eines
Gerichtsanspruches bilden kann. Diese Beziehung zur Klagbarkeit
liegt schon im Doppelsinne des Wortes actio, das zugleich Handlung
und Klage (resp. Gerichtsanspruch) bedeutet, deutlich ausgesprochen.
Die Rechtshandlung setzt somit notwendig, ihrem Begrifie nach,
einen Vertrag voraus.!) Vertrag aber ist nach der juristischen
Definition, eine ,{ibereinstimmende Willenserkldarung“ (Savigny), oder
,eine Willensvereinigung“ (Windscheid) von zwei oder mehreren
Rechtssubjekten. Sind somit einerseits zu jedem Vertrage mindestens
zwei Subjekte notwendig, Vertrag aber anderseits die notwendige
Voraussetzung einer Rechtshandlung ist, so ist es klar, dass auch
zu jeder Rechtshandlung mindestens die Zweiheit von Subjekten
erforderlich ist. Darauf kommt es eben fiir unsern Zweck an:
die Mehrheit (mindestens Zweiheit) von Subjekten ist das charakter-
istische Merkmal und die notwendige Voraussetzung sowohl der
rechtlichen, als der ethischen Handlung.

Jetzt konnen wir die Definition einer ethischen Handlung
folgendermaflen ausdriicken: eine Handlung kann nur dann ethisch
sein, resp. der ethischen Bewertung unterstellt werden, wenn sie
in Beziehung auf ein oder mehrere andere Willenssubjekte erfolgt.
Nimmt man dabei in Betracht, dass das sittliche Ich, erst in der
sittlichen Handlung entsteht, erst aus izr jhervorgeht, so kann man
mit Recht den etwas paradoxal lautenden Ausspruch wagen: dass
das sittliche Ich erst aus dem Du, als dem Anderen gewonnen wird;
m.a. W. der Andere ist der Ursprung des sittlichen Ich. Diese
Einsicht flieBit uns aus dem strengen Begriff der sittlichen Handlung.
Und die Konsequenz ist: keine sittliche Handlung, kein sittliches
Selbstbewusstsein, also schlechtwegs keine Sittlichkeit ist moglich,
aufler in einer Gemeinschaft menschlicher Willenssubjekte. Dieses
Prinzip, das keine Sittlichkeit ohne, oder auflerhalb der Gemein-
schaft anerkennt, ist die kraitigste Absage an alle Welt{lucht-Moral,
die in der Tat nichts als Egoismus und sittliche Schwéche sind. Es
ist eitel Wahn, dass man in einer Wiiste, ganz isoliert, leben und

1) Wobei nicht vergessen werden darf, dass die Staatsgesetze, auf denen
der Staat beruht, nichts anderes als Vertrige sind, die der Staat mit seinen
Biirgern eingeht. Durch die Annahme der Biirgerrechte tritt jeder Einzelne still-
schweigend diesen Vertrdgen bei.

232



dennoch, oder gar darum, sittlich sein kann. Nur weil der Mensch,
wie Aristoteles sagte, ein Gesellschaftstier ist, weil er von Natur
aus in einer Gemeinschait mit anderen Menschen zu leben beschaffen
ist, nur deshalb ist er auch zu sittlichen Handlungen fahig, nur dadurch
kann er auch der Sittlichkeit teilhaftig werden.

Unter den mancherlei Gemeinschaften, die die Menschen im
Laufe der geschichtlichen Kulturentwicklung untereinander gebildet
haben, unterscheiden wir solche von hoherer und primitiverer Art,
von groferem und kleinerem Umfang. Die primitivste und an
Umfang kleinste Form unseres jetzigen Gemeinschaftslebens diirfte
die Familie reprisentieren: aus dem natiirlichen Geschlechts- und
Fortpflanzungstriebe entstanden, umfasst sie nur die nichsten Bluts-
verwandten. Aber auch die Familie ist, trotz ihres ,natiirlichen*
(d. h. nicht aus dem Willen stammenden) Ursprungs, im Laufe der
Kulturentwicklung zu einem sittlichen Gebilde herangereift. Hoher,
ihrer sittlichen Art nach, stehen freilich alle jenen Gemeinschafts-
bildungen der Menschen, die nicht aus ,natiirlichen“ Griinden (nebst
der Familie alle wirtschaftlichen Verbiande) entstanden, sondern rein
geistigen Charakters sind. Hierher gehort zundchst die Kirche,
als die Gemeinschaft aller Glaubensgenossen, ferner alle wissen-
schaftlichen, humanitdren und philanthropistischen Vereinigungen.
Als die hochste Form einer organisierten menschlichen Gemeinschaft,
die bis zum Zeitpunkte der gegenwirtigen Kulturentwicklung er-
reicht wurde, haben wir den Sfaaf anzuerkennen.

Der Staat iiberragt all die anderen Gemeinschaften an Universalitit
seines Wesens, weil er alle ihre Zwecke in sich vereinigt. Aufler
dem ist es der Staat, der erst allen jenen Gemeinschaften die
Festigkeit und Sicherheit ihres Bestandes nach auflen hin verleiht
und garantiert. Darauf muss es uns jetzt vor allem ankommen
als auf das Zentrum aller ethischen Einsichten: der Staat ist nicht
die Polizei oder irgend eine andere Exekutivgewalt, auch nicht
die Rechts- und Ordnungsgewalt; dies alles sind nur seine einzelnen
Funktionen, die sich mit seinem Begriffe keineswegs decken. Uns
aber kann es sich hier nur um den Begriff des Staates als eines
Ganzen, nicht um dessen mehr oder minder sichtbare Schattenseiten
handeln. Neben dem Interesse der Ordnung und des Rechtes, zu
dessen Wahrung er die Gerichts-, Exekutiv- und Polizeigewalt in
Anspruch nimmt, verfolgt der Staat auch wirtschaitliche, wissen-

233



schaftliche, erzieherische, rein humanitire und tausend anderlei
Zwecke, die alle gegeneinander ausgeglichen und miteinander ver-
einigt werden durch eine hochst komplizierte Staatsorganisation.
So ist der Staat als die, freilich jederzeit mangelhafte, Verkorperung
der Ildee einer umfassenden einheitlichen Lebensgemeinschaft ver-
niinftiger, freier Wesen, auf sittlicher Grundlage anzusehen. Wie
der Staat die Realisierung dieser sittlichen Idee ist, so ist die
Rechtsgesetzgebung, auf der er beruht, die anndhernde Ausfiihrung
der geforderten siitlichen Grundlage.

Wir legen Wert darauf, diesen idealen ethischen Begriff vom Staate
ganz besonders heutzutage hervorzuheben und zu betonen, weil man
bisweilen (und nicht zuletzt auch in der Schweiz) hier und da eine
ganz falsche Auffassung vom Staat, als solchen, an den Tag legt. Man
sollte sich aber fiir den Sinn und Geist des Staatsbegriffes, der
Idee, die er verkdrpert, nicht an den mehr oder minder mangel-
haften Beispielen der wirklich existierenden Staaten, sondern an
der Auffassung orientieren, die die Klassiker der Staatswissenschaft
(so auch u. a. J.J. Rousseau) zu allen Zeiten von ihm hatten. Und
auch die antiken Philosophen mit ihrer Hochschitzung des Staates
sollten hierin zur orientierenden Fahrte genommen werden: sie
ehrten ihren Staat nicht gerade deshalb, weil sie ihn als das Ideal-
und Musterbild eines Staates anerkennen wollten, sondern weil sie
in ihm ,den“ Staat, die Idee des Staates, respektierten. Diese Idee
war ihnen die hdchste sittliche Idee, die sie hoch und heilig hielten.
Der Staat soll nach Plato die Einheit aller Zwecke und Gegen-
sidtze im Grofien sein, ebenso wie es der Einzelne im Kleinen sein
soll. Aus diesem Grunde muss der Staat als das hochste und relativ
vollkommenste Beispiel, das wahre Musterbild eines ethischen
Selbstbewusstseins, einer ethischen Personlichkeit angesehen werden.
An diesem Musterbild hat sich der Einzelne zu orientieren, an ihm
hat er es bestindig zu priifen, wie sein ethisches Selbstbewusstsein
gebildet werden muss.

Der Staat ist in seinem Streben sowohl auf das Individuum,
als auf die Allheit gerichtet; seine hochste sittliche Aufgabe ist: das
Wohl des Einzelnen mit dem der Allgemeinheit zu vereinbaren
zum mindesten aber die hier bestehenden Gegensitze immerfort,
in unermiidlicher Gesetzesarbeit, gegeneinander auszugleichen und
abzustumpfien. Nur dies kann auch fiir das individuelle Selbst-

234



bewusstsein die hochste sittliche Aufgabe sein: es hat die
Interessen und Zwecke des Einzelnen, d. i. seine eigenen, mit dem
Wohle der Allgemeinheit zu vereinbaren, bezw. die sich ergebenden
Konflikte und Widerspriiche immer wieder gegeneinander auszu-
gleichen. Diese sittliche Aufgabe, die ununterbrochene Bildung und
Erhaltung seines sittlichen Selbstbewusstseins, kann dem Einzelnen
nur unter der Direktive und in bestindigem Hinblick auf den
Staat gelingen. Das ethische Selbstbewusstsein kann nirgends
anders gedeihen und zur vollen Reife gelangen, als im Staate
und durch den Staat. Daher muss der Staat, wie mangelhaft und
kldglich im Einzelfall die Ausfiihrung auch sein mag, stets als das
hochste sittliche Gut hoch und heilig gehalten, als das Symbol des
Rechtes und des Gesetzes in Ehren respektiert werden. Denn
es kann keine wahre Sittlichkeit geben auflerhalb des Staates und
ohne den Staat!

Hat man einmal diesen Kardinalsatz, als das oberste Prinzip
einer jeden Ethik, deren Horizont auflerhalb der engen Schranken
eines isolierten Individuums liegt, begriffen, hat man den ganzen
tiefen Gehalt seiner Lebenswahrheit sich zu eigen gemacht, so hat
man zugleich das Kriterium und die sicherste Richtschnur gewonnen,
nach der alles Wollen und Handeln des Individuums sich richten
muss. Nichis darf als sittlich gelten, was der obersten Ildee des
Staates, dieses hiochsten sittlichen Gutes, widerspricht, nichts darf
die Billigung der Ethik in Anspruch nehmen, was aem Prinzip
des Staates zuwider ist, was ihn, als solchen, aufhebt oder negzerl.

Von diesem Hohepunkt der Sittlichkeit aus, den wir soeben
im Prinzip des Staates gefunden haben, gilt es nunmehr noch den
hochsten Gipfel der Ethik zu besteigen. Wir sagten oben, der
Staat sei die hochste Form einer organisierten menschlichen Ge-
meinschaft, die bis zum Zeitpunkte der gegenwirtigen Kultur-
entwicklung erreicht worden ist. Ist er aber auch die hochst denk-
bare Form, das letzte ethische Ideal einer soichen Gemeinschait?
Keineswegs! Die Ethik greift der realen Wirklichkeit voraus und
errichtet Zukunitsideale, die als leuchtende Zielpunkte der sittlichen
Arbeit zu verstehen und zu werten sind. Ein solches Zukunitsideal
einer hochsten, umfassenden Menschengemeinschatt stelit die Ethik
in der /dee der Menschheit auf. Die Menschheit geht {iber den

238



Staat; sie umfasst und begreift in sich alle Staaten; sie ist die
hochste sittliche Einheit, die wir denken k&nnen.

Wie sollen wir nun aber diese allumfassende Einheit, die
Menschheit, uns denken? Soll sie eine ethische Idee bedeuten, so
darf sie kein verschwommener, unklarer Begriff sein; sie darf nicht
mit dem phantastischen Traum eines Erdenparadieses, der alle
Menschen in einem Briiderlichkeitsgefiihle vereinigt, gleichgesetzt
werden. Mag ein solcher Traum dem Dichter und dem Kiinstler
vorschweben : _ alle Menschen werden Briider“ ; dem Ethiker geziemt
es, seine Begriffe klar und deutlich zu formulieren und sie in Ein-
klang zu bringen mit dem System der iibrigen Begriffe, die die
geschichtliche Wirklichkeit charakterisieren. Denn obzwar die Ethik
ihre Begriffe durchaus nicht am Géngelbande der Erfahrung anzetteln
darf, so muss sie dennoch sich auf dem Grunde der objektiven,
geschichtlichen Wirklichkeit aufbauen; an den Fakten, die ihr die
Wissenschaft der Geschichte liefert, muss sie sich fiir den Inhalt
und Sinn ihrer Ideen orientieren, wenn anders sie sich nicht ins
nebelhafte Dunkel der Phantasmen und Metaphern verlieren will.
Auch bei dieser ihrer hochsten Idee der Menschheit, darf sich daher
die Ethik von dem Grunde der objektiven Wirklichkeit nicht los-
reifen. Wenn sie in begrifflichem Fortschritt ihrer Ideen vom
Staate zur Menschheit aufsteigt, so darf sie darob doch die Idee
des Staates nicht falien lassen; und so kann sie auch die letzte
allumfassende Einheit nicht anders, als aus dem Gesichtspunkt und
gemdfl dem Prinzip des Staates denken.

Die Menschheit als die sittliche Idee einer allumfassenden mensch-
lichen Lebensgemeinschait, kann nur als freier Bund der Staaten, auf
ethisch-rechtlicher Grundlage, gedacht werden. Nicht auf das Getiihl
der Humanitét oder der Briiderlichkeit darf die Ethik beim Entwurf ihrer
Ideale bauen; sondern einzig und allein auf dem soliden, unerschiitter-
lichen Fundamente des Gesetzes diirfen ihre Zukunftsideale sich er-
heben. Ob und welche Aussichten einer praktischen Realisierung fiir
dieses hochste ethische Ideal der Menschheit, als eines Staatenbundes,
bestehen, ist eine oit umstrittene Frage der angewandten Ethik, deren
bisweilen  schliipfrigen Boden wir jedoch hier nicht betreten wollen.
Hier fragt es sich allein nach den Prinzipien und Ideen der soge-
nannten reinen Ethik; diese braucht sich zunichst um die praktische
Realisierung nicht bekiimmern. Sollten die praktischen Realisierungs-

236



aussichten eines Staatenbundes zur Zeit noch so gering sein, sollte
auch eine Kulturarbeit von immensem Umfang noch nétig sein,
um seine Realisierung in eine greifbare Ndhe zu bringen, sollten
tausende und abertausend Hindernisse wirtschaftlicher, politischer,
sozialer, ethnographischer und anderer Art sich dieser Realisierung
in den Weg stellen — gleichwohl, die Ethik darf an diesem Ideal
nicht verzweifeln, sie darf es nicht preisgeben. Es ist die hochste
Forderung des sittlichen Geistes.

) (Schluss folgt.)
ZURICH M. SZTERN

oono

La marotte de loriginalité est une niaiserie, puisqu’on n’y peut rien; elle
est, en outre, la plus dangereuse des niaiseries. Elle inspire & ceux qui en sont
atteints une méfiance de la tradition, qui est pire que le respect trop supersti-
tieux du passé. Ils croient a la possibilité de je ne sais quelle génération spon-
tanée des styles, qui est contraire & la loi naturelle. Ils se donnent la commo-
dité de mépriser ou de craindre I'éducation. Chacun d’eux se flatte d’tre un
»premier homme“ et répudie I'expérience de tous les dges antécédents. On ne
voit plus que des autodidactes, & une époque ot 'on n’en devrait plus voir, et
ils gitent leurs qualités natives, comme tous les hommes qui se font eux-mémes,

par la vanité, la gaucherie et le pédantisme.
ABEL HERMANT: La Discorde.

. . . . L'intellectuel vit trop dans le royaume des ombres, dans le royaume
des idées. Les idées n’'ont aucune existence par elles-mémes, mais par les expé-
riences ou par les espérances qui peuvent les remplir: ce sont des résumés ou
bien des hypothéses, des cadres pour ce qui fut ou pour ce qui sera, des for-
mules commodes, des formules nécessaires; on ne peut s’en passer pour vivre
ou pour agir. Mais le mal est qu'on en fait des réalités opprimantes; et nul n’y
contribue autant que l'intellectuel, qui en use par métier, et qui, par déforma-

tion professionnelle, est toujours tenté de leur subordonner les choses réelles.
ROMAIN ROLLAND: Les idoles.

Si les quelques hommes de réelle valeur qui recherchent la gloire connais-
saient un 4 un tous ceux dont se compose ce public, dont ils s’efforcent de
gagner l’estime au prix de mille peines, il est & croire qu'ils se refroidiraient
beaucoup dans leur dessein et que, peut-étre, ils I'abandonneraient. Mais nous
ne pouvons nous soustraire au pouvoir qu’a, dans I'imagination, le nombre des
hommes: et I'on nous voit trés fréquemment apprécier et méme respecter, je
ne dis pas une multitude, mais dix personnes réunies dans une chambre, dont

aucune ne nous en imposerait, séparément.
G. LEOPARDI : Pensées.

ooo

237



	Humanität und Kriegsdienst : ein ethischer Konflikt der Pflichten

