
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Humanität und Kriegsdienst : ein ethischer Konflikt der Pflichten

Autor: Sztern, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917247

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HUMANITÄT UND KRIEGSDIENST
EIN ETHISCHER KONFLIKT DER PFLICHTEN

I.

Der große Krieg, der gegenwärtig in Europa tobt, rief viele
alte Probleme von neuem wach und verlieh ihnen, die sonst nur
eine Streitfrage unter den Gelehrten waren, den Charakter der
Aktualität. Unter diesen Problemen nimmt der Gegensatz zwischen

Krieg und Menschlichkeit oder, wie er in religiöser Form benannt
wird, zwischen Krieg und Christentum sicherlich nicht den letzten
Platz ein. Durch das gewaltige Völkerringen geweckt, macht sich

in breiten Schichten der Gebildeten aller Länder das Bedürfnis
fühlbar, mit diesem uralten Gegensatz sich auseinanderzusetzen, über
ihn hinaus womöglich zu einer einheitlichen Lösung zu gelangen ;

wie es denn tief in der menschlichen Natur begründet ist, bestehende

Widersprüche dauernd nicht ertragen zu können, sowohl in
theoretischen Erwägungen, als in Gewissens- und Handlungsfragen.
Und an dem schroffen Widerspruch des Krieges zur Menschlichkeit

vermochten die Zeiten nicht zu rütteln; und alle Arbeit des

Völkerrechtes, die sich in der Richtung auf Milderung dieses
Widerspruches bewegte, vermochte, wie es sich jetzt zeigt, auch nicht
ein Jota an seiner Schroffheit zu ändern.

Ja, im Gegenteil! der gegenwärtige Krieg macht es auch

dem blödesten Auge klar, dass der Fortschritt der Zivilisation
nicht in der Richtung auf Versöhnung oder Abstumpfung, sondern
gerade auf Verschärfung des bestehenden Widerspruches wirkt; noch
nie wurde ein Krieg mit so unmenschlichen Waffen aller Art
geführt, noch nie führte die List im Kriege zu so unmenschlichen

Handlungen, und noch nie wurde ein Volk von einem andern mit
so unmenschlichen Repressalien bedroht, wie im gegenwärtigen
Kriege. Alle Erzeugnisse und Kunstmittel der Technik werden,
wenn es sich um den Krieg handelt, zur Ausübung von Taten

gebraucht, die auch dem primitivsten Menschlichkeitsgefühle
Hohn sprechen. So ist es denn nur allzuverständlich, dass

gerade in der Gegenwart jenes Bedürfnis der Gebildeten um so

dringender hervortritt; dass der Einzelne, wenn nicht die Lösung
selbst, so doch die prinzipielle Stellungnahme zu dem genannten

226



Konflikt als eine dringende Notwendigkeit empfindet. Von Tag zu
Tag mehren sich daher Erörterungen und Diskussionen über dieses
Thema in der Presse aller Länder, vorab aber, aus naheliegenden
Gründen, in derjenigen der neutralen Staaten.

Will man in dem genannten Problem sich zurechtfinden, so
tut vor allem die Einsicht not: dass wir bei näherer Betrachtung
es hier nicht mit einem, sondern mit zwei Problemen zu tun haben,
die streng auseinandergehalten werden müssen. Das eine betrifft,
in ethischer Form ausgedrückt, den Gegensatz des Krieges selbst,
als eines historischen Massenereignisses, zur Menschlichkeit und

fragt nach der Möglichkeit einer eventuellen Vereinbarung oder

Versöhnung dieses Gegensatzes. Es kommt in ihm also letztlich
auf die Beantwortung der Frage an: ob überhaupt und, inwiefern
ein Krieg mit ethischen Gründen gerechtfertigt werden kann. Das
andere Problem aber betrifft den Gegensatz nicht der Erscheinung
des Krieges selbst zur Menschlichkeit, sondern den der Pflichten
eines Individuums, das einerseits als Staatsbürger seiner militärischen

Staatspflicht im Kriegsfalle, d. i. dem Kriegsdienst -) zu obliegen,
anderseits aber als sittliches Wesen der Pflicht der Menschlichkeit
Rechnung zu tragen habe. Hier lautet die Frage nicht, ob der

Krieg überhaupt ethisch gerechtfertigt werden kann ; sondern : wie
hat sich der Einzelne, angesichts der offenbaren Kollision seiner

b In den Spalten der Neuen Zürcher Zeitung und der Neuen Wege wurde
vor kurzem eine Polemik über das genannte Problem in religiöser Form zwischen
den Professoren Bolliger und Ragaz geführt. Beide Gegner unterschieden jedoch
nicht in klarer Weise zwischen dem Problem des Krieges selbst und dem des

Kriegsdienstes, wie wir es hier zu tun beabsichtigen ; und da wir nur von einem
dieser Probleme handeln wollen, so kann unsere Erörterung natürlich keinen
direkten Bezug auf jene Polemik nehmen, zumal auch der Gesichtspunkt unserer
Betrachtung ein völlig anderer ist.

'-) Wir haben den Ausdruck Kriegsdienst und nicht Militärdienst absichtlich
gewählt, um den Gegensatz zur Humanität schon im Namen selbst schärfer hervortreten

zu lassen; möchten jedoch ausdrücklich bemerken, dass alles, was hier
über den Kriegsdienst, seinen Gegensatz zur Humanität, wie die Verhaltungsweise
des Einzelnen ihm gegenüber, gesagt wird, ohne weiteres sich auch auf den
Militärdienst im Frieden bezieht. Denn im Prinzip (und nur darum kann es sich
bei einer prinzipiellen Untersuchung, wie die vorliegende, handeln) sind beide
identisch: der friedliche Militärdienst ist ja gar nichts anderes und hat ja letztlich
auch keinen andern Zweck und Sinn, als nur die bestmögliche Vorbereitung zur
Ausübung des Kriegsdienstes. Es wohnt ihm somit die gleiche humanitätswidrige
Tendenz inne, die im Kriegsdienst nur drastischer, augenscheinlicher zum
Vorschein kommt.

227



ethischen Pflichten (denn die staatliche Pflicht ist nicht minder eine

ethische!) im praktischen Leben zu. verhalten, wie hat er zu
handeln, um nach keiner Richtung hin aus seiner Ethik herauszufallen?

gibt es da einen Ausweg? und welcher ist der richtige, der ethische

Weg? Denn es ist von vornherein klar, dass der ethische Weg
kein zweideutiger und kein zwiespältiger sein kann ; dass er, soll
er etwas taugen, eindeutig und unbedingt bestimmen muss: ob
ich den Kriegsdienst zu verweigern, oder aber ihn zu tragen, das

moralische Recht und die moralische Pflicht (die beide dasselbe

bedeuten) habe. Man sieht, wie die zwei Probleme durchaus nicht
in eins zusammenfallen, ja, nicht einmal notwendig zusammenhängen,

da mein ethisches Verhalten dem Kriegsdienst gegenüber
nicht von meinem Urteil über die ethische Berechtigung des Krieges
selbst in Abhängigkeit gebracht werden darf. Dies zu zeigen wird
u. a. der Zweck der folgenden Ausführungen sein.

Unsere Betrachtungen werden sich, wie der Titel zeigt, nur
auf das zweite, letztgenannte Problem, den Konflikt der ethischen
Pflicht der Humanität und der des Kriegsdienstes, beziehen.3) Dieser
Konflikt, der einen der schwersten sittlichen Lebenskonflikte des

Einzelnen darstellt und von weittragender staatlicher Bedeutung
ist, kann jedoch nicht, wie man des öfteren zu meinen scheint,
durch ein einfaches „unverfälschtes Gemüt" zur Lösung gebracht
werden; sondern er bedarf in privatem, wie insbesondere
auch öffentlich - staatlichem Interesse, einer prinzipiellen Lösung.
Eine solche jedoch kann schon aus dem Grunde nie und nimmer
durch ein „ Gemüt " oder irgend eine Art „ Gefühl " herbeigeführt
werden, weil das Gefühl, welcher Art es auch sei, stets
unzulänglich bleibt das Prinzip einer Ethik zu bilden. Und auch mit
praktischen Auswegen (wie sie z. B. von Herrn Pfarrer Hirzel in der
Neuen Zürcher Zeitung vorgeschlagen wurden) wird man sich für
unser Problem nicht begnügen; vor allem aber ist mit solchen

1 In den Gesichtskreis unserer Betrachtung fällt somit der sogenannte „Fall
Baudraz", der in der Schweizer Presse so viel Staub aufgewirbelt hat. Auf diesen
Fall kann eine ethische Untersuchung sehr wohl Anwendung finden: denn 1. wenn
es auch zunächst religiöse Motive gewesen sind, die den Fall selbst veranlassten,
so waren sie dennoch nicht von spezifisch religiöser Art und können durchwegs
auch als sittliche Momente aufgefaßt werden, und 2. hatte dieser Fall auch ein
gerichtliches Nachspiel, also eine juridische Beurteilung erfahren, der aber eine
ethische notwendig zu Grunde liegen muss. (Der Fall selbst war es auch, der
den unmittelbaren Anlass zu vorliegender Betrachtung gab.)

228



Seitenlösungen auch keinem Staate gedient. Die Frage muss präzis
gestellt und beantwortet werden: hat der Einzelne das moralische
Recht seinem Staate den Kriegsdienst unter allen Umständen aus
Menschlichkeitsgriinden zu verweigern oder nicht? Erst die
begründete Beantwortung dieser Frage löst zureichend das Problem.

Dass aber die ethische Untersuchung dieses Problems, die

Feststellung des moralischen Rechtes eines Individuums nicht eine
zwecklose Mühe ist, sondern dass sie, im Gegenteil, als
unentbehrliche Vorarbeit für jede gesetzgebende Instanz, also im modernen
Staate mit allgemeinem Wahlrecht auch für jeden an der
Gesetzgebung seines Staates indirekten Anteil nehmenden Bürger, von
ungemein praktischem Nutzen und Wichtigkeit ist — dies wird jedermann

sofort einleuchten, der sich die Tatsache zum Bewusstsein

bringt, dass die ethischen Rechte und Gesetze stets das unverrückbare

Fundament, die Grundlage der staatlichen Gesetzgebung nicht
nur bilden sollen oder bildeten (als das jus naturale), sondern auch
tatsächlich immerdar bilden. Will Einer also darnach streben, dass

die staatliche Gesetzgebung in diesem oder jenem Sinne ergänzt
oder umgebildet werde, so muss er notwendig zuvor über die Frage
im klaren sein: ob und welche ethische Basis dem gewünschten
Gesetze zukäme?

Ist so unsere ethische Untersuchung des Konfliktes selbst

gerechtfertigt und ihre Wichtigkeit, wie ich hoffe, dargetan, so kann
diese selbst doch nur dann auf objektiven Wert Anspruch erheben,
wenn sie wirklich vom Prinzipiellen ausgeht. Daher müssen wir etwas
weiter ausholen: bevor die Erörterung des genannten ethischen
Konfliktes selbst erfolgen kann, muss Einiges über die Prinzipien
der Ethik überhaupt, wie ich sie begreife, gesagt werden.

II.

Sucht man unter den mancherlei Prinzipien der Ethik nach

einem obersten Prinzip, nach dem Prinzip alles Ethischen schlechthin,

so kann letztlich nichts anderes aufgezeigt werden, als was
Plato mit der Idee des Guten gemeint hat. Das Gute überhaupt,
oder die Idee des Guten ist das Prinzip der Ethik, ihr ausschließliches

Kriterium. Dies kann Jedem auf folgende Weise leicht plausibel

gemacht werden: kann ein Urteil, eine Theorie, ein Experiment,

ein Naturereignis, ein Kunstwerk in strengem Sinne des

229



Wortes gut sein? Es kann richtig oder unrichtig, zweckmäßig
oder zwecklos, erhaben oder komisch, schön oder hässlich sein;
nie und nimmer aber gut, und so auch nicht schlecht. Legt man
einem von ihnen in der Alltagssprache dennoch diese Bezeichnung
bei, so geschieht dies nur ganz ungenau, wie man es eben im
alltäglichen Leben tut und tun darf, wie es aber bei wissenschaftlichphilosophischen

Untersuchungen, wo jedem Begriff eine streng und

genau begrenzte Bedeutung zukommt, ganz unzulässig ist. Gut
und sein Gegenteil schlecht (oder böse) beziehen sich in ihrer
ureigensten Bedeutung lediglich auf den Menschen ; und zwar,
zunächst auf seinen Willen allein, und in letzter Linie auf die aus
seinem Willen entsprungenen Handlangen und Taten. Freilich
bezeichnet man auch das Herz oder den Charakter des Menschen
als gut oder böse; aber was man damit meint, ist ja gar nichts
anderes, als sein Wille oder dessen Vollstreckung in einer Reihe

von Handlungen. Gerade deshalb ist das Gute das Prinzip alles

Ethischen, weil es sich lediglich auf den menschlichen Willen
und seine Ausführung in der Handlung beziehen kann. Aber eben

nur auf Handlungen, die aus dem Willen des Subjektes resultieren,
kann das ethische Kriterium bezogen werden ; eine unter Ausschluss
des eigenen Willens (z. B. in einer Zwangslage, in der Hypnose,
im Zustand der Betrunkenheit, der Geistesgestörtheit u. ä. m.)
ausgeführte Handlung kann streng genommen weder gut noch schlecht
sein. Damit haben wir aber ein weiteres Prinzip des Ethischen

gewonnen: es ist der Wille.
Der Wille ist die conditio sine qua non des Ethischen: tritt

der Wille nicht in Kraft, so kann kein Ethisches geschehen. Aber
als lediglich negative, obgleich unerlässliche Bedingung, hat der
Wille selbst noch nicht den vollen Wert des Ethischen. Kant stellte
an die Spitze seiner Ethik den hochbedeutsamen Satz: „Nichts kann
als unbedingt gut gelten, als nur der gute Wille." Damit hat er
die äußerliche, flache Moral bloß- und kaltgestellt, und eine neue
Ethik, die Gesinnungsethik, begründet. Wie hoch diese welthistorische
Tat Kants auch einzuschätzen ist, wie groß auch unser Bewundern

1) Man kann es an diesem Beispiel deutlich sehen, wie das Staatsrecht
überall nach dem ethischen Gesichtspunkt orientiert ist; in allen oben
aufgezählten Fällen schliesst das Strafrecht die Strafbarkeit einer Handlung aus, aus
keinem anderen Grunde, als nur, weil eine ethische Bewertung ausgeschlossen ist-

230



und unsere Ehrfurcht für die kantische Ethik ist, darin müssen wir
dennoch ihre (historisch vielleicht begreifliche) Schwäche erkennen :

dass sie in ihrer Hochschätzung des Willens übers Ziel schoss. Sie
machte auf die Gesinnung, den guten Willen, als die Quelle alles
Moralischen, aufmerksam; darin kann ihr unmöglich widersprochen werden.
Aber sie blieb auch bei der Gesinnung stehen; die Ethik, jedoch,
ist nicht Religion; diese mag sich bei der Gesinnung beruhigen,
jene darf es nicht tun : der Wille allein, die Gesinnung hat noch
nicht den vollen Wert des Ethischen. Erst die Handlung, der zur
Tat ausgereifte Wille, kann den Vollwert des Sittlichen erlangen.
Die Ethik fängt zwar mit der Gesinnung, dem guten Willen an ;

aber sie schreitet fort zur Handlung, zur Tat. Nur dies ist eine

kraftvolle, fruchtbare Ethik: die erst der Tat den Vollwert des

Sittlichen zuspricht. Wir haben somit das zweite Prinzip der Ethik
nicht sowohl im Willen allein, der nur negative Bedingung ist, als,

vielmehr, in der Handlung zu erkennen. Ohne den Willen gibt
es keine Sittlichkeit ; aber auch nicht im Willen allein ; nur in der

Handlung, in der sich der gute Wille vollzieht, ist Sittlichkeit.
Was ist aber Handlung? nämlich im wissenschaftlichen Sinne

der Ethik? Ist es etwa eine Handlung, wenn ich mir das Essen in
den Mund führe? oder wenn ich spazieren gehe? oder wenn
ich ein Buch lese? Psychologisch genommen mag man hierbei

von Handlungen reden; für die Ethik liegt hier keinerlei
Handlung vor. Die Ethik hat mit all diesen Fakten ebensowenig
zu tun, wie mit Mondfinsternis oder Vulkanausbruch. Was ist also
eine Handlung im ethischen Sinne? Suchen wir eine Orientierung
hierfür in den Definitionen der Jurisprudenz; denn die Ethik hat

nicht allein der Jurisprudenz als Grundlage zu dienen, sondern sie

muss zugleich auch ihrerseits bei der Jurisprudenz Orientierung
suchen, und zwar insbesondere für die Genauigkeit und Präzision
ihrer Grundbegriffe.J) Handlung (actio) ist das Grundwort der
gesamten juristischen Technik. Wie wird nun die Handlung in der

Rechtswissenschaft definiert? wodurch wird sie als Rechtshanâhmg
charakterisiert? Durch ihre Beziehung zum Vertrag (pactio). Alle
Rechtsgeschäfte, als Rechtshandlungen, beruhen auf Verträgen. Die

Beziehung kann positif oder negativ sein, d. h. die Handlung kann
dem Vertrag gemäß, oder ihm zuwider erfolgen. Eine Handlung

') Analog, wie es die Logik (bezw. Erkenntnistheorie) bei der Mathematik tut.

231



aber, die sich in keiner Weise auf einen Vertrag bezieht, kann nicht
eine Rechtshandlung sein, weil sie nicht das mögliche Objekt eines

Gerichtsanspruches bilden kann. Diese Beziehung zur Klagbarkeit
liegt schon im Doppelsinne des Wortes actio, das zugleich Handlung
und Klage (resp. Gerichtsanspruch) bedeutet, deutlich ausgesprochen.
Die Rechtshandlung setzt somit notwendig, ihrem Begriffe nach,
einen Vertrag voraus.*) Vertrag aber ist nach der juristischen
Definition, eine „übereinstimmende Willenserklärung" (Savigny), oder

„eine Willensvereinigung" (Windscheid) von zwei oder mehreren

Rechtssubjekten. Sind somit einerseits zu jedem Vertrage mindestens
zwei Subjekte notwendig, Vertrag aber anderseits die notwendige
Voraussetzung einer Rechtshandlung ist, so ist es klar, dass auch

zu jeder Rechtshandlung mindestens die Zweiheit von Subjekten
erforderlich ist. Darauf kommt es eben für unsern Zweck an:
die Mehrheit (mindestens Zweiheit) von Subjekten ist das charakteristische

Merkmal und die notwendige Voraussetzung sowohl der

rechtlichen, als der ethischen Handlung.
Jetzt können wir die Definition einer ethischen Handlung

folgendermaßen ausdrücken : eine Handlung kann nur dann ethisch

sein, resp. der ethischen Bewertung unterstellt werden, wenn sie

in Beziehung auf ein oder mehrere andere Willenssubjekte erfolgt.
Nimmt man dabei in Betracht, dass das sittliche Ich, erst in der
sittlichen Handlung entsteht, erst aus ihr [hervorgeht, so kann man
mit Recht den etwas paradoxal lautenden Ausspruch wagen: dass

das sittliche Ich erst aus dem Du, als dem Anderen gewonnen wird ;

m. a. W. der Andere ist der Ursprung des sittlichen Ich. Diese
Einsicht fließt uns aus dem strengen Begriff der sittlichen Handlung.
Und die Konsequenz ist: keine sittliche Handlung, kein sittliches
Selbstbewusstsein, also schlechtwegs keine Sittlichkeit ist möglich,
außer in einer Gemeinschaft menschlicher Willenssubjekte. Dieses

Prinzip, das keine Sittlichkeit ohne, oder außerhalb der Gemeinschaft

anerkennt, ist die kräftigste Absage an alle Weltflucht-Moral,
die in der Tat nichts als Egoismus und sittliche Schwäche sind. Es

ist eitel Wahn, dass man in einer Wüste, ganz isoliert, leben und

b Wobei nicht vergessen werden darf, dass die Staatsgesetze, auf denen
der Staat beruht, nichts anderes als Verträge sind, die der Staat mit seinen
Bürgern eingeht. Durch die Annahme der Bürgerrechte tritt jeder Einzelne
stillschweigend diesen Verträgen bei.

232



dennoch, oder gar darum, sittlich sein kann. Nur weil der Mensch, \

wie Aristoteles sagte, ein Gesellschaftstier ist, weil er von Natur
aus in einer Gemeinschaft mit anderen Menschen zu leben beschaffen
ist, nur deshalb ist er auch zu sittlichen Handlungen fähig, nur dadurch
kann er auch der Sittlichkeit teilhaftig werden.

Unter den mancherlei Gemeinschaften, die die Menschen im
Laufe der geschichtlichen Kulturentwicklung untereinander gebildet
haben, unterscheiden wir solche von höherer und primitiverer Art,
von größerem und kleinerem Umfang. Die primitivste und an

Umfang kleinste Form unseres jetzigen Gemeinschaftslebens dürfte
die Familie repräsentieren: aus dem natürlichen Geschlechts- und

Fortpflanzungstriebe entstanden, umfasst sie nur die nächsten
Blutsverwandten. Aber auch die Familie ist, trotz ihres „natürlichen"
(d. h. nicht aus dem Willen stammenden) Ursprungs, im Laufe der
Kulturentwicklung zu einem sittlichen Gebilde herangereift. Höher,
ihrer sittlichen Art nach, stehen freilich alle jenen Gemeinschaftsbildungen

der Menschen, die nicht aus „natürlichen" Gründen (nebst
der Familie alle wirtschaftlichen Verbände) entstanden, sondern rein

geistigen Charakters sind. Hierher gehört zunächst die Kirche,
als die Gemeinschaft aller Glaubensgenossen, femer alle
wissenschaftlichen, humanitären und philanthropistischen Vereinigungen.
Als die höchste Form einer organisierten menschlichen Gemeinschaft,
die bis zum Zeitpunkte der gegenwärtigen Kulturentwicklung
erreicht wurde, haben wir den Staat anzuerkennen.

Der Staat überragt all die anderen Gemeinschaften an Universalität
seines Wesens, weil er alle ihre Zwecke in sich vereinigt. Außer
dem ist es der Staat, der erst allen jenen Gemeinschaften die
Festigkeit und Sicherheit ihres Bestandes nach außen hin verleiht
und garantiert. Darauf muss es uns jetzt vor allem ankommen
als auf das Zentrum aller ethischen Einsichten : der Staat ist nicht
die Polizei oder irgend eine andere Exekutivgewalt ; auch nicht
die Rechts- und Ordnungsgewalt; dies alles sind nur seine einzelnen

Funktionen, die sich mit seinem Begriffe keineswegs decken. Uns
aber kann es sich hier nur um den Begriff des Staates als eines

Ganzen, nicht um dessen mehr oder minder sichtbare Schattenseiten
handeln. Neben dem Interesse der Ordnung und des Rechtes, zu
dessen Wahrung er die Gerichts-, Exekutiv- und Polizeigewalt in
Anspruch nimmt, verfolgt der Staat auch wirtschaftliche, wissen-

233



schaftliche, erzieherische, rein humanitäre und tausend anderlei

Zwecke, die alle gegeneinander ausgeglichen und miteinander
vereinigt werden durch eine höchst komplizierte Staatsorganisation.
So ist der Staat als die, freilich jederzeit mangelhafte, Verkörperung
der Idee einer umfassenden einheitlichen Lebensgemeinschaft
vernünftiger, freier Wesen, auf sittlicher Grundlage anzusehen. Wie
der Staat die Realisierung dieser sittlichen Idee ist, so ist die

Rechtsgesetzgebung, auf der er beruht, die annähernde Ausführung
der geforderten sittlichen Grundlage.

Wir legen Wert darauf, diesen idealen ethischen Begriff vom Staate

ganz besonders heutzutage hervorzuheben und zu betonen, weil man
bisweilen (und nicht zuletzt auch in der Schweiz) hier und da eine

ganz falsche Auffassung vom Staat, als solchen, an den Tag legt. Man
sollte sich aber für den Sinn und Geist des Staatsbegriffes, der

Idee, die er verkörpert, nicht an den mehr oder minder mangelhaften

Beispielen der wirklich existierenden Staaten, sondern an
der Auffassung orientieren, die die Klassiker der Staatswissenschaft

(so auch u. a. J. J. Rousseau) zu allen Zeiten von ihm hatten. Und
auch die antiken Philosophen mit ihrer Hochschätzung des Staates

sollten hierin zur orientierenden Fährte genommen werden : sie

ehrten ihren Staat nicht gerade deshalb, weil sie ihn als das Ideal-
und Musterbild eines Staates anerkennen wollten, sondern weil sie

in ihm „den" Staat, die Idee des Staates, respektierten. Diese Idee

war ihnen die höchste sittliche Idee, die sie hoch und heilig hielten.
Der Staat soll nach Plato die Einheit aller Zwecke und Gegensätze

im Großen sein, ebenso wie es der Einzelne im Kleinen sein
soll. Aus diesem Grunde muss der Staat als das höchste und relativ
vollkommenste Beispiel, das wahre Musterbild eines ethischen
Selbstbewusstseins, einer ethischen Persönlichkeit angesehen werden.
An diesem Musterbild hat sich der Einzelne zu orientieren, an ihm
hat er es beständig zu prüfen, wie sein ethisches Selbstbewusstsein
gebildet werden muss.

Der Staat ist in seinem Streben sowohl auf das Individuum,
als auf die Allheit gerichtet; seine höchste sittliche Aufgabe ist: das
Wohl des Einzelnen mit dem. der Allgemeinheit zu vereinbaren ;
zum mindesten aber die hier bestehenden Gegensätze immerfort,
in unermüdlicher Gesetzesarbeit, gegeneinander auszugleichen und
abzustumpfen. Nur dies kann auch für das individuelle Selbst-

234



bewusstsein die höchste sittliche Aufgabe sein : es hat die
Interessen und Zwecke des Einzelnen, d. i. seine eigenen, mit dem
Wohle der Allgemeinheit zu vereinbaren, bezw. die sich ergebenden
Konflikte und Widersprüche immer wieder gegeneinander
auszugleichen. Diese sittliche Aufgabe, die ununterbrochene Bildung und
Erhaltung seines sittlichen Selbstbewusstseins, kann dem Einzelnen

nur unter der Direktive und in beständigem Hinblick auf den
Staat gelingen. Das ethische Selbstbewusstsein kann nirgends
anders gedeihen und zur vollen Reife gelangen, als im Staate

und durch den Staat. Daher muss der Staat, wie mangelhaft und

kläglich im Einzelfall die Ausführung auch sein mag, stets als das

höchste sittliche Gut hoch und heilig gehalten, als das Symbol des

Rechtes und des Gesetzes in Ehren respektiert werden. Denn
es kann keine wahre Sittlichkeit geben außerhalb des Staates und
ohne den Staat!

Hat man einmal diesen Kardinalsatz, als das oberste Prinzip
einer jeden Ethik, deren Horizont außerhalb der engen Schranken
eines isolierten Individuums liegt, begriffen, hat man den ganzen
tiefen Gehalt seiner Lebenswahrheit sich zu eigen gemacht, so hat

man zugleich das Kriterium und die sicherste Richtschnur gewonnen,
nach der alles Wollen und Handeln des Individuums sich richten
muss. Nichts darf als sittlich gelten, was der obersten Idee des
Staates, dieses höchsten sittlichen Gutes, widerspricht; nichts darf
die Billigung der Ethik in Anspruch nehmen, was aem Prinzip
des Staates zuwider ist, was ihn, als solchen, aufhebt oder negiert.

Von diesem Höhepunkt der Sittlichkeit aus, den wir soeben
im Prinzip des Staates gefunden haben, gilt es nunmehr noch den
höchsten Gipfel der Ethik zu besteigen. Wir sagten oben, der
Staat sei die höchste Form einer organisierten menschlichen
Gemeinschaft, die bis zum Zeitpunkte der gegenwärtigen
Kulturentwicklung erreicht worden ist. Ist er aber auch die höchst denkbare

Form, das letzte ethische Ideal einer solchen Gemeinschaft

Keineswegs! Die Ethik greift der realen Wirklichkeit voraus und
errichtet Zukunftsideale, die als leuchtende Zielpunkte der sittlichen
Arbeit zu verstehen und zu werten sind. Ein solches Zukunftsideal
einer höchsten, umfassenden Menschengemeinschaft stellt die Ethik
in der Idee der Menschheit auf. Die Menschheit geht über den

235



Staat; sie umfasst und begreift in sich alle Staaten; sie ist die
höchste sittliche Einheit, die wir denken können.

Wie sollen wir nun aber diese allumfassende Einheit, die
Menschheit, uns denken? Soll sie eine ethische Idee bedeuten, so
darf sie kein verschwommener, unklarer Begriff sein ; sie darf nicht
mit dem phantastischen Traum eines Erdenparadieses, der alle
Menschen in einem Brüderlichkeitsgefühle vereinigt, gleichgesetzt
werden. Mag ein solcher Traum dem Dichter und dem Künstler
vorschweben : „alle Menschen werden Brüder" ; dem Ethiker geziemt
es, seine Begriffe klar und deutlich zu formulieren und sie in
Einklang zu bringen mit dem System der übrigen Begriffe, die die

geschichtliche Wirklichkeit charakterisieren. Denn obzwar die Ethik
ihre Begriffe durchaus nicht am Gängelbande der Erfahrung anzetteln
darf, so muss sie dennoch sich auf dem Grunde der objektiven,
geschichtlichen Wirklichkeit aufbauen; an den Fakten, die ihr die
Wissenschaft der Geschichte liefert, muss sie sich für den Inhalt
und Sinn ihrer Ideen orientieren, wenn anders sie sich nicht ins
nebelhafte Dunkel der Phantasmen und Metaphern verlieren will.
Auch bei dieser ihrer höchsten Idee der Menschheit, darf sich daher
die Ethik von dem Grunde der objektiven Wirklichkeit nicht
losreißen. Wenn sie in begrifflichem Fortschritt ihrer Ideen vom
Staate zur Menschheit aufsteigt, so darf sie darob doch die Idee
des Staates nicht fallen lassen; und so kann sie auch die letzte
allumfassende Einheit nicht anders, als aus dem Gesichtspunkt und
gemäß dem Prinzip des Staates denken.

Die Menschheit als die sittliche Idee einer allumfassenden menschlichen

Lebensgemeinschaft, kann nur als freier Bund der Staaten, auf
ethisch-rechtlicher Grundlage, gedacht werden. Nicht auf das Gefühl
der Humanität oder der Brüderlichkeit darf die Ethik beim Entwurf ihrer
Ideale bauen; sondern einzig und allein auf dem soliden, unerschütterlichen

Fundamente des Gesetzes dürfen ihre Zukunftsideale sich
erheben. Ob und welche Aussichten einer praktischen Realisierung für
dieses höchste ethische Ideal der Menschheit, als eines Staatenbundes,
bestehen, ist eine oft umstrittene Frage der angewandten Ethik, deren
bisweilen schlüpfrigen Boden wir jedoch hier nicht betreten wollen.
Hier fragt es sich allein nach den Prinzipien und Ideen der
sogenannten reinen Ethik; diese braucht sich zunächst um die praktische
Realisierung nicht bekümmern. Sollten die praktischen Realisierungs-

236



aussichten eines Staatenbundes zur Zeit noch so gering sein, sollte
auch eine Kulturarbeit von immensem Umfang noch nötig sein,
um seine Realisierung in eine greifbare Nähe zu bringen, sollten
tausende und abertausend Hindernisse wirtschaftlicher, politischer,
sozialer, ethnographischer und anderer Art sich dieser Realisierung
in den Weg stellen — gleichwohl, die Ethik darf an diesem Ideal
nicht verzweifeln, sie darf es nicht preisgeben. Es ist die höchste

Forderung des sittlichen Geistes.

(Schluss folgt.)
ZÜRICH M. SZTERN

La marotte de l'originalité est une niaiserie, puisqu'on n'y peut rien ; elle
est, en outre, la plus dangereuse des niaiseries. Elle inspire à ceux qui en sont
atteints une méfiance de la tradition, qui est pire que le respect trop superstitieux

du passé. Ils croient à la possibilité de je ne sais quelle génération spontanée

des styles, qui est contraire à la loi naturelle. Ils se donnent la commodité

de mépriser ou de craindre l'éducation. Chacun d'eux se flatte d'être un
„premier homme" et répudie l'expérience de tous les âges antécédents. On ne
voit plus que des autodidactes, à une époque où l'on n'en devrait plus voir, et
ils gâtent leurs qualités natives, comme tous les hommes qui se font eux-mêmes,
par la vanité, la gaucherie et le pédantisme.

ABEL HERMANT: La Discorde.

L'intellectuel vit trop dans le royaume des ombres, dans le royaume
des idées. Les idées n'ont aucune existence par elles-mêmes, mais par les
expériences ou par les espérances qui peuvent les remplir: ce sont des résumés ou
bien des hypothèses, des cadres pour ce qui fut ou pour ce qui sera, des
formules commodes, des formules nécessaires ; on ne peut s'en passer pour vivre
ou pour agir. Mais le mal est qu'on en fait des réalités opprimantes ; et nul n'y
contribue autant que l'intellectuel, qui en use par métier, et qui, par déformation

professionnelle, est toujours tenté de leur subordonner les choses réelles.
ROMAIN ROLLAND : Les idoles.

Si les quelques hommes de réelle valeur qui recherchent la gloire connaissaient

un à un tous ceux dont se compose ce public, dont ils s'efforcent de

gagner l'estime au prix de mille peines, il est à croire qu'ils se refroidiraient
beaucoup dans leur dessein et que, peut-être, ils l'abandonneraient. Mais nous
ne pouvons nous soustraire au pouvoir qu'a, dans l'imagination, le nombre des

hommes : et l'on nous voit très fréquemment apprécier et même respecter, je
ne dis pas une multitude, mais dix personnes réunies dans une chambre, dont
aucune ne nous en imposerait, séparément.

G. LEOPARDI : Pensées.

237


	Humanität und Kriegsdienst : ein ethischer Konflikt der Pflichten

