Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Wissen und Leben

Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917244

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WISSEN UND LEBEN.

Die vorstehende Kritik der Involutionstheorie Marconis, der
alte Gedanken Fechners wieder heraufzuholen scheint, erweist sich
bei ndherm Zusehen als ein Anlauf zu einem Angriff auf Bergson
und die Metaphysik iiberhaupt. Da diese seit Jahrtausenden immer
wieder angegriffen wurde und immer wieder aufleben konnte, fiihle
ich kein Bediirfnis, sie zu verteidigen. Dagegen fiige ich auf die
Bitte der Redaktion, die mir Einsicht in die Druckbogen des
Forelschen Artikels gewihrte, gerne einige Anmerkungen iiber die
Natur dieser Angriffe hinzu, die aus einer Spannung zwischen
Wissen und Leben zu verstehen sind.

Die Frage, die Forel aufwirft, wurzelt im Verhilinis zwischen
Naturwissenschaft und Naturphilosophie. Nachdem wir ein rein
naturwissenschaftliches Zeitalter erlebt haben, meldet sich heute
das naturphilosophische Bediirfnis wieder mit stirkern Anspriichen.
Das ist begreiflich. Denn die ungeheure Anhidufung von wissen-
schaftlichem Material, seine Uniibersehbarkeit und Spezialisierung,
dazu ein echt menschliches Bediirinis nach Weltanschauung trieb
ganz von selbst wieder zu einer Ordnung und Ubersicht der auf-
gespeicherten Tatsachen, zu ihrer Verarbeitung und Bewertung von
iiberragenden Gesichtspunkten aus. Diese Arbeit will die Natur-
philosophie leisten?). Sie selbst ist nicht Naturwissenschait. Sie hat
die Grundbegriffe und Methoden, mit denen diese arbeitet, zu
priifen. Sie hat wieder die innere Verbindung zwischen den Einzel-
disziplinen herzustellen. Sie hat an ihrem Teil die wesentlichen Ergeb-
nisse mit den Geisteswissenschaften zu einem einheitlichen Weltbilde
zu verarbeiten und den Naturwissenschaiten im Gesamtzusammen-
hang des Lebens ihre Stelle und ihre Bedeutung zuzuweisen.

Sie kann diese Arbeit nicht leisten durch eine blofle Auf-
haufung oder Vergleichung oder Zusammensetzung des gegebenen
wissenschaftlichen Materials. Weltanschauung entsteht nie durch
blofle Addition, sondern durch Ordnung, Sichtung, Bewertung
empirisch gewonnener Tatsachen nach Gesichtspunkten und Mag-
stiben, die nicht wieder der Natur, sondern dem denkenden und
wertenden Geiste entnommen sind. Die Aufhdufung und Fest-

1) Eine vorziigliche kurze Einleitung in ihre Probleme gibt Verweyen,
Naturphilosophie.

206



stellung von Tatsachen ist Sache des Wissens. Die letzten und
obersten Mafistabe dafiir findet der Geist nicht durch das causale
Denken, das nur eine seiner Funktionen ist, sondern durch ein
teleologisches Denken, das nach Sinn, Wert, Bedeutung friagt. Etwas
anderes ist daher die Erforschung der Tatsachen, die der Wissen-
schaft obliegt, und etwas anderes die Erforschung des Sinns der
Tatsachen fiir uns, ihre Bedeutung, ihre Einordnung in das Ganze
des menschlichen Geisteslebens, ihre Abschitzung im System der
menschlichen Werte, ihre Ableitung aus [etzten obersten Prinzipien.

So oft das versucht wurde, erhob auch, seit Aristoteles, die
Metaphysik das Haupt. So oft der metaphysischen Hydra ein
Kopf abgehauen wurde, wuchs aus irgend einem Problem ein
neuer nach. Wer metaphysische Elemente ginzlich ausschliefien
will, darf nicht nach letzten Urspriingen und Zielen, nicht nach
Sinn und Wert, Norm und Zweck fragen. Es bleibt ihm nur
iibrig, wie der Positivismus das tut, den Raum, der zwischen diesen
Fragen noch bleibt, moglichst genau auszumessen und sich vor-
sichtig fernzuhalten von dem Abgrund des Unbetretenen, Uner-
betenen, in dem die metaphysischen Miitter sitzen und ,ewigen
Sinnes ewige Unterhaltung pflegen“. Wer so denkt, behandelt die
Welt als eine Gleichung mit einer oder mehreren Unbekannten, ohne
das Bediirfnis nach einer Auflésung des x zu empfinden und darin
den Sinn des Ganzen zu finden. Wo ein Denker iiber die Fest-
stellung blofler Tatsachen und ihrer gesetzmifligen Zusammenhinge
hinausgeht, ist er bis jetzt noch nie ausgekommen ohne ein von
Forel so verpontes ,Hypothesengebdude“, das sichtbare oder ver-
steckte metaphysische Trager und Balken enthielt. Wenn anders
wenigstens man unter Metaphysik nicht nur ,die Welt von Tausend
und Eine Nacht“ verstehen will, sondern jede Aufstellung, die sich
nicht entweder auf die Erfahrung oder auf Denknotwendigkeit griindet.

Ein Blick auf die heutige Naturphilosophie zeigt das, und
zwar in gleicher Weise bei Mechanisten wie bei Vitalisten. Dass
der Panpsychismus Hackels, der schon die Urtiere mit Seelen
begabt, ein kithner, allzukiihner Ritt in metaphysisches Land ist,
hat auch Forel gemerkt. Wie steht es mit den Dominanten des
Botanikers Reinke, der ohne solche iibersinnliche Gestaltungskrifte
keine Erklirung biologischen Werdens geben zu konnen glaubt?
Haben die Entelechien des Biologen Driesch nicht auch fiir Forel

207



einen metaphysischen Beigeschmack? Seelische Krifte, die doch
nicht Seelen sind, nicht rdumlich ausgedehnt, nicht als eigentliche
Energie zu bezeichnen, also ein tibermechanisches Erkldrungsmittel
in einer bisher mechanisch verstandenen Entwicklungsreihe, das
Driesch braucht fiir die Erkldrung des Aufbaus des Organischen?
Sind die Biogene des Physiologen Verworn eine wissenschattliche
Tatsache oder nicht vielmehr auch eine gliickliche Konstruktion,
die noch nicht Metaphysik zu sein braucht, aber doch auf Tat-
sachen bauend iiber sie hinausgeht ohne logischen alleingiiltigen
Zwang? Hat sich der Begriff der Materie, die man in der Atom-
theorie friiher als solidesten Baustein der sinnlich erfahrbaren Wirk-
lichkeit betrachtete, inzwischen nicht selbst als ein metaphysisches
Ungeheuer enthiillt? Und zwar fiir ihre berufensten Hiiter und
Erkladrer selbst, die Physiker. Ist das, was von Ostwald und andern
an ihre Stelle gesetzt wurde, die Funktion der Energie, wirklich
sduberlich gereinigt von allen metaphysischen Zutaten? Die Ver-
dinglichung von Komplexen quantitativer Beziehungen, ihre Ver-
selbstandigung als dynamisches Weltprinzip in der Energetik Ost-
walds ist ebenso von metaphysischen Voraussetzungen abhdngig
wie bei Forel die unbekiimmerte Identifizierung der Seele mit der
funktionellen Energie des Gehirns. Sogar bei dem Physiker Mach,
der die gesamte duflere Wirklichkeit auf Empfindungen als das
allein Fassbare reduziert, reicht das phinomenalistische Erkenntnis-
kriterium selbst aus metaphysischen Tiefen herauf wie eine Klippe,
auf die ihn der Physiker Plank!) denn auch richtig festgesetzt hat.

Ja, Forel hat recht: die Kopfe sind voll Metaphysik. Auch
seiner. Liegt es wohl an der Beschaffenheit der Kopfe oder der
Welt, oder der Beziehung beider zu einander, dass wir so schwer
darum herumkommen? Wir erheben mit Recht das Postulat,
dass sich die Metaphysik nicht in die wissenschaitliche Arbeit der
Welterkldarung hineinmischen diirfe; sogar die Theologie hat das
sehr kraftig verlangt.?) Aber Tatsache ist, dass so oit man fort-
schreiten wollte zu einer letzten, auch kausalen Welterkldarung, oder
gar zu einer Weltdeutung, einer Weltanschauung, metaphysische

1) Der in seiner Rektoratsrede und auch sonst ausfiihrte, man wihne nicht,
dass es moglich sei, selbst in der exaktesten aller Naturwissenschaften, ganz
ohne Weltanschauung, ganz ohne unbeweisbare Hypothesen auszukommen.

2) Z. B. die ganze Ritschlsche Schule.

208



Voraussetzungen oder Folgerungen schwer auszuschliefflen warern.
Nur steckt die Metaphysik heute nicht mehr in einer Marchenwelt
von Tausend und Eine Nacht, sondern wissenschaftlich scheinbar
‘harmlos in den erkenntnistheoretisch ungelduterten Grundbegriffen
scholastischer Herkunft, mit denen wir eine Weltanschauung oder
auch nur ein Weltbild aufzubauen versuchen, in dem Konkretismus
von Begriifen wie Materie, Energie, Seele, Funktion, Atom,
Mneme etc. Auch dieser letzte von Forel zitierte Begriff der
Mneme Semon’s, eine Art von physiologischem Gattungsgedicht-
nis, ist ein handliches, wohliundiertes, erklirendes Prinzip, aber
kein Resultat der exakten Forschung. Oder sind die Engrammata,
heuristisch sehr gliickliche psychophysiologische Begriffe von einer
viel umfassenden Allgemeinheit, etwa schon einmal gesehen, ge-
zihlt, gemessen worden?

Aber iiber alle diese Dinge ist mit Naturforschern nur dann
mit Aussicht auf eine fruchtbare Diskussion zu verhandeln, wenn
zwei Voraussetzungen gegeben sind: Einmal eine gewisse Einsicht
in das Wesen und die Bedingungen der Erkenntnis selbst. Solange
ohne eine erkenntnistheoretische Uberlegung mit einem wahrhaft
naiven Zutrauen zur Kraft des Wissens alle Dinge untersucht wer-
den, nur die Natur des Wissens selbst nicht, die Bedingungen
alles Erfahrbaren erforscht werden, nur die Bedingungen der Er-
kenntnis nicht, lehnt der Philosoph die Diskussion ab. Kant darf
auch fiir die Naturforscher und -Philosophen nicht umsonst gelebt
haben, wenngleich nicht wegen seiner Losungen, sondern wegen
seiner Problemstellung, seiner Frage: Wie ist eigentlich wissen-
schaftliche Erkenntnis moglich?

Die andere Voraussetzung ist die Klarheit iiber die Grenzen
der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung!) und die damit zu-
sammenhidngende Anerkennung einer Scheidung zwischen Natur-
wissenschaften und Geisteswissenschaften. In der Naturwissenschaft
herrscht die quastio facti, die Feststellung der Tatsachen, vor allem
der allgemeinen, gesetzmissigen. In den Geisteswissenschalten wie
z. B. in der Geschichte, spielt das Einmalige, das Individuelle
eine Hauptrolle. Aber gerade hier taucht nun die quaestio juris aui,
die Frage nach Geltung und Sollen, nach Wert, Sinn und Mafistab
des Gegebenen.

1) s. Rickert, Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung.

209



Die Naturwissenschaft besorgt die Intellektion der Welt, das
heifit sie verwandelt einen Teil des Lebens in intellektuelle Be-
griffe. Sie ist die Reduktion des Weltganzen auf die begriffliche
Form. ,Dass aber nur das Begriffliche, das Berechenbare wirklich
sei, ist eine Behauptung, die iiber alles Berechenbare hinausgeht,
also selbst unwissenschaltlich ist“?). Es gibt im Leben ein
Irreduktibles, das in die begriffliche Fassung nicht eingeht?) so
wenig eine Oper mit ihren Klangfarben, ihrer Szenerie, ihrem far-
bigen Leben, ihrer Mimik etwa in einen Klavierauszug hineingeht.
Alles was individuellster und emotionaler Natur ist, was Em-
pfindungsqualitdt hat, was mit dem Sinn und dem Wert und der
Bedeutung zu tun hat, 148t sich nicht durch Naturwissenschaift und
ihre logisch-mathematischen Begriffe gleichwertig zum Ausdruck
bringen. Der Begriff des Lebens ist nicht mehr das Leben selbst.
Das Wissen ist eine Ubersetzung des Lebens in eine andere Sprache,
namlich in die der Allgemeinbegriffe. Wie aber kommen wir dem
Leben am nichsten? Seinem lebendigen Werden, seiner Richtung,
seinem Sinn?

Von da aus ist Bergson zu verstehen; von diesen prinzipiellen
Fragen aus ist ein Zugang zu Bergson zu suchen und nicht von
irgend einer zufilligen Involutionstheorie aus, die ich Forel zur
Secierung willig preisgebe. Was er von Bergson zu verstehen
gibt, ist mehr fiir Forel bezeichnend als fiir Bergson. Ein feiner
Schmetterling, der von einem Forscher und Sammler eingeheimst,
katalogisiert und °~ wissenschaftlich erledigt wird. Das fliegende,
schimmernde, zarte Wunder wird heruntergeholt aus der blauen
Luft! Was Duit und Farbe ist, wird abgestreift, die Fliigel zusammen-
gepresst, der seltene Morgenddmmerungsfalter wissenschaftlich aui-
gespiefit.

Natiirlich ist viel gegen Bergson einzuwenden, besonders
wenn man ihn mifiversteht, wenn man sich seine Intuition ungefiahr
als verworrene Eingebung, als zufilligen Einfall denkt, wenn man
seine Naturmystik als heimliche Theologie deutet, wenn man die
schopferischen Prinzipien seiner Philosophie als ,Modewdrter und
,aphoristische“ Lehrsdtze abtut, wenn man seine fabelhafte Ein-

1) siehe dazu: Bonus, vom neuen Mythus. Frischeisen-Kohler, Wissenschart
und Wirklichkeit. Boutroux, La contingence des lois de la nature.

2y Gourd, les trois dialectiques.

210



fithlung in den Schwung des Lebens als Denktragheit verurteilt.
,Bergson spricht Wissenschaft und tut (sic) Mysticismus.© Was
heifit das? Soll ich diese merkwiirdige Behauptung auf Rechnung
einer schlechten Ubersetzung (fait du mysticisme?) setzen, oder
mit einer analogischen Frage antworten: Spricht Forel Wissenschaft
und tut — ?°?

Es sei tausendmal zugegeben, dass man mit Bergsons Intuition
keine Wissenschaft aufbauen kann. Aber ist denn damit Wert und
Bedeutung der Intuition fiir das menschliche Leben erledigt?
Gab nicht sie dem Menschen die tiefsten Gesichte, die hellsich-
tigsten Ahnungen und iberwissenschaftliche Gewissheiten? Und
zwar nicht nur dem einzelnen Ahnungsvollen, sondern dem Ge-
samtgeiste des Menschengeschlechtes. Sogar nicht wenige wissen-
schaitliche Wahrheiten sind intuitiv gefunden worden — von der
Rolle der Intuition in Religion, Dichtung, Kunst, Philosophie, sub-
jektiver Eingebung ganz zu schweigen.

Es ist nicht zu bestreiten, dass der Elan vital, der Lebensdrang
ein metaphysisches Prinzip ist. Aber wenn wir denn schon ohne
metaphysische Anleihen nicht auskommen, ist mir ein Prinzip lieber,
das den dynamischen Rhythmus des Lebens verstindlich macht, das
das Mechanische und das Organische des Lebens in gleicher Weise
tragt, das dem Innersten meiner Seele verwandt ist und mit ihren
hochsten Zielen vertraut, lieber als ein Prinzip, das meinem eigenen
innersten Wesen fremd ist und auf starre maschinenmaissige Ver-
héltnisse passt. Oder sollte diese Wahl nicht erlaubt sein? Aber
jede menschliche Arbeit wihlt einen Ausschnitt aus der Welt und
tut so, als ob es wichtigste oder gar einzige Wirklichkeit wire.
Lieber ist mir dann eine Metaphysik des Lebens und des Geistes
als eine Metaphysik der Materie oder der Worte. So verhilt sich
die Wissenschaft, als ob die Welt nur aus Atomen und Kriiten
bestiinde ; der Kiinstler tut, als ob es nichts gibe ausser Form und
Schein; der Ethiker fasst die Welt an, als 0b sie nichts wire, als
eine moralische Aufgabe; der Philister nimmt sie, als ob sie aus
lauter viereckigen Dingen bestiinde. Warum soll da der Natur-
philosoph nicht das Recht haben, sie in prachtvollen Gesichten
anzuschauen, als ob sie ein Kampi des Lebens mit der Erstarrung,
eine Analogie des Willens wire? 1)

1y s. Vaihinger, Philosophie des Als 0b.

211



Aber dieses Als ob ist Gehirnmenschen zu symbolisch, zu-
wenig konkret, zuwenig messbar, zusehr blof eine Analogie aus
dem Reich des Geistes. Und doch hat Newton seine groflen Ge-
setze in die wissenschaitliche Welt eingefiihrt mit einem ,Als ob*.

Forel kommt es darauf an, zu beweisen, dass Bergson unrecht
habe. Ach, auf Recht oder Unrecht kommt es in der Philosophie
nicht so sehr an. Eine dunkle, zeugende Frage ist unter Umstinden
wichtiger als eine platte, allzuplatte Antwort; eine ahnungsvolle,
dimmernde Konzeption fruchtbarer als das geregelte, abgemessene
Ticktack einer verstandesmissig pendelnden Wahrheit; eine Sehn-
sucht, ein Elan, ein besserer Fiihrer zu neuen Weltteilen als der
klarste, klappernde Gehirnprozess, die Cerebration, wie die Eng-
linder sagen. Der kiirzlich gefallene Peguy hat das sehr schon so
ausgedriickt: Une grande philosophie n’est pas celle qui n’a pas
de défauts. Ce n’est pas celle qui n’est jamais battue. Mais une
petite philosophie est toujours celle qui ne se bat pas. Une grande
philosophie n’est pas celle qui prononce des jugements définitifs,
qui installe une vérité définitive. C’est celle qui introduit une inquié-
tude, qui ouvre un ébranlement.

Bergsons Philosophie hat viele Angriffsstellen und ist tiberhaupt
noch ein Torso. Aber die, die ein Stiick Weges mit ihr gehen,
sind ihr dankbar, dass sie fiir eine intellektualistisch erstarrte Welt
eine Erschiitterung, ,une inquiétude, un ébranlement“ geworden ist.

ZURICH. ADOLF KELLER.
ooo

LA LOI DU PROGRESY

Notre concitoyen, M. Adolphe Ferriére, directeur du Bureau des écoles
nouvelles, aux Pléiades sur Blonay, vient de publier un livie — une thése —
de sept cents pages sur La loi du progrés en biologie et en sociologie. On
n’attend pas de moi que j’analyse ce gros ouvrage, fruit d'un labeur de dix années.
Je me sens trop peu philosophe pour une pareille entreprise. Je me bornerai
donc a quelques observations ou remarques a propos de cet important travail.

On en pourrait .d’abord signaler 1'apparition quasi paradoxale en plein cata-
ciysme social. Assurément, c’est un sort plutdt rare parmi les philosophes de
consacrer dix années de méditations 4 échafauder des théories, qui, au moment
oit elles arrivent a chef, sont soumises 4 une aussi formidable épreuve. A vrai
dire, M. Ferriére n’en est nullement démonté, au contraire. Son livre se termine

1) Ad. Ferriére. — La loi du Progrés en biologie ef en sociologie et la question de l'or-
ganisme social. Etude précédée d’une introduction philosophique sur la Méthode en Sociologie. —
OQOuvrage couronné par I’'Université de Genéve (Prix Amiel, 1915). Paris, M. Giard & E. Briére, Li-
braires Editeurs. Tome LV de la Biblioth2que sociologique internationale, publiée sous la direction
de René Worms. 1 Vol. in 89, XII+680 pages. Broché 15 fr., relié toile 16 fir.

212



	Wissen und Leben

