
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1915-1916)

Artikel: Wissen und Leben

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WISSEN UND LEBEN.
Die vorstehende Kritik der Involutionstheorie Marconis, der

alte Gedanken Fechners wieder heraufzuholen scheint, erweist sich
bei näherm Zusehen als ein Anlauf zu einem Angriff auf Bergson
und die Metaphysik überhaupt. Da diese seit Jahrtausenden immer
wieder angegriffen wurde und immer wieder aufleben konnte, fühle
ich kein Bedürfnis, sie zu verteidigen. Dagegen füge ich auf die
Bitte der Redaktion, die mir Einsicht in die Druckbogen des

Forelschen Artikels gewährte, gerne einige Anmerkungen über die
Natur dieser Angriffe hinzu, die aus einer Spannung zwischen
Wissen und Leben zu verstehen sind.

Die Frage, die Forel aufwirft, wurzelt im Verhältnis zwischen
Naturwissenschaft und Naturphilosophie. Nachdem wir ein rein
naturwissenschaftliches Zeitalter erlebt haben, meldet sich heute
das naturphilosophische Bedürfnis wieder mit stärkern Ansprüchen.
Das ist begreiflich. Denn die ungeheure Anhäufung von
wissenschaftlichem Material, seine Unübersehbarkeit und Spezialisierung,
dazu ein echt menschliches Bedürfnis nach Weltanschauung trieb

ganz von selbst wieder zu einer Ordnung und Übersicht der
aufgespeicherten Tatsachen, zu ihrer Verarbeitung und Bewertung von
überragenden Gesichtspunkten aus. Diese Arbeit will die
Naturphilosophie leisten1). Sie selbst ist nicht Naturwissenschaft. Sie hat
die Grundbegriffe und Methoden, mit denen diese arbeitet, zu

prüfen. Sie hat wieder die innere Verbindung zwischen den
Einzeldisziplinen herzustellen. Sie hat an ihrem Teil die wesentlichen Ergebnisse

mit den Geisteswissenschaften zu einem einheitlichen Weltbilde
zu verarbeiten und den Naturwissenschaften im Gesamtzusammenhang

des Lebens ihre Stelle und ihre Bedeutung zuzuweisen.
Sie kann diese Arbeit nicht leisten durch eine bloße

Aufhäufung oder Vergleichung oder Zusammensetzung des gegebenen
wissenschaftlichen Materials. Weltanschauung entsteht nie durch
bloße Addition, sondern durch Ordnung, Sichtung, Bewertung
empirisch gewonnener Tatsachen nach Gesichtspunkten und
Maßstäben, die nicht wieder der Natur, sondern dem denkenden und
wertenden Geiste entnommen sind. Die Aufhäufung und Fest-

h Eine vorzügliche kurze Einleitung in ihre Probleme gibt Verweyen,
Naturphilosophie.

206



Stellung von Tatsachen ist Sache des Wissens. Die letzten und
obersten Maßstäbe dafür findet der Geist nicht durch das causale

Denken, das nur eine seiner Funktionen ist, sondern durch ein

teleologisches Denken, das nach Sinn, Wert, Bedeutung fragt. Etwas
anderes ist daher die Erforschung der Tatsachen, die der Wissenschaft

obliegt, und etwas anderes die Erforschung des Sinns der
Tatsachen für uns, ihre Bedeutung, ihre Einordnung in das Ganze
des menschlichen Geisteslebens, ihre Abschätzung im System der
menschlichen Werte, ihre Ableitung aus letzten obersten Prinzipien.

So oft das versucht wurde, erhob auch, seit Aristoteles, die
Metaphysik das Haupt. So oft der metaphysischen Hydra ein
Kopf abgehauen wurde, wuchs aus irgend einem Problem ein
neuer nach. Wer metaphysische Elemente gänzlich ausschließen
will, darf nicht nach letzten Ursprüngen und Zielen, nicht nach
Sinn und Wert, Norm und Zweck fragen. Es bleibt ihm nur
übrig, wie der Positivismus das tut, den Raum, der zwischen diesen

Fragen noch bleibt, möglichst genau auszumessen und sich
vorsichtig fernzuhalten von dem Abgrund des Unbetretenen,
Unerbetenen, in dem die metaphysischen Mütter sitzen und „ewigen
Sinnes ewige Unterhaltung pflegen". Wer so denkt, behandelt die
Welt als eine Gleichung mit einer oder mehreren Unbekannten, ohne
das Bedürfnis nach einer Auflösung des x zu empfinden und darin
den Sinn des Ganzen zu finden. Wo ein Denker über die
Feststellung bloßer Tatsachen und ihrer gesetzmäßigen Zusammenhänge
hinausgeht, ist er bis jetzt noch nie ausgekommen ohne ein von
Forel so verpöntes „Hypothesengebäude", das sichtbare oder
versteckte metaphysische Träger und Balken enthielt. Wenn anders

wenigstens man unter Metaphysik nicht nur „die Welt von Tausend
und Eine Nacht" verstehen will, sondern jede Aufstellung, die sich
nicht entweder auf die Erfahrung oder auf Denknotwendigkeit gründet.

Ein Blick auf die heutige Naturphilosophie zeigt das, und

zwar in gleicher Weise bei Mechanisten wie bei Vitalisten. Dass

der Panpsychismus Häckels, der schon die Urtiere mit Seelen

begabt, ein kühner, allzukühner Ritt in metaphysisches Land ist,
hat auch Forel gemerkt. Wie steht es mit den Dominanten des

Botanikers Reinke, der ohne solche übersinnliche Gestaltungskräfte
keine Erklärung biologischen Werdens geben zu können glaubt?
Haben die Entelechien des Biologen Driesch nicht auch für Forel

207



einen metaphysischen Beigeschmack? Seelische Kräfte, die doch
nicht Seelen sind, nicht räumlich ausgedehnt, nicht als eigentliche
Energie zu bezeichnen, also ein übermechanisches Erklärungsmittel
in einer bisher mechanisch verstandenen Entwicklungsreihe, das
Driesch braucht für die Erklärung des Aufbaus des Organischen?
Sind die Biogene des Physiologen Verworn eine wissenschaftliche
Tatsache oder nicht vielmehr auch eine glückliche Konstruktion,
die noch nicht Metaphysik zu sein braucht, aber doch auf
Tatsachen bauend über sie hinausgeht ohne logischen alleingültigen
Zwang? Hat sich der Begriff der Materie, die man in der Atom-
theorie früher als solidesten Baustein der sinnlich erfahrbaren
Wirklichkeit betrachtete, inzwischen nicht selbst als ein metaphysisches
Ungeheuer enthüllt? Und zwar für ihre berufensten Hüter und
Erklärer selbst, die Physiker. Ist das, was von Ostwald und andern

an ihre Stelle gesetzt wurde, die Funktion der Energie, wirklich
säuberlich gereinigt von allen metaphysischen Zutaten? Die Ver-
dinglichung von Komplexen quantitativer Beziehungen, ihre
Verselbständigung als dynamisches Weltprinzip in der Energetik
Ostwalds ist ebenso von metaphysischen Voraussetzungen abhängig
wie bei Forel die unbekümmerte Identifizierung der Seele mit der
funktionellen Energie des Gehirns. Sogar bei dem Physiker Mach,
der die gesamte äußere Wirklichkeit auf Empfindungen als das

allein Fassbare reduziert, reicht das phänomenalistische Erkenntniskriterium

selbst aus metaphysischen Tiefen herauf wie eine Klippe,
auf die ihn der Physiker Plank1) denn auch richtig festgesetzt hat.

Ja, Forel hat recht: die Köpfe sind voll Metaphysik. Auch
seiner. Liegt es wohl an der Beschaffenheit der Köpfe oder der
Welt, oder der Beziehung beider zu einander, dass wir so schwer
darum herumkommen? Wir erheben mit Recht das Postulat,
dass sich die Metaphysik nicht in die wissenschaftliche Arbeit der

Welterklärung hineinmischen dürfe; sogar die Theologie hat das

sehr kräftig verlangt.2) Aber Tatsache ist, dass so oft man
fortschreiten wollte zu einer letzten, auch kausalen Welterklärung, oder

gar zu einer Weltdeutung, einer Weltanschauung, metaphysische

Der in seiner Rektoratsrede und auch sonst ausführte, man wähne nicht,
dass es möglich sei, selbst in der exaktesten aller Naturwissenschaften, ganz
ohne Weltanschauung, ganz ohne unbeweisbare Hypothesen auszukommen.

2) Z. B. die ganze Ritschlsche Schule.

208



Voraussetzungen oder Folgerungen schwer auszuschließen waren.
Nur steckt die Metaphysik heute nicht mehr in einer Märchenwelt
von Tausend und Eine Nacht, sondern wissenschaftlich scheinbar
harmlos in den erkenntnistheoretisch ungeläuterten Grundbegriffen
scholastischer Herkunft, mit denen wir eine Weltanschauung oder
auch nur ein Weltbild aufzubauen versuchen, in dem Konkretismus
von Begriffen wie Materie, Energie, Seele, Funktion, Atom,
Mnerne etc. Auch dieser letzte von Forel zitierte Begriff der
Mneme Semon's, eine Art von physiologischem Gattungsgedächtnis,

ist ein handliches, wohlfundiertes, erklärendes Prinzip, aber
kein Resultat der exakten Forschung. Oder sind die Engrammata,
heuristisch sehr glückliche psychophysiologische Begriffe von einer
viel umfassenden Allgemeinheit, etwa schon einmal gesehen,
gezählt, gemessen worden?

Aber über alle diese Dinge ist mit Naturforschern nur dann
mit Aussicht auf eine fruchtbare Diskussion zu verhandeln, wenn
zwei Voraussetzungen gegeben sind: Einmal eine gewisse Einsicht
in das Wesen und die Bedingungen der Erkenntnis selbst. Solange
ohne eine erkenntnistheoretische Überlegung mit einem wahrhaft
naiven Zutrauen zur Kraft des Wissens alle Dinge untersucht werden,

nur die Natur des Wissens selbst nicht, die Bedingungen
alles Erfahrbaren erforscht werden, nur die Bedingungen der
Erkenntnis nicht, lehnt der Philosoph die Diskussion ab. Kant darf
auch für die Naturforscher und -Philosophen nicht umsonst gelebt
haben, wenngleich nicht wegen seiner Lösungen, sondern wegen
seiner Problemstellung, seiner Frage: Wie ist eigentlich
wissenschaftliche Erkenntnis möglich?

Die andere Voraussetzung ist die Klarheit über die Grenzen
der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung1) und die damit
zusammenhängende Anerkennung einer Scheidung zwischen
Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften. In der Naturwissenschaft
herrscht die quaestio facti, die Feststellung der Tatsachen, vor allem
der allgemeinen, gesetzmässigen. In den Geisteswissenschaften wie
z. B. in der Geschichte, spielt das Einmalige, das Individuelle
eine Hauptrolle. Aber gerade hier taucht nun die quaestio juris auf,
die Frage nach Geltung und Sollen, nach Wert, Sinn und Maßstab

des Gegebenen.
q s. Rickert, Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung.

209



Die Naturwissenschaft besorgt die Intellektion der Welt, das

heißt sie verwandelt einen Teil des Lebens in intellektuelle
Begriffe. Sie ist die Reduktion des Weltganzen auf die begriffliche
Form. „Dass aber nur das Begriffliche, das Berechenbare wirklich
sei, ist eine Behauptung, die über alles Berechenbare hinausgeht,
also selbst unwissenschaftlich ist"!). Es gibt im Leben ein

Irreduktibles, das in die begriffliche Fassung nicht eingeht-) so

wenig eine Oper mit ihren Klangfarben, ihrer Szenerie, ihrem
farbigen Leben, ihrer Mimik etwa in einen Klavierauszug hineingeht.
Alles was individuellster und emotionaler Natur ist, was
Empfindungsqualität hat, was mit dem Sinn und dem Wert und der

Bedeutung zu tun hat, läßt sich nicht durch Naturwissenschaft und
ihre logisch-mathematischen Begriffe gleichwertig zum Ausdruck

bringen. Der Begriff des Lebens ist nicht mehr das Leben selbst.

Das Wissen ist eine Übersetzung des Lebens in eine andere Sprache,
nämlich in die der Allgemeinbegriffe. Wie aber kommen wir dem

Leben am nächsten? Seinem lebendigen Werden, seiner Richtung,
seinem Sinn?

Von da aus ist Bergson zu verstehen; von diesen prinzipiellen
Fragen aus ist ein Zugang zu Bergson zu suchen und nicht von
irgend einer zufälligen Involutionstheorie aus, die ich Forel zur
Secierung willig preisgebe. Was er von Bergson zu verstehen

gibt, ist mehr für Forel bezeichnend als für Bergson. Ein feiner
Schmetterling, der von einem Forscher und Sammler eingeheimst,
katalogisiert und wissenschaftlich erledigt wird. Das fliegende,
schimmernde, zarte Wunder wird heruntergeholt aus der blauen
Luft Was Duft und Farbe ist, wird abgestreift, die Flügel zusammen-
gepresst, der seltene Morgendämmerungsfalter wissenschaftlich
aufgespießt.

Natürlich ist viel gegen Bergson einzuwenden, besonders

wenn man ihn mißversteht, wenn man sich seine Intuition ungefähr
als verworrene Eingebung, als zufälligen Einfall denkt, wenn man
seine Naturmystik als heimliche Theologie deutet, wenn man die
schöpferischen Prinzipien seiner Philosophie als „Modewörter" und
„aphoristische" Lehrsätze abtut, wenn man seine fabelhafte Ein-

1) siehe dazu : Bonus, vom neuen Mythus. Frischeisen-Köhler, Wissenschaft
und Wirklichkeit. Boutroux, La contingence des lois de la nature.

2) Gourd, les trois dialectiques.

210



fühlung in den Schwung des Lebens als Denkträgheit verurteilt.
„Bergson spricht Wissenschaft und tut (sie) Mysticismus." Was
heißt das? Soll ich diese merkwürdige Behauptung auf Rechnung
einer schlechten Übersetzung (fait du mysticisme?) setzen, oder
mit einer analogischen Frage antworten : Spricht Forel Wissenschaft
und tut —

Es sei tausendmal zugegeben, dass man mit Bergsons Intuition
keine Wissenschaft aufbauen kann. Aber ist denn damit Wert und
Bedeutung der Intuition für das menschliche Leben erledigt?
Gab nicht sie dem Menschen die tiefsten Gesichte, die hellsichtigsten

Ahnungen und überwissenschaftliche Gewissheiten? Und
zwar nicht nur dem einzelnen Ahnungsvollen, sondern dem
Gesamtgeiste des Menschengeschlechtes. Sogar nicht wenige
wissenschaftliche Wahrheiten sind intuitiv gefunden worden — von der
Rolle der Intuition in Religion, Dichtung, Kunst, Philosophie,
subjektiver Eingebung ganz zu schweigen.

Es ist nicht zu bestreiten, dass der Elan vital, der Lebensdrang
ein metaphysisches Prinzip ist. Aber wenn wir denn schon ohne

metaphysische Anleihen nicht auskommen, ist mir ein Prinzip lieber,
das den dynamischen Rhythmus des Lebens verständlich macht, das

das Mechanische und das Organische des Lebens in gleicherweise
trägt, das dem Innersten meiner Seele verwandt ist und mit ihren
höchsten Zielen vertraut, lieber als ein Prinzip, das meinem eigenen
innersten Wesen fremd ist und auf starre maschinenmässige
Verhältnisse passt. Oder sollte diese Wahl nicht erlaubt sein? Aber
jede menschliche Arbeit wählt einen Ausschnitt aus der Welt und
tut so, als ob es wichtigste oder gar einzige Wirklichkeit wäre.
Lieber ist mir dann eine Metaphysik des Lebens und des Geistes
als eine Metaphysik der Materie oder der Worte. So verhält sich
die Wissenschaft, als ob die Welt nur aus Atomen und Kräften
bestünde; der Künstler tut, als ob es nichts gäbe ausser Form und

Schein; der Ethiker fasst die Welt an, als ob sie nichts wäre, als

eine moralische Aufgabe; der Philister nimmt sie, als ob sie aus

lauter viereckigen Dingen bestünde. Warum soll da der

Naturphilosoph nicht das Recht haben, sie in prachtvollen Gesichten

anzuschauen, als ob sie ein Kampf des Lebens mit der Erstarrung,
eine Analogie des Willens wäre ?J)

s. Vaihinger, Philosophie des Als ob.

211



Aber dieses Als ob ist Gehirnmenschen zu symbolisch,
zuwenig konkret, zuwenig messbar, zusehr bloß eine Analogie aus
dem Reich des Geistes. Und doch hat Newton seine großen
Gesetze in die wissenschaftliche Welt eingeführt mit einem „Als ob".

Forel kommt es darauf an, zu beweisen, dass Bergson unrecht
habe. Ach, auf Recht oder Unrecht kommt es in der Philosophie
nicht so sehr an. Eine dunkle, zeugende Frage ist unter Umständen
wichtiger als eine platte, allzuplatte Antwort; eine ahnungsvolle,
dämmernde Konzeption fruchtbarer als das geregelte, abgemessene
Ticktack einer verstandesmässig pendelnden Wahrheit; eine
Sehnsucht, ein Elan, ein besserer Führer zu neuen Weltteilen als der
klarste, klappernde Gehirnprozess, die Cerebration, wie die
Engländer sagen. Der kürzlich gefallene Peguy hat das sehr schön so

ausgedrückt: Une grande philosophie n'est pas celle qui n'a pas
de défauts. Ce n'est pas celle qui n'est jamais battue. Mais une
petite philosophie est toujours celle qui ne se bat pas. Une grande
philosophie n'est pas celle qui prononce des jugements définitifs,
qui installe une vérité définitive. C'est celle qui introduit une inquiétude,

qui ouvre un ébranlement.

Bergsons Philosophie hat viele Angriffsstellen und ist überhaupt
noch ein Torso. Aber die, die ein Stück Weges mit ihr gehen,
sind ihr dankbar, dass sie für eine intellektualistisch erstarrte Welt
eine Erschütterung, „une inquiétude, un ébranlement" geworden ist.

ZÜRICH. ADOLF KELLER.

LA LOI DU PROGRÈS1)
Notre concitoyen, M. Adolphe Ferrière, directeur du Bureau des écoles

nouvelles, aux Pléiades sur Blonay, vient de publier un livre — une thèse —
de sept cents pages sur La loi du progrès en biologie et en sociologie. On
n'attend pas de moi que j'analyse ce gros ouvrage, fruit d'un labeur de dix années.
Je me sens trop peu philosophe pour une pareille entreprise. Je me bornerai
donc à quelques observations ou remarques à propos de cet important travail.

On en pourrait d'abord signaler l'apparition quasi paradoxale en plein
cataclysme social. Assurément, c'est un sort plutôt rare parmi les philosophes de
consacrer dix années de méditations à échafauder des théories, qui, au moment
où elles arrivent à chef, sont soumises à une aussi formidable épreuve. A vrai
dire, M. Ferrière n'en est nullement démonté, au contraire. Son livre se termine

i) Ad. Ferrière. — La loi du Progrès en biologie et en sociologie et la question de
l'organisme social. Etude précédée d'une introduction philosophique sur la Méthode en Sociologie. —
Ouvrage couronné par l'Université de Genève (Prix Amiel, 1915). Paris, M. Giard & E. Briere,
Libraires Editeurs. Tome LV de la Bibliothèque sociologique internationale, publiée sous la direction
de René Worms. 1 Vol. in 8°, XII+680 pages. Broché 15 fr., relié toile 16 fr.

212


	Wissen und Leben

