
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1914-1915)

Artikel: Über das Vereins- und Parteiwesen der Gegenwart [Schluss]

Autor: Egger, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DAS VEREINS- UND
PARTEIWESEN DER GEGENWART

(Schluss.)

Schwere Mängel, Nachteile, Gefahren weist das moderne
Verbandsleben auf, Mängel und Gefahren für den Einzelnen und für
die Allgemeinheit. Trotzdem setzt es sich im wirtschaftlichen und
im gesellschaftlich-kulturellen Leben der Gegenwart mit aller Wucht
durch. Seinen tiefsten Grund muss diese Elementarerscheinung
des heutigen Lebens in der Psychologie der Zeit haben. Das

gilt ja für den Menschen aller Zeiten, dass er Umgebung braucht.
„Er verlangt nach ihr und hat Angst vor ihr, er fürchtet das Alleinsein

und fürchtet die Menge, er ist für beides zu schwach. Die
Menge zieht ihn an und stößt ihn ab, und nur die allergrößten
Menschen und die innerlich Ärmsten sind von der Pein dieses

Hangens und Bangens verschont".1) Die Entwicklung der letzten
Jahrhunderte aber hat das Individuum isoliert und die alten
Verbände, in denen es fest verankert war (die Sippe, die
Marktgenossenschaft, die Zunft etc.), aufgelöst. Dieses Individuum sieht
sich in eine Zeit hineingestellt, wo alles ins Riesenmäßige geht.
Dadurch wird sein Horizont mächtig erweitert, seine Phantasie wird
angeregt, seine Wünsche, seine Projekte nehmen ebenfalls
übermenschliches Maß an. Aber da erkennt es seine ganze Ohnmacht,
und empfindet nun ein tiefes Bedürfnis nach Anlehnung. Es ist
voller Pläne, voller Ideen. Es spürt den Tatendrang mit fast

schmerzlicher Heftigkeit. Aber „sein Vertrauen zu sich selbst, zur
eigenen Einzelkraft ist tief gesunken. An die Seite jedes Wunsches,!
jeder Notwendigkeit, die über das engste Privatleben hinausgehen,
tritt daher die Sorge um die erforderliche Energie".2) Das sind
die sozialpsychischen Wurzeln des heutigen Verbandswesens.

Nunmehr vermögen wir aber auch die Bedeutung desselben
schärfer zu erkennen und richtiger zu beurteilen. Schon die
Bedeutung für das Individuum erscheint jetzt in ganz anderer
Beleuchtung, in ganz anderer Beleuchtung die Behauptung, dass die
Verbände die persönliche Freiheit schmälern. Die persönliche Freiheit

h Klein. 99.

2) 1. c. 87.

241



ist doch nie ein letztes Prinzip. Es ist eine gesellschaftliche
Gestaltungsmaxime, die nur solange gilt, als sie dem gemeinen Wohle
dient. Deshalb tut denn auch die moderne Gesetzgebung dieser
Freiheit unbedenklich Abbruch, wo dies im Interesse der Gesellschaft

und des Staates liegt.1) Vor allem aber gehen die Rufer im
Streit um die persönliche Freiheit zumeist von einer ganz falschen

Vorstellung der Persönlichkeit aus. Sie denken sich das Individuum
als ein selbstherrliches, sich selbst genügendes Wesen. Deshalb
buchen sie am liebsten jede Berührung mit der Umwelt und jede
Unterordnung unter sie ohne weiteres im Verlustkonto. Aber diese

solipsistische Anschauung widerspricht dem Wesen des Menschen.
Wir sind so tief in die Geheimnisse der Natur eingedrungen. Aber
uns selbst erkennen wir immer noch am wenigsten. Und so
müssen wir die Grundtatsache von der sozialen Natur des Menschen
immer wieder neu erkennen. Sie ist's, welche uns die Assoziation
im privaten und im öffentlichen Verbände ermöglicht und anbefiehlt.
Für sich allein ist auch der Mutigste schwach und unsicher. Der

junge Leutnant, der zum erstenmal vor die Front hintreten muss,
erliegt fast dem Frontfieber, der Kandidat dem Examen-, der
Schauspieler dem Lampenfieber. Auch dem jungen Pfarrer oder dem
Dozenten wird es „angst und bang", wenn er zum erstenmal vor
seine Zuhörer hintreten muss. Wenn der Mensch das Gefühl der

Anlehnung und Deckung verliert, erfasst ihn Unsicherheit und
Schwäche. Mit allen andern zusammen ist jeder tapfer. Dann fühlt
sich jeder als Herr seiner vollen Kraft. „Wer in noch so bescheidenem

Range der Gesellschaft angehört, wird dadurch immer noch
unendlich erhöht über das Nichts, das er auf sich allein gestellt
bedeutet. Das ist es, was ihn aus seines Nichts durchbohrendem
Gefühle zur Gesellschaft hintreibt. Das ist der innerste Ursprung
alles gesellschaftlichen Wesens, aller gesellschaftlichen Macht.2)

Deshalb kommt aber auch der bewussten freiwilligen Einstellung

des Einzelnen in den Verband eine andere Bedeutung zu.

Derjenige, der sich in eine Organisation einreihen lässt, wird im
allgemeinen der innerlich freiere Mensch sein als der andere, der
nicht in einen Verein eintreten kann, weil er die Pflichten fürchtet.
Das ist Armut, nicht Größe. Das ist Unentwickeltheit seines sozialen

b Wieser, Recht und Macht. 129 ff.
2) Wieser, Recht und Macht. 27.

242



Wesens, also seines Wesens schlechthin und nicht Persönlichkeitswert,

das ist die Willkür einer Schwäche und hat mit der Freiheit
nichts zu tun.

Deshalb führt denn auch das menschliche Verbandswesen an
und für sich (und stets von allen Auswüchsen abgesehen) indi-
vidualethisch zu einer Bereicherung der Persönlichkeit. Treue,
Brüderlichkeit, Solidarität, alle Gemeinschaftstriebe werden gehegt
und gefördert. Vor allem aber liegt gerade im modernen Verbandsleben

eine wahre Schule selbstlosen Arbeitens. Dieser Gedanke
muss einmal durchgedacht werden. Der Verein und die Partei
treten nach außen als Verbände auf und müssen dies, um als soziale
Macht Eindruck zu machen und zu wirken. Aber dahinter steckt
eine Unsumme anonymer, uneigennützigster Arbeit. Wer sind denn
die Männer und Frauen, welche den schweizerischen gemeinnützigen
Verein oder das Rote Kreuz oder die zürcherische Pestalozzigesellschaft

oder unser Museum, den Verein für alkoholfreie Wirtschaften,
den deutschen Hülfsverein oder unsere politischen Kreisvereine
leiten und die größte Arbeit besorgen? Wem verdanken wir die
organisatorische Arbeit, die seit mehr als fünfzig Jahren die
Rathausvorträge veranstaltet? Wahrlich, wir alle zehren täglich von
dieser selbstlosen, organisierten Sozialarbeit.

Die Verbände lohnen aber auch dem Individuum seine Hingabe
an die Gemeinschaft. Durch den Verein oder die Partei erhält der
Einzelne eine erhöhte Bedeutung. Das moderne Vereinsleben hat
den persönlichen Betätigungsbereich ungeheuer erweitert. Der
Einzelne mag noch so sehr in den engen Banden seiner beruflichen
Existenz verstrickt sein, das Vereinsleben ermöglicht es ihm, noch
auf allen Gebieten des gesellschaftlichen Lebens ein Propagandist
und ein Kämpfer zu sein. Durch unsere Bildungsvereine und alle
andern gemeinnützigen Vereine nimmt der Einzelne Teil an der
Kulturarbeit der Gegenwart. Er kann aber auch für seine Ideen
und Ideale auf diesem Wege Anhänger gewinnen und eine große
Gefolgschaft. Nie waren die wirtschaftlichen und die geistigen
Gegensätze größer als heute. Nie war aber auch das Bedürfnis
stärker, Brücken zu bauen, die breitesten Schichten materiell und
geistig zu heben, in ihnen eine starke Resonanz für alle geistigen
Errungenschaften zu finden, ihnen die wertvollsten persönlichen

243



Geisteswerte zu vermitteln. Die Vereine und Parteien öffnen dem
Einzelnen den Weg zu den Massen.

Aber noch mehr. Durch eben diese Organisationen, die den

Einzelnen in ihren Bann ziehen, wird der Einzelne auch wieder
frei. Sie machen ihn — es ist schon hervorgehoben worden —
mutig und stark. Sie reißen ihn aus seiner Isoliertheit und aus
seiner Ohnmacht heraus. Nicht nur der Arbeiter und der Arbeitgeber,

der Gewerbetreibende und der Industrielle, sondern auch
der Arzt, der Rechtsanwalt, der Lehrer, der Angestellte, die Frau,
der Mieter — sie alle erhalten durch die Vereine eine Kraft und
eine Freiheit der Interessenvertretung, die ihnen ohne dies durchaus

abginge. Ganz besonders auch dem Staate gegenüber können
so die Vereine und Parteien ein Hort persönlicher Freiheit werden
und sind es tatsächlich auch in bedeutendem Umfange. Es sei

nur darauf hingewiesen, wie für die Gesetzgebung mehr und mehr
die Verbände zur Mitarbeit herangezogen werden. So wird also
auch der politische Wert des Individuums gesteigert. So erweisen
sich denn die Organisationen nicht nur als ein stärkstes soziales,
kulturelles, politisches Erziehungsmittel des Einzelnen, sie sind der
Nährboden eines zeitgemäßen, tiefen sozialen Individualismus (Klein,
209 ff., 239 ff.).

In diesem Zusammenhang bedarf endlich das Problem der

Führerschaft einer Beleuchtung. Unzählige haben sich in diesen
Monaten die Frage vorgelegt, wer uns denn eigentlich in diesen

Krieg hineingeführt habe. Waren's die Könige, die Fürsten, die
Minister, die Generäle, und sind die Völker nur die Geführten und
Verführten Oder müssen wir in den Ereignissen die folgerichtigen
und unvermeidlichen Endergebnisse einer großen Gesamtentwicklung
erblicken, so dass die Leiter von ihr mitgerissen wurden und ihr
unentrinnbar den Ausdruck verleihen mussten, den sie schließlich
gefunden? Diese Frage wird jetzt ganz gewiss die Angehörigen
der beteiligten Staaten nicht beschäftigen. Sie haben jetzt anderes

zu tun. Ihre Sache ist es jetzt, zu handeln, nicht zu reflektieren. Aber
das Problem selbst ist nicht nur wissenschaftlich ein überaus
interessantes — es ist ein Kernproblem der Geschichtsphilosophie und
der Soziologie — sondern auch von dringendster Aktualität und
größter praktischer Bedeutung. Vor dieses gleiche Problem stellt
uns auch die Betrachtung des Verbands- und Parteiwesens.

244



Vor wenigen Jahren ist dieses Problem von Prof. Michels
(jetzt in Basel) in seinem Werke Zar Soziologie des Parteiwesens
in der modernen Demokratie ausführlich behandelt worden. Dieses
Buch liest sich wie eine Tragödie der Demokratie. Es ist dem
Beweise gewidmet, dass gerade die demokratischen Parteien
unweigerlich einer Oligarchie verfallen. Die Masse kann sich nicht
selbst verwalten, nicht selbst regieren. Das ist schon technisch
unmöglich. Sie bedarf der Gliederung und der Führerschaft. Diese
letztere sucht man wohl zuerst an die Masse zu binden: Geringe
Kompetenz, strenge Kontrolle, gebundenes Mandat, Wiederwahl in
kürzesten Perioden usf. Aber schließlich verlangt die Wahrung der
Interessen eine tüchtige, qualifizierte Führerschaft. Es siegt auch
hier das Prinzip der Arbeitsteilung. Der Führer wird berufsmäßiger
Führer. Der Apparat wird immer komplizierter, die Kontrolle durch
die Mitglieder ein Ding der Unmöglichkeit. Immer mehr
Angelegenheiten entziehen sich der Behandlung durch die Masse,
durch die Generalversammlung, durch die Parteitage. Immer mehr
Funktionen gehen auf die Kommissionen der Führer über. Diese

Entwicklung vollzieht sich um so unabweislicher, als unsere Parteien

Kampfesorganisationen sind. Sie müssen schlagfertig sein. Gerade
deshalb bedürfen sie straffer Disziplin, geschlossener Gliederung,
militärischer Einordnung. Die psychologischen Kräfte wirken in
der gleichen Richtung. Man gewöhnt sich an die Führung. Aus
der Gewohnheit wird ein Recht. Manch ein Führer hat seine Führerschaft

hingeworfen, nur um zu zeigen, wie notwendig er sei und
um durch diese macchiavellistische Demission seine Herrschaft zu
befestigen. Das Plebiszit der Wahlen wird so zur demokratisch
schönen Geste, die den autoritären Geist verbirgt, nicht unähnlich
beispielsweise der plebiszitären Wahl Napoleons III. Außerdem hat
aber auch die Masse ein tiefes Führungsbedürfnis. Es erfüllt ja
auch nur ein engerer Kreis eine tiefere Anteilnahme an den

Angelegenheiten der Partei und des Staates. Das gilt selbst von den

Organisierten. Die Mehrzahl bleibt den Versammlungen fern und
lässt gerne die andern en petit comité arbeiten. Dazu kommt
das Gefühl der Dankbarkeit und das den Massen eigene
Verehrungsbedürfnis. So scheut sie sich denn auch nicht, ihre Führer
mit Chargen und Ämtern zu überhäufen. Die Führer erlangen mehr
und mehr Einblicke in alle Verhältnisse, Routine der Geschäfts-

245



führung und eine sichere Art, die Massen zu beherrschen. So

vereinigen sie schließlich eine wahre Machtfülle. Sie beherrschen die
Parteipresse, die Parteifinanzen, sie wissen die ganze Personal- und
Sachpolitik zu leiten, und sie erfreuen sich in ihrer Führerstellung
einer Sicherheit und Stabilität, um die sie die meisten Minister
ehrlich beneiden könnten. Diese fatale Entwicklung ist innerlich
begründet. Alle Prophylaxe versagt. So sind schließlich die
demokratischen Parteien demokratisch nur noch in ihren Zielen, aber
nicht mehr in ihren Mitteln. Michels belegt seine Darlegung
hauptsächlich durch eine Zeichnung der deutschen Sozialdemokratie,
die allerdings erstaunlich genug ist und sein Buch berühmt
gemacht hat.

Wo sich eine Gemeinschaft von Menschen bildet und wär's
eine zarteste und feinste, eine Freundschaft, eine Ehe, da hebt —
wenn vielleicht auch ganz unbewusst — ein Ringen der Persönlichkeiten

an, und es gibt keine Menschengemeinschaft, die sich diesem
Gesetz entziehen könnte. So haben denn schon die spielenden Knaben
ihre Führer, und die Künste und Wissenschaften und alle religiösen
Genossenschaften haben ihre Meister und Lehrer. So gibt es keine
Partei ohne Führer und keinen Staat ohne Leiter]). Das heutige
arbeitsteilige Denken lässt sie uns als eine Notwendigkeit erscheinen.
Die ganze gesellschaftliche Ordnung bedarf ihrer. Sie sind das

Cadre, der feste Rahmen. Sie sind Wegweiser, sie sind die Sprachrohre

der neuen Ideen, die ersten Träger des Fortschrittes. Sie

gehen mutig voran. Die Tragik manches reformatorischen Geistes

lag darin begründet, dass er zu weitsichtig und zu kühn war und
dass ihm die Gefolgschaft versagt wurde, bis vielleicht lange nach
seinem Tode die Gesellschaft sich zu der Höhe seines Denkens

emporrang und seinem Werke die Weihe und die Bestätigung verlieh.
Dieser aber bedarf die Führerschaft, sonst wäre sie keine Führerschaft

mehr. Sie kann ihre Wege nicht willkürlich wählen. Der
exzentrische Geist eignet sich nicht zur Führerschaft. Für den
Parteiführer gilt das gleiche wie für den Dichter: Der größte ist
derjenige, der dem Gemeingültigen den einfachsten und stärksten
Ausdruck verleiht. Nur der erwahrt sich als Führer, der den
Gedanken mächtige Worte zu leihen vermag, die in seinem Kreise, in
seiner Partei, in seiner Zeit liegen. Sein bestes, was er zu geben

') Wieser, 1. c. 31.

246



hat, ist Gemeinbesitz. Der Führer ist um so stärker, je mehr er
mit seinem Denken und seinem tiefsten Empfinden in den Seinigen
wurzelt. Dann genießt er das Vertrauen, dessen er bedarf. So
erhebt er nicht nur sich selbst, er hebt auch seinen Kreis. Hinüber —
herüber erfolgt deshalb eine stetige feine Fühlungnahme. Diese

Fühlung darf der Führer nicht verlieren. Sonst ist's um seine
Macht geschehen.

Dies gilt zu verschiedenen Zeiten und in den verschiedenen
Verbänden in recht verschiedenem Maße. Entscheidend ist keinesfalls
die statutarische Organisation, so wenig wie der Wortlaut der
Verfassung entscheidend ist für die Stärke der gesellschaftlichen Mächte
im Staat. Entscheidend ist die tatsächliche Kräfteverteilung. Der
starke Führer ist unter lauter Schwachen ein unbedingter Herrscher.
Er ist nur der primus inter pares, wenn diejenigen, die ihn wählten,
ihm gleichwertig sind oder gewaltige gesellschaftliche Mächte

repräsentieren, mit denen gerechnet werden muss. Michels hat es

leider durchaus unterlassen, die schweizerischen Parteien in seine

Betrachtung einzubeziehen. Sie hätten wirklich gar zu schlecht in
sein Bild hineingepasst. Hier herrscht durchaus nicht der Geist
blinden Gehorsams, viel eher der der Kritik und der
Autoritätsverneinung. Es ist eine reife Frucht der geschichtlichen Entwicklung,
ein Ausdruck der demokratischen Volkskultur, wenn in unserem
Verbands- und Parteiwesen die Stellung der Parteimitglieder gegenüber

der Führerschaft im allgemeinen eine starke ist und wenn in
den Parteien ein diszipliniertes Denken herrscht. Ihre größte Stärke
aber liegt darin, dass sie ihren Führern durchaus den Stempel ihres
Wesens aufzudrücken vermögen. Unsere besten Parteiführer waren
je und je Männer aus dem Volke und Männer des Volkes, eins
mit ihm in Eigenart und Empfinden. Nicht nötig, Namen zu nennen.
Nur wieder die Parallele, dass es hier nicht anders ist, als mit
unsern Dichtern, einem Pfarrer Bitzius, einem Gottfried Keller.
Das Gesagte gilt auch für den Staatsmann. So ist es sehr
interessant und fruchtbar, Bismarcks Gedanken und Erinnerungen
daraufhin durchzulesen, wie er in all seinem staatsmännischen
Tun auf die Fühlungnahme mit den gesellschaftlichen Mächten
bedacht war. So wirken sich auch im europäischen Krieg
gesellschaftliche Mächte höchster Potenz aus. Und die Könige, sie sind

nur die Mittel, nur die Diener dieser Entwicklung.

247



So ändert denn auch der Einbezug dieses Problems der Führerschaft

nichts an dem Ergebnis; das wir gewonnen hatten: Das
Verbandsleben eine Quelle der persönlichen Förderung für den
Einzelnen.

Aber alle für das Individuum wertvollen Wirkungen sind nun
auch wertvoll für die Gesellschaft. Gewiss sind die Verbände so

gut wie der Staat Machtzentren. Sicherlich wird durch sie der

Wille auf den höchsten Grad bestimmender Kraft gebracht. Aber
grundsätzlich bedeutet diese Möglichkeit, die Tatkraft einzufangen
und zu steigern, einen gesellschaftlichen Gewinn. Ihr verdankt
unsere Zeit zu einem guten Teil ihre soziale Unternehmungslust.
Keine Reformidee, die sich nicht keck hervorwagte und nicht die
Zauberkraft der Organisation in ihren Dienst zwänge. Auch sind
die Verbände nicht nur vom Willen beseelte Wesen. Sie arbeiten
auch mit gesammelter Einsicht und Intelligenz. Da wird zusammen
gearbeitet. Das Denken vieler, das Denken möglichst aller
Beteiligten wird auf die gemeinsame Angelegenheit konzentriert. Je
höher sich die Verbände entwickeln und je reifer sie werden, desto
mehr eignet ihnen auch die Selbstbeherrschung. Sie sind da, um
zu handeln. Aber ihr Handeln wird mehr und mehr durch die
klare Einsicht in die Ziele und die Mittel bestimmt. Es wird
rationalisiert. Sie werden immer mehr durchsetzt von jenen Kräften,
welche das Wesen des vernünftigen Willens- und Tatmenschen
ausmachen Sie eignen sich immer mehr vom Wesen eines geistig
reifen und überlegenen Individuums an. So wird der Verband eine
nach Zwecken und Grundsätzen geleitete Gemeinschaft1).

Die Tätigkeit der Verbände in der Gesellschaft gestaltet sich
deshalb folgendermaßen: Sie durchsetzen die Gesellschaft mit
Parteiungen. Das ist der größte Dienst, den sie ihr erweisen.
Denn in der Gesellschaft schlummern die verschiedensten Kräfte
gegensätzlichster Bedeutung. Je klarer und zutreffender sie zum
Ausdruck kommen, desto besser. Eine gegensatzlose Gesellschaft
wäre undurchsichtig, unbeweglich, arm. Dass all die verschiedenen
Interessen erkannt werden und ihren organisatorischen Ausdruck
finden, das ist die erste Voraussetzung für den Fortschritt. Denn
dieser vollzieht sich gerade durch die Geltendmachung dieser

Wiederum vorzüglich Klein 219 ff.

248



Interessen im Kampfe der Organisationen und Parteien. Nur der

Kampf bringt Fortschritt. Dabei verdanken wir es vornehmlich
der dargelegten sozialpsychischen Entwicklung der Verbände, wenn
die Kämpfe gesitteter werden. Das trifft wenigstens für die
Geschichte der politischen Parteien durchaus zu. Auch kann die
Entwicklung sehr wohl dazu führen, dass die eigentlichen Kriegszeiten
seltener werden. Der Entwicklung der Arbeitgeber- und
Arbeitnehmerorganisationen und des Tarifvertragswesens verdanken wir
es, wenn große Gewerbe auf lange Jahre hinaus pazifiziert werden.
Vor allem aber leisten die Vereine, die Interessenverbände, die
Parteien durch ihre Arbeit dem Staatswesen die größten Dienste.
Sie sind unaufhörlich zur Stelle mit Kritik, mit Anregungen, Wünschen,
Forderungen, machen sie geltend nach Maßgabe ihrer Kräfte und
erzielen so im immer lebendig gehaltenen Staatswesen Änderungen,
Neuerungen, Fortschritte. Das wertvollste in ihrer Verbandstätigkeit
ist aber durchaus nicht die Mithilfe am einzelnen Gesetze oder am
einzelnen Fortschritt, das wertvollste ist die Differenzierung und
Belebung der Gesellschaft, die Politisierung des Bürgers, die
Heranziehung des Einzelnen zur Mitarbeit am Staat.

Diese aber bedeutet gerade für das eidgenössische Staatswesen
eine Existenznotwendigkeit. Denn hier ist der Einzelne mehr als

irgendwo sonst Subjekt des Gesamtwillens, Träger des

Staatsgedankens und der Staatsentwicklung. Wie die meisten unserer
Industrien nur durch ihre Qualitätsarbeiten und Qualitälsarbeiter
bestehen können, bedarf auch unser Staat der Qualitätsbürger.
Deshalb muss das Schulwesen eine unserer vornehmsten Sorgen
sein, deshalb scheint mir das Postulat nach staatsbürgerlichem
Unterricht auf der ganzen Linie so dringend und deshalb die
Bedeutung einer hochstehenden Presse gar nicht hoch genug
einschätzbar. Aus dem gleichen Grunde ist aber auch die Politisierung
der gesamten Bürgerschaft unabweislich. Diese aber kann nur
durch das Mittel der Parteien erfolgen. Der Einzelne in seiner
Isoliertheit ist zu ohnmächtig. Er verfällt zu leicht schwächlicher
Skepsis. Er kann das Gemeinschaftsgefühl, das ihn mit der
Volksgemeinschaft verbindet, nicht pflegen und zur Entfaltung bringen.
Zu leicht erblasst in ihm der Gedanke, dass es seine Pflicht sei,
sich für das Volk und den Fortschritt einzusetzen. Vor allem
vermag er schwerlich Träger des Vaterlandsgedankens zu sein, wie

249



wir ihn benötigen. Denn auch der Vaterlandsgedanke muss aktiviert
werden. Er darf nicht nur unser Gemüt in Bewegung setzen.
Denn dann verliert er sich zu leicht in der Vorstellung von der
heimatlichen Scholle. Er muss das Denken und das Wollen in
Spannung versetzen. Er darf nicht bloß eine historische Vorstellung,
sondern er muss ein lebendiger Gegenwarts- und mehr noch ein

Zukunftsgedanke sein. Wir wollen unsern Staat nicht lieben, weil
er geworden ist, sondern um seiner einzigen Eigenart und seiner
Ausbau- und Entwicklungsfähigkeit willen. Dieser tätige Staatsbegriff

kann aber nur in dem Bürger leben, der sich aktiv am
Staatsleben beteiligt. Nur er kann erfüllt sein von der Begeisterung
für den Staat.

ZÜRICH A. EGQER

QUELLENGEISTER
Von ROBERT SEIDEL

In der Tiefe wohnt die Helle,
Tief im Felsengrund die Quelle;
In der Tiefe quillt das Leben,
Aus der Tiefe keimt das Streben.

In die Tiefe musst du dringen,
Wo die frischen Quellen springen ;

Zu der Tiefe musst du steigen,
Wo das Werden führt den Reigen.

Bleibst du an der Oberfläche,
Siehst du Ströme wohl und Bäche,
Aber alle ihre Wellen
Sind nur Wasser, keine Quellen.

Willst du brunnenlautre Klarheit,
Wurzelhafte, starke Wahrheit:
Such' sie tief beim Quellgefunkel,
Sonst bleibt Sein und Werden dunkel.

Doch du wirst vom Licht ein Meister
Durch das Heil der Quellengeister,
Und durch ihre Kraft erheben
Wirst du dich zum höchsten Leben.

250


	Über das Vereins- und Parteiwesen der Gegenwart [Schluss]

