
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1914-1915)

Artikel: Unsere Demokratie

Autor: Bovet, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNSERE DEMOKRATIE

Den Titel bitte ich zu lesen: unsere Demokratie. Denn es

gibt verschiedene Begriffe der Demokratie, wie es verschiedene

Begriffe der Tugend gibt. Die Behauptung, wir hätten den besten

Begriff, liegt mir fern. Es gilt einfach, in gedrängter Weise zu

untersuchen, was wir Schweizer unter Demokratie verstehen, damit
wir mit klarerem Bewusstsein unsere Wege gehen.

Der Demokratie geben wir vor allem einen politischen Sinn
und verbinden sie daher mit dem Begriff Republik ; damit ist jedoch
ihr Inhalt noch lange nicht erschöpft. Die katholische Kirche,
mit ihrer strengen Hierarchie, mit ihrer diskussionslosen Disziplin,
ist in gewisser Hinsicht sehr demokratisch : aus den bescheidensten
Verhältnissen heraus kann ein Priester bis zum päpstlichen Stuhle
steigen (so der verstorbene Pius X.). In der italienischen Monarchie
sind die sozialen Beziehungen oft demokratischer als bei uns; im
dortigen gesellschaftlichen Verkehr der Gebildeten wird der einzelne
einfach gefragt: „Was bringst du uns an Intelligenz, an Förderung?"
Bei uns lautet die Frage zu oft: „Das Vermögen? die Eltern die
Partei ?" Sogar in Russland soll der Zarismus, wie mir eine autorisierte

Persönlichkeit schreibt, eine gewisse Demokratie an sich

haben; wie das geschieht, verstehe ich freilich nicht; ich muss aber
auf der Welt viele Möglichkeiten annehmen, die ich nicht verstehe.
Jedenfalls erzählte mir vor Jahren der frühere Präsident Loubet eine
sehr hübsche Anekdote des jetzigen Zaren, die er selbst in Russland
erlebte und die in ihrer Art sehr demokratisch war.

Dass wir uns bis jetzt, in sozialer Beziehung, oft wenig
demokratisch verhalten, das erklärt sich leicht. Wenn der italienische
Graf auf der Straße mit einem Arbeiter gemütlich plaudert, oder

wenn er in seinem Salon einen Bourgeois liebenswürdig empfängt,
so bleibt doch die „Distanz" markiert, durch den Titel, durch den

Ton und durch andere Äußerlichkeiten. Wenn aber, wie bei uns,
diese Äußerlichkeiten fehlen, so wird der gesellschaftliche Verkehr
auf andere Weise geregelt und eingeschränkt. Denn wir können
lange die Gleichheit aller Menschen verkünden; im Grunde strebt
doch jeder Mensch nach Auszeichnung, und Auszeichnung ist
Ungleichheit. Daher die große Wirkung von Orden und Titeln
(Professor, Direktor und Rat jeder Art) sogar bei biederen Schweizern.

55



Vor allem sind wir Bourgeoisie; in der kleinen Bourgeoisie
bin ich aulgewachsen und weiß, was da für Kräfte und Tugenden
wirken, die im Notfall Heldenhaftes leisten würden ; aber
demokratisch im weitern menschlichen Sinne ist sie nicht.

Unsere Demokratie ist politischer Art; da sind wir allen voran,
auch der großen Schwesterrepublik. Das allgemeine Stimmrecht
betrifft bei uns nicht bloß die Wahlen, sondern auch die
Genehmigung der Gesetze, das Referendum, die Initiative. Und noch
viel wichtiger ist der Geisi, der bei uns die Bürger beseelt. Nicht
etwa, dass alles vollkommen wäre; wir kennen ja die
„Beeinflussungen", manchmal sogar die Wühlereien ; doch lange nicht in
demselben Maße wie andere Länder ; der Ernst, mit dem die meisten
Bürger ihr Votum überlegen, ist großartig, und noch großartiger
die Pflichttreue, mit der die Minderheit sich dem Beschlüsse der
Mehrheit fügt. Ein Entscheid wird befolgt, was auch der einzelne
davon halten mag. Gebot bleibt Gebot. Das ist der feste Boden
der Demokratie. Der Contrat social des Genfers Rousseau
entspricht so sehr unserem Geiste, dass auch diejenigen ihn verwirklichen,

die ihn nie gelesen haben. Die gleichwertige Autorität
eines jeden Bürgers ist die harte, heroische Fiktion, die der
politischen Demokratie zugrunde liegt; bei diesem System kann die
Staatsordnung nur dann bestehen, wenn der ersten Fiktion
eine zweite entspricht: die Mehrheit hat Recht. Vox populi,
vox Dei. Fiktionen?! Man soll mir irgend ein politisches
System anführen, das nicht auf Fiktionen beruhte Die unsrige
ist unter allen diejenige, die dem einzelnen Menschen die größte
Würde zuschreibt; deshalb nenne ich sie heroisch. Und sie wirkt
bildend, wie jedes hohe Ideal. — Gelegentlich mag mancher seine

eigene Kompetenz höher einschätzen als die des Nachbarn ; dieses
Gefühl der Überlegenheit weicht jedoch bald vor dem Gefühl der

Brüderlichkeit; wenn ich auf dem Wege zur Urne dem und dem

begegne, so fasst mich etwas großes; gleich sind wir, wie die
Christen vor Gott; unserem Glauben bringen wir ein Opfer; und,
wie die Liebe, so veredelt sich auch der Glauben durch die Opfer,
die man ihm bringt.

So erklärt sich unsere Stellung einem Mehrheitsbeschluss

gegenüber. Bei den deutschen Studenten heißt ein Gebot: „Erst
saufen, dann rempeln." Bei uns geht es umgekehrt: wir disku-

56



tieren, wir kämpfen für eine Idee, dann aber fügen wir uns. Die
meisten Kommentatoren des Contrat social lächeln über Rousseaus
Auffassung vom heiligen Rechte der Mehrheit; sie empfinden sie
als eine Brutalität; sie verstehen sie nicht und können sie nicht
verstehen. Uns ist sie ein Erlebnis. Die Mängel, die Gefahren
unseres Systems sehen wir ein ; doch denkt kein Schweizer daran,
das Grundprinzip zu ändern, sondern bloß daran, es in steter
Entwicklung zu bessern. Die Notwendigkeit, einer Autorität ist
uns eben so klar als einem Monarchisten; die Autorität wird uns

"aber nicht von außen diktiert, sie kommt von innen, aus der Tiefe
eines politischen Glaubens. Bei uns fühlt sich ein jeder als
Wächter des Gesetzes.^das er selbst geschaffen, und das ihn selbst
wie jeden Mitbürger zugleich begrenzt und beschützt. Und dieses
innige Verwachsen mit dem Gesetze als mit der Seele des Staates
unterscheidet uns scharf von allen unseren Nachbarn, verbindet uns
alle zu einem festen Ganzen. Im Auslande bewundern wir diese
oder jene Überlegenheit, fühlen aber deutlich, dass in der
Lebensauffassung uns etwas nicht behagt; aus allerlei Dingen ersehen

wir, dass dort der einzelne im Ganzen nicht das bedeutet, was er
bei uns bedeutet. Und umgekehrt hat auch der Fremde in der
Schweiz oft ein Gefühl des Unbehagens; manches empfindet er als
eine Härte; unsere Selbstdisziplin in der Freiheit, unsere Einheit
in der Verschiedenheit sind ihm ein Rätsel. Kehrt er nach Hause,
so begrüßt er die Grenze seines Vaterlandes mit derselben Freude,
wie wir die unsrige begrüßen.1) Dieses ^Gefühl)1 beweist unsere
Eigenart, besser als jede Theorie.

Zur Illustration will ich hier nur eine Anekdote einflechten;
jeder Leser wird aus seiner Erfahrung Ähnliches kennen.

Sonntag den 29. März dieses Jahres erlebte ich schöne Stunden in der Nähe
von Paris, in Boulogne-sur-Seine, im „Cercle autour du Monde", von dem ein
andermal die Rede sein soll. Zusammen mit einem Kollegen der Sorbonne,
Herrn B., und dessen Gemahlin, kehrte ich zu Fuß nach Paris zurück, durch
den Bois de Boulogne, wo die ersten Knospen grünten. Der Weg war wundervoll,

doch etwas lang; und da zu Hause noch Arbeit vorlag, entschloss ich mich,
einen Taxameter zu nehmen, bei Longchamps, wo eben ein Wettrennen stattfand.
Der Chauffeur, der an der Spitze einer langen Reihe von Wagen stand, erklärte
höflich und bestimmt, er fahre lieber nicht; er warte auf das Ende des Rennens,

*) Jüngst sagte ein Fremder, der seit vielen Jahren in der Schweiz
ansäßig ist: „Auf eine Weile muss ich aus der verfluchten Neutralität heraus."
Das Wort hat mich zuerst verletzt; mit Unrecht; jetzt freut es mich.

57



um dann ohne Zähler eine gutbezahlte Fahrt zu machen. Ich berief mich auf
das Reglement; vergebens. Hundert Meter weiter teilte ich die Sache einem
Polizisten mit, und bat Herrn und Frau B. weiter zu gehen damit die Dame
durch die bevorstehende Diskussion nicht belästigt werde. Frau B. erklärte
jedoch: „Ich mache mit; ich bewundere Sie; Sie sind eben ein Schweizer; wir
Pariser hätten uns die Sache gefallen lassen; Sie verfangen ÖrdnungT ich will
das Ende sehen." So gingen wir mit dem Vertreter des Gesetzes zum Chauffeur

zurück. Der stand lächelnd da, schon umgeben von mehreren Kollegen.
Mit ruhigen und höflichen Worten forderte ihn der Polizist auf, sofort zu fahren,
mir seine Nummer zu geben (1518. G. 7), und lud uns ein, einzusteigen. Nun
wurde die Kurbel gedreht, kräftig, zu wiederholten Malen..., alles umsonst;
der Motor schien ausgestorben! Es lag offenbar Sabotage vor; und die
Komödie war wirklich drollig: unser Chauffeur an der Kurbel, rot vor Anstrengung ;

seine Kollegen in heller Freude, und wir... in Verlegenheit. Der Polizist
befiehlt, der Chauffeur kurbelt, die andern lachen und sticheln ; ich will die Sache

aufgeben, doch Frau B. will unbedingt ausharren. Und nun geht die
Redeschlacht los, in der ein Kutscher der Urbaine (mit weißem Hut) die Hauptrolle

spielt. Er brüllt mich an: „Sie verfluchter Bourgeois, Sie wollen einen
armen Teufel um seinen Verdienst bringen." — Ich: „Ihr habt dem Gesetze zu
gehorchen." — Er: „Gehorchen? Sind wir denn Knechte? Gehorchen? Sagen
Sie es doch lieber Ihrem Schw... Kerl von Caillaux!" — Ich: „Was geht mich
Caillaux an? Ich pfeife auf ihn. Ich bin aus einer Republik, die sechshundert
Jahre zählt, und keinen Caillaux kennt." — Allgemeines Gelächter: „Eine
sechshundertjährige Republik? Wo steckt denn das Wunder?" — Ich: „Das ist die
Schweiz." — Verlegene Zustimmung: „Ach so, die Schweiz; das stimmt." —
Ich benutze den Vorteil: „Jawohl, in der Schweiz gehorcht ein jeder Bürger
dem Gesetze." — Der Kutscher antwortet: „In Ihren Worten steckt etwas
Richtiges. Ich glaube aber zu wissen, dass in Ihrem Lande die Gesetze vom Volke
selbst gemacht werden, und nicht, wie bei uns, von diesen Sch Kerls von
Abgeordneten." — Worauf ich erwidern muss: „Das stimmt freilich. Immerhin
soll ein jeder, ob groß oder klein, das Beispiel des Gehorsams geben. Nur
derjenige darf kritisieren, der selber gehorcht." — Ein Anderer: „Das ist aber
SaChe einer allgemeinen Erziehung." — Wir hatten uns ausgesprochen; der Motor
allein beharrte im Schweigen; da nahmen wir freundlich und lachend von
einander Abschied. Gesiegt hatte ich nicht, doch blieb ich froh, ein Schweizer zu
sein.

Sache des Historikers und des Juristen ist es, die Entwicklung
und die verschiedenen Bestandteile unserer Demokratie festzustellen.
Ich begnüge mich, darauf hinzuweisen, dass Gebirge und Flachland,

Bauern und Städter, Germanen und Welsche zusammen an
der Arbeit waren ; und es ist bemerkenswert, dass die Demokratie,
welche in der Waldstätte ihren Anfang hatte, im Genfer Rousseau
ihren genialsten Theoretiker fand. So lange sie nicht
grundsätzlich sind, bringen die Verschiedenheiten der Auffassung in
Osten und Westen keine Gefahr, sondern eine Bereicherung und
Vertiefung.

Die Gefahr liegt anderswo. Ich verhehle sie mir nicht. Seit

58



einigen Jahren ist es bei den Gebildeten geradezu Mode geworden,
von der „Mediokratie" und vom Verfall des Parlamentarismus zu

sprechen. Nicht ohne Berechtigung. Will man aber etwa zum
aufgeklärten Despotismus zurückkehren? Die deutlichen Gefahren
dürfen unseren Glauben an die Zukunft nicht erschüttern ; sie sollen
uns anregen, nicht in Selbstzufriedenheit auf dem Weg stehen zu
bleiben.

Die allzustarke Betonung der ökonomischen Faktoren hat den

politischen Sinn geschwächt ; der stete Gedanke an den Wohlstand,
an die materielle Sicherung des morgigen Tages hat die Sorge um
die moralische Würde, die die kommenden Geschlechter adelt, in
den Hintergrund gedrängt; man vergisst, dass die irdischen Güter
so wie so sehr rasch auf- und abgehen, während die Kulturwerte
durch den bewussten Willen langsam geäufnet und gesichert werden.

— Dann sind die politischen Parteien in ihren Schablonen
eingeschlummert; gewiss sind Organisation und Disziplin notwendig;
"und düe"7,"Vertrauensmänner" sind als richtige Vermittlung zwischen
Wählern und Gewählten ausgedacht worden ; es kommt aber alles
auf den belebenden Geist an; die beste Organisation wird
allmählich zur starren Formel, wenn man hie und da nicht etwas

revolutioniert, indem man auf den Grundsatz zurückgeht; so sind
die Vertrauensmänner zum Teil zu anonymen Machthabern
geworden, und so hat die Sorge um die Herrschaft schon manche
Partei um ihre tätige Kraft gebracht; sie „konserviert" ihre Stellung;
sie erobert nicht neue Werte für die Allgemeinheit. Ein Mann, der

unser politisches Leben aus der Nähe kennt, sagte mir: „Wenn
ein Politiker bei uns die verschiedenen Stufen der Karriere durchlaufen

hat, so etwas bureaukratisch, da hat er gewiss vieles
gelernt, manchen Jugendfehler abgestreift; er hat aber auch auf dem

Wege, beinahe unbewusst, das Beste seiner Eigenart verloren; er
gelangt zur äußeren Macht, und hat die innere Kraft nicht mehr.
Sein Sieg ist der des Pyrrhus." — Und endlich ist die Kantönli-
politik eine immer größere Gefahr; sie trägt die größte Schuld
daran, dass bei uns der Staatsbegriff erblasste, dass wir eine
zunehmende administrative, bureaukratische Zentralisation haben, statt
einer politischen Konzentration. Und wenn ein Leser dieser Zeilen
den Unterschied nicht merkt, so beweist er eben dadurch, dass bei
uns der politische Sinn eineKrisis.' durchmacht.

59



Diese Krisis merkt man auch an unserer Auffassung des

Schweizerheeres. Gibt es denn, zwischen dem preußischen Ideal
und den Antimilitaristen keinen Weg, der uns eigen wäre? Herr
Kurt Breysig hat ja verkündet, dass die allgemeine Wehrpflicht die

„demokratischste aller Staatseinrichtungen" sei. Den Superlativ
dürfen wir ruhig weglassen, und doch daran festhalten, dass zwischen
dem Heere und der Demokratie kein notwendiger Gegensatz
besteht. Im Gegenteil; nur soll dabei unsere Demokratie zugrunde
gelegt werden. Die eiserne Disziplin, ja, der Drill ist unerlässlich,
segensreich. Das hat die Mobilisation vielfach bewiesen, und viele
welsche Soldaten haben es erkannt. Doch kommt es auch hier
auf den Geisttarn Nicht das Militär soll unsere Demokratie beherrschen,

sondern umgekehrt. Denn die friedliche Kulturarbeit ist
das Normale; der Krieg ist die Ausnahme. Wir arbeiten für den

Frieden, nicht für den Krieg. So will der Schweizer, auch im
Heere, verstehen ; und so kommt auch hier die Autorität nicht von
außen, sondern von inn&r*. Ist diese allgemeine Basis des

Vertrauens gewonnen, so kann man ruhig, im Notfall und auch bloß

zur Übung, blinden Gehorsam verlangen. Zu Anfang steht aber,
als Voraussetzung, die demokratische Überzeugung. — Das ist
gewiss eine Erschwerung der Aufgabe für die Offiziere ; die Demokratie

erschwert viele Aufgaben, auch im bürgerlichen Leben; die

Mühe lohnt sich. Dass die Franzosen von den Preußen sehr viel
gelernt haben, ohne zu Preußen zu werden, und dass sie auf ihre
Weise Großartiges erreicht haben, das beweist der jetzige Krieg.
Sollten wir denn nicht unsere Methode haben? Man lese das

Buch von de Traz: L'homme dans le rangJ)
Hätten wir ein klareres Bewusstsein von dieser unserer Demokratie,

so hätten wir seit dem 1. August manchen Streit unter uns

0 Siehe Wissen and Leben, Band XIII, Seite 585. Aus meiner Besprechung
zitiere ich die Worte: „Bei uns sind Bürger und Soldat zwei Begriffe, die wir
nie trennen dürfen. Ein schlechter Bürger ist ein schlechter Offizier; und
umgekehrt. Wenn jeder Offizier es weiß, dass er in der Kaserne pflichtbewußte
Menschen zu erziehen hat, und dass er auf der Strasse die Achtung der Bürger
verdienen soll, und wenn jeder Bürger es weiß, dass er im täglichen Leben
mit der militärischen Selbstzucht zu wetteifern hat, dann sind auch für die
Friedenszeit die vielen Millionen nicht verloren, die wir für das nationale Heer
ausgeben. Auf dem weiten Felde der bürgerlichen Arbeit stehen wir alle
zusammen, in Reih' und Glied, lernen von einander und sind freie Männer, weil
wir freiwillig dem Gesetze gehorchen."

60



vermieden. Es gilt für unsere Politik, in nächster Zeit, auf diese

grundsätzliche Einheit zurückzugehen; das nationale Problem, das

jetzt mit verschiedenen praktischen Fragen in die vorderste Linie
rückt, hängt in unauflöslicher Wechselwirkung zusammen mit dem
Problem der Demokratie.

ZÜRICH E. BOVET

f DE MUN.
Der Name des Verstorbenen wird mit Ehren in der Geschichte dieses

Krieges genannt werden. Graf de Mun gehörte zu dem auserlesenen Kreis
französischer Akademiker, die in den ersten für Frankreich besonders schicksalsschweren

Wochen den Patriotismus und die Hoffnungen der Franzosen immer
von neuem aufrichteten. Die Artikel der Hanotaux, Capus, de Mun, um nur
einige zu nennen, haben eine Woge der Begeisterung über das Land ausgegossen
und grössere Entmutigung über den Vormarsch der Deutschen nicht aufkommen
lassen. Albert de Mun erfüllte sein Pensum am Echo de Paris, dem Blatte
seiner speziellen Richtung. Seine Artikel waren in mehrfacher Hinsicht
interessant; militärische Kürze verband sich mit eleganter Ausdrucksweise, und aus
jeder Zeile klang's: jetzt gilt's um Frankreichs Existenz. Kein Zweifel, dass der
Royalist de Mun damit auch die Herzen jener Franzosen gewann, die ihn ein
Lebenlang leidenschaftlich bekämpfen mußten. Die Nummer des Edio de
Paris vom 7. Oktober enthält den Nekrolog des großen Politikers und
zugleich seinen letzten Artikel, datiert Bordeaux, 5. Oktober, 8 Uhr 25. Nachts
ist de Mun einer Herzaffektion erlegen. Der Artikel schließt mit den Worten:
„II n'y a pas de quoi pousser au pessimisme". Mit einem Schimmer von Hoffnung

auf den Sieg ist de Mun ins Grab gesunken. Sie war nicht so unberechtigt:
haben ihn doch die seitherigen Ereignisse bisher nicht desavouiert: die deutsche
Offensive ist zum Stehen gekommen, und die Franzosen haben dem Gegner den
weiteren Vormarsch verlegt.

Nicht militärische Lorbeeren sind's, die den Ruhm Albert de Muns
ausmachen. Der Kürassier Hauptmann quittierte den Dienst nach dem Siebziger
Krieg, um in die katholisch-soziale Bewegung einzutreten. Seine Domäne wurden
in der Folge die soziologischen, literarischen und politischen Fragen ; er erwarb
sich darin einen autoritativen Namen und konnte in den neunziger Jahren mit
Erfolg für die Akademie kandidieren. Seine stärkste Seite war die Beredsamkeit.

Der Royalist de Mun hat zusammen mit seinem Kriegskameraden von 1871,
dem Obersten La-Tour-Du-Pin, den Traum der Monarchie genährt. De Mun wirkte
mehr im Dienst der Partei und auf der Tribüne, während La-Tour-Du-Pin der
Dogmatiker wurde. Was dieser frühere Militär in seinen Werken — das
bemerkenswerteste heißt: Vers un ordre social chrétien — an politischen und
ökonomischen Kenntnissen beibrachte, ist imponierend. Zwei Denker hatten
entscheidenden Einfluss auf die Ideenrichtung der beiden Freunde: Le Play und
Veuillot. „L'erreur fondamentale, schrieb La-Tour-Du-Pin, des conservateurs est de
ne pouvoir se croire révolutionnaires, alors même qu'ils sont attachés au maintien

61


	Unsere Demokratie

