
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1914-1915)

Artikel: Über die Reform des Dramas

Autor: Schaer, Karl Friedr.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DIE REFORM DES DRAMAS1)
Dass eine Reform des Dramas in der gesamten literarischen

Welt Wurzel gefasst hat, sofern sie nicht auf eingenommene Köpfe
gestoßen ist, ist eine unleugbare Tatsache. Wiewohl eine große
Zahl Gelehrter lebhaft bemüht ist, der Ursache dieser, freilich langsam

fußenden, Bewegung auf den Grund zu kommen, so ließe

es sich dennoch schwer an, ein richtiges, objektiv gehaltenes Urteil
über die Endresultate der verschiedenen Forschungen zu fällen;
denn mehr oder weniger vertritt jede „Autorität" eine bestimmte
literarische Richtung. Spätere Jahrhunderte werden gerecht richten
können. Im allgemeinen stimmen die meisten interessierten Kreise
darin überein, dass sie den gährenden Umschwung dem Überdrusse

an der naturalistischen Richtung zuschreiben. Es mag vielleicht
seine Richtigkeit haben.

Voll und ganz darf diese Hypothese zwar nicht zum alleinigen
Faktor der Reform erhoben werden. Die Koryphäen der
naturalistischen Kunstrichtung haben Werke von vielleicht unabsehbarer

Wirkung auf die geistige Erstehung des sozialen Problems
geschaffen, Werke, die untilgbar sein werden, mögen noch etliche
neue Richtungen auftreten. Ein Gedanke jedoch liegt in dieser

Hypothese, der auch reelle Bestätigung finden dürfte : die Metamorphose

des Zeitgeistes.
*) Das Problem des modernen Dramas beschäftigt mich seit Jahren; im

dritten Anhange meines Buches Lyrisme, épopée, drame habe ich ausführlich
gezeigt, wie das Drama bereits bei Dumas und Ibsen sich der Tragödie nähert;
noch mehr ist das bei de Curel und bei Paul Hervieu der Fall. — Die
vorliegende Studie des Herrn Schaer weckt in mir manchen Widerspruch ; sie bringt
aber in gedrängter, manchmal etwas summarischer Form, sehr anregende
Gedanken; ich hoffe sehr, dass Berufene auf das Thema zurückkommen, bovet

649



Klingt es erstaunlich, wenn man in der Jetztzeit von einer

Metamorphose spricht? Der Realismus scheint ja seine einmal
eroberte Position nicht aus den Händen geben zu wollen; seine

Götter, wie: Technik, Handel, Naturwissenschaft feiern wahre
Triumphe. Aber mit einem ehernen „Genug" erhebt sich die Stimme
des Krieges, alledem einen Einhalt gebietend. Und was sich an
Kraft in Zeiten des Friedens in den Nationen aufgespeichert, es

bricht schäumend aus seiner Panzerung hervor und tobt sich aus.
Analysiert man diese Kraft, so besteht sie zwar noch immer
zu nicht geringen Bestandteilen auch aus krasser Wirklichkeitsauffassung,

die von allem Idealen, (im engsten Sinne des Wortes)
entblößt ist; also gewissermaßen aus Sensationslust, das Reale in
krassester Form in die Einbildungskraft zu verweben. Ist eine
Nation nun auf den Höhepunkt dieser teilweise analysierten Kraft
gelangt, so muss dem heißen Blute ein Aderlass angesetzt werden.
Der Krieg wird diese Wirkung haben. Zufolgedessen ist die
obenerwähnte Hypothese in einem Punkte begründet. Das heißt, sie

mag für die Zukunft ihre Geltung haben. Reduziert sich diese

Kraft auf eine niederere Potenz, so werden die Zeiten des Ideals
zurückkehren ; wohl nicht mehr des reinen Idealismus, wahrscheinlich

aber des gemäßigten. Es wird möglicherweise eine Verbindung
hergestellt werden zwischen dem einen Extrem und dem andern;
was von jeher für die Quintessenz der Lebensweisheit gegolten hat.

Es besteht überhaupt in der Geschichte des Geisteslebens
ein permanent gültiges Prinzip: der stete Wechsel der Auffassung;
zufolgedessen die Richtungen dichterischen Schaffens in ewig rhythmisch

verlaufender Reihenfolge ineinander Übergehn. Prof. Bovet
hat dies in seinem Werke Lyrisme, Epopée, Drame aufs genaueste
untersucht und wissenschaftlich bewiesen.

Gegenwärtig stehen wir im Begriffe, eine neue Periode, die
Synthese von Realismus und Idealismus, in die Dichtkunst
aufzunehmen.

Es bliebe nun zu untersuchen, inwieweit dieser Zustand der

Verbindung heute schon zutrifft. —
Weil das Streben, diesen Zustand zu erreichen, bis jetzt nur

vereinzelt auftritt, und nicht als allgemeiner, nationaler Drang, so
haben wir den Beweis, dass jene oben definierte Kraft noch der
Entfesselung harrt. Ist der Krieg zu Ende, und hat er seine un-

650



ermesslich tiefen Wunden in das Leben der Nationen geschlagen,
so wird jenes Streben einsetzen. Einstweilen arbeitet die gewaltige
Reaktion nur in der Stille ; sie ist nicht populär. — Mit dem
Ausdrucke „vereinzelt" darf jedoch keineswegs die Vorstellung verbunden
werden, die Reaktion sei von minimem Gehalt. Nein, sie
durchwandelt weite Schichten der gebildeten Stände; sie ist also
tatsächlich eine Macht, mit der gerechnet werden muss. — Damit
wäre die allgemeinste Richtung der Reform angedeutet.

Der oben erwähnte Faktor, dass der Überdruss an der naturalistischen

Kunstrichtung der innerste Grund sei, verlangt des weitern
gerechtfertigt zu werden, bevor wir zur eigentlichen Reform des
Dramas schreiten dürfen.

Untersucht man die Frequenzzahl der Theater, so wird sich
ein höchst unbefriedigender Durchschnitt ergeben. Ungezählte
Begründungen dieser Kalamität sind wohl schon erwogen
worden. Immer und immer wieder treffen wir die Klagen gegen
die „wie Pilze aus dem Boden schießenden" Kinematographen-
theater an; ebenso Klagen gegen die ungezählten
Unterhaltungsveranstaltungen. Zugegeben, ihre Installation ist praktischer,
ausgedehnter und enorm billiger, also leichter zu erreichen, als das

Theater, die Hochburg der Dichtung. — Nun ergibt sich aber eine

verfängliche Frage : Wenn man die Frequenzzahlen der Tragödie
und des Lustspieles (nicht der klassischen Komödie, sondern des

modernen Lustspieles) im Durchschnitt vergleicht, so ergibt
sich, dass sich die des Lustspieles um ein ganz bedeutendes
über die andere erhebt. Wie wird das gedeutet? — Das
Publikum besucht das Theater, um sich zu erholen. Es will sich
kurze Zeit aus dem Zwange des Alltags loslösen. Da nun das

moderne Lustspiel die Eigenschaft besitzt, das Publikum angenehm
über das Alltägliche hinwegzutäuschen, gewinnt es seinen Erfolg.
Im Lustspiel sehen wir Wirklichkeit ; aber keineswegs reine Wirklichkeit.

Diese schwankt zwischen Natürlichkeit und angenehmem Dunst,
(wie die Kombinationen von Glück, Zufall und Pech). Also finden
wir als innersten Kern des modernen Lustspiels dennoch kein Motiv
der naturalistischen Richtung. Das Publikum wird gewissermaßen
über die reine Wirklichkeit hinweggetäuscht, und empfindet Behagen
dabei. Das ist der Grund der großen Nachfrage nach Lustspielen ;

denn in der modernen Tragödie ist keine Erholung zu finden.

651



Schlagen wir ins andere Extrem über: die Tragödie.
Die frühere Tragödie, wie sie ein Goethe, ein Schiller, ein

Grillparzer geschaffen haben, gewährt trotz alles Tragischen doch
eine gewisse Erholung. Inwiefern? — Im allgemeinen lassen
sich diese Dichter von der Idee leiten, dass die dramatische Kunst
die Menschen darstellen soll, nicht wie sie sind, sondern wie sie

sein sollen (bezw. nicht sein sollen). Der menschliche Verstand
fasst das Abstraktum leichter durch Vergleichung, als durch Analysieren.

Infolgedessen wird er gezwungen, jene Menschen mit
sich zu vergleichen. Damit wird die dramatische Kunst zur moralischen

Mission. Hier können wir den Grad unserer moralischen
Bildungsstufe klar ermessen und uns entweder an der Annäherung
an die dargestellte Größe erfreuen und diesem Vorbild umso feuriger
nacheifern, oder im andern Falle ein warnendes Exemplum erfassen.

Um diese Wirkung zu erreichen, dürfen die Menschen nicht krampfhaft

dargestellt werden, wie sie sind, sondern hier muss der Dichter
mehr nach beiden Extremen tendieren als nach der Mitte. Darin
liegt die Erholung.

Wenn wir nun die Werke der Naturalisten verfolgen, so finden
wir den allgemeinen Zug, die Menschen darzustellen wie sie sind,
und zwar so täuschend ähnlich, dass wir uns nicht aus dem Alltag
erheben, sondern umso mehr darin vertieft werden. Der Zweck
ist also kein moralischer mehr. Insofern hat die Bühne, nach

Hebbel, aufgehört, eine moralische Anstalt zu sein. Die Naturalisten

versteifen sich so darauf, die Charaktere auf das genaueste
zu zeichnen, dass zuletzt nur noch ein ausgetrockneter Maschinenmensch

übrig bleiben muss. Es ist nicht mehr viel Lebendigkeit,
sagen wir Elastizität, verblieben. Zudem kommt noch ein gewaltiger

Übelstand, der von Aristoteles und dann durch seinen großen
Interpreten Lessing gebrandmarkt worden ist: die auf die Dauer
anekelnde Vorführung kranker Menschen. — Man mag mir
einwerfen, es sei das eine wichtige Seite des sozialen Problems.
Aber ich würde eher unter diesem Deckmantel eine gewisse
Effekthascherei erblicken. Eine schwindsüchtige oder irgend welche
kranke Person erweckt auf der Bühne ein gewisses Grauen. Für
Mitleid bleibt im allgemeinen recht wenig übrig ; und diese Person
soll doch nach obigem Einwurf durch das Mitleid Interesse am
sozialen Problem erwecken. Meistens wird der Zweck, wenn er

652



ehrlich ist, verfehlt: wenn aber geplant wird, Grauen zu erregen,
oder Effekt zu erhaschen, so wirkt es allemal. Aber dann ist der
Verstoß gegen die von Aristoteles erkannte Forderung begangen.
Zudem werden ja auch Kranke dargestellt, die mit dem sozialen
Problem gar keinen Zusammenhang haben.

Nun haben wir Dramen, die durch ihre krankhaft gesteigerte
Tragik von vornherein Abscheu und den Eindruck des Gemachten
erwecken. Erwähnen wir nur Maria Magdalena von Hebbel.
Man wird diesen Angriff auf Hebbels Tragik befremdlich finden.
Aber ich möchte nur die Frage aufwerfen : Wer geht mit Befriedigung
aus dieser Aufführung? Das Tragische ist hier so gewaltsam
gehäuft, dass es trotz aller äußeren Möglichkeit dennoch
unwahrscheinlich berührt. — Hier haben wir den Problematiker. Man
darf sich aber fragen, ob wirklich die Kunst dazu da ist, der
sozialen Problematik zu dienen. Kann man denn der Kunst, ohne
ihr störend nahe zu treten, ohne schwerwiegende Folgen, das rote
Mäntelchen umhängen — Dient sie dazu als geistiges Kampfmittel
unter die Menschen zu treten, sie, die doch bestimmt ist, die
Menschen in die höheren Sphären geistigen Lebens hinauf zu
führen? Kann sie folgenlos von den kampferregten Händen der
Politik von ihrer Höhe hinabgerissen werden? — Nein! Es wird
sich rächen. — Da nun durch den Krieg notwendig die
obenerwähnte Kraft krasser Wirklichkeits-Auffassung auf eine bedeutend
niederere Potenz reduziert werden wird, so werden diese
Wirklichkeitscharaktere mehr als anwidernde Zerrbilder empfunden. Das

wären die Folgen.
Mithin ist die Motivierung der Reform kurz angedeutet ;

schreiten wir nun zur Reform selbst:
Zweck der Reform ist : die Hebung der moralischen Kraft, die

zweifelsohne im Volke liegt ; und zwar dadurch, dass die Menschen
dargestellt werden wie sie sein (bezw. nicht sein) sollten. 2. Das
Streben nach einer Verbindung der naturalistischen Richtung mit
der idealistischen. Daraus ergäbe sich eine gewisse Neo-Romantik,
die mit der bekannten Periode gleichen Namens freilich höchst
wenig zu tun hat.

Im Folgenden sollen die drei charakteristischen und
hervorragendsten Reformatoren auf dem Gebiete des Dramas kurz
angeführt werden.

653



Merkwürdigerweise eröffnet diesmal eine Frau die Reihe jener
mutigen Persönlichkeiten, die sich kurz entschlossen von den gegenwärtig

bestehenden, jedoch langsam ins Extrem übergehenden
Theorien abwenden und eigene Wege wandeln: Helene v. Willemoes.
Es ist dies ein Geist, der frei von traditionellen Auffassungen, mit
aller Energie nur auf das eine Ziel losstrebt: Die Dichtkunst muss
von dem Extrem-Realistischen, Krankhaft-Sinnlichen befreit werden.
Savonarola heißt dieser Hauptstützpunkt für die Reformdramatik.
— Ich weise darauf hin, dass in Wissen and Leben (Bd. XII. 737 ff.)
eine ausführliche Besprechung dieses Werkes und der Dichterin
vorliegt. — Was Aufbau, Charakterzeichnung, Sprache, Idee und
Fabel anbetrifft, so stimmt es völlig mit der oben ausgesprochenen
Definition überein. Die Dichterin hat es verstanden, eine Synthese
zu schaffen, die aus Idealität und Realität besteht.

Ebenso sei in Kürze auf einen zweiten Dichter, auf den Autor
des Simson,1) E. Eggert verwiesen, der das alttestamentliche Motiv
ins Allgemein-Menschliche erhoben hat, und dessen Werk ebenfalls
in jeder Hinsicht mit der Definition übereinstimmt. — Es ist dies
nicht der Ort, ausführliche Schilderungen der Dichter und Werke

folgen zu lassen ; allein das Studium ihrer Werke wird jeden Leser

von der enorm geistigen Kraft, die in diesen Schöpfungen liegt,
überzeugen.

Wenn ich nun Ernst Hardts Tantris der Narr als verwandt mit
den Reformdramen nenne, so stoße ich möglicherweise auf Widerstand

; allein ich halte mich an das Prinzip der Definition, welches
der Dichter, mit Ausnahme des etwas zu sinnlichen Momentes in
der Szene der Aussätzigen, strikte verfolgt. Auch er hob das Motiv
ins Allgemein-Menschliche und schilderte seine Charaktere nicht so
realistisch wie sie von etwelchen Kritikern verstanden werden.

Immerhin, bewusst oder unbewusst strebte dieser Dichter nach
einer neueren, freieren Dichtung. Wohl fußt er auf etwas zu
realistischem Boden, aber Tantris der Narr ist ein Wendepunkt
auf seiner dichterischen Laufbahn, und zwar zu Gunsten der
erwähnten Reform.

Bevor wir nun den inneren Gehalt der Reform näher beleuchten,
müssen wir die große Wichtigkeit der äußern Form eingehender
untersuchen. Denn auf ihr fußt die Möglichkeit einer Umgestaltung.

x) Alber, Ravensburg 1914.

654



Es ist die Sprache. Eine hohe Idee wird, in banaler Sprache

ausgedrückt, niemals die gleiche Wirkung im menschlichen Gemüte

erzeugen, wie wenn sie auch rein äußerlich erhebend ausgesprochen
wird. Damit ist nicht gesagt, dass die Sprache enthusiastisch sein

soll. — Es wäre demnach eine dramatische Sprache zu bilden,
besser gesagt zu befürworten, die den Zweck verfolgte, der
Ausartung moderner Bühnensprache Schranken zu setzen. Das ließe
sich nicht ohne Schwierigkeiten durchführen, zumal das Ohr sich

längst an besagte Bühnensprache gewöhnt hat. Wohl werden
pedantische Kritikaster jegliches Mittel zur Beseitigung dieser
Umformung in Anwendung bringen, denn die Reaktion könnte nicht
auf ihre altgewohnte Schablone stimmen. Aber es gilt, sich
darüber hinwegzusetzen. Der Jargon an und für sich passt recht gut
auf die Bühne, weil er nicht wenig zur Charakteristik beiträgt.
Nun er sich jedoch über seine Grenzen hinausgewagt hat, gefährdet
er die Kunst. Schwarzseher prophezeien den Verfall des Dramas.
Es wäre zu viel gesagt, denn die Sprache des Dramas und das

Drama selbst sind nicht völlig gleichwertige Faktoren. Wenn jedoch
die Sprache verdirbt, muss notwendigerweise auch der Geist, von
dem die Aktion des Dramas getragen ist, nach und nach verrohen,
d. h. er wird auch die Feinheiten der inneren Kunst nicht mehr zu

würdigen verstehen. Ebensogut wie wir eine genau geregelte
Schriftsprache haben, müssen wir uns auch einer einheitlichen Sprache
des Dramas befleißigen. Mundart ist für die Bühne zu gefährlich.
Es gab eine Zeit, da die Schauspieler besser die Mundarten
beherrschten als die klassische Kunstsprache. Ob dem noch jetzt so

sei, bleibe dahingestellt. Wollen wir das Schauspiel aus seiner
Erniedrigung als Kampfwaffe heben und es wieder in die Bahnen
der klassischen Kunst einlenken, so müssen wir die Mundart
rückhaltlos bei Seite schaffen, denn sie verfällt leicht ins Extrem und
schadet der Kunst dadurch.

Wohl führen die Vertreter des Dialekts sehr richtig zur
Begründung aus, dass das moderne Publikum der pathetischen Sprache
der Klassik überdrüssig geworden, und nach Abwechslung, nach

Neuerung verlange. Es ist so. Das nervöse Zeitalter sieht in der
Würde der klassischen Sprache etwas unnatürliches, weil unsere
moderne Sprache einen nervösen Charakter erhalten hat, was wiederum

zu begreifen ist. Das Publikum begrüßte wohl diese Neuerung in

655



der Kunst, nur, weil es eben etwas Ungewohntes war, das den Reiz
der Neuheit in sich trug. Aber auf die Dauer kann sie nicht
anhalten, da man sich sehr schnell daran gewöhnt, sintemal diese

Sprache dem Ohr gewohnt vorkommen mag. Und mit der
Gewöhnung an diese Sprache, die man zwar meist auf der Straße,
nicht aber auf der Bühne hört, verliert sie bald den Reiz der Neuheit

; ja sie wird einem beinahe überdrüssig.
Ja, wir können sogar bereits feststellen, dass das Publikum

die alte Kunstsprache wieder lieber gewinnt und auch mehr zu
hören wünscht. Es ist also das Interesse für eine Kunstsprache
geweckt. Man könnte nun leicht in den Fehler verfallen, einfach
die alte Sprache wieder unverändert zu ergreifen, um dem Publikum

gerecht zu werden. Hüte man sich davor, ansonst wäre
das Interesse bald erstickt. Die Reform verlangt eine Sprache,
die weder mit der alltäglichen Konversationssprache, noch mit der
extrem pathetischen identifiziert werden kann. Also besteht die

goldene Mitte in einer, um etwelche Potenzen gesteigerten
Ausdrucksweise. Das wären die wichtigsten Momente in bezug auf
die Reform der Sprache.

Gehen wir über auf den letzten Hauptpunkt der Untersuchung.
Er besteht in der Wahl der zu dramatisierenden Stoffe, und in der
dramatischen Gestaltung derselben.

Wenn wir die Dramen der Reformer durchgehen, so finden wir
im allgemeinen eine Abwendung von der Jetztzeit. Die Bestrebungen
sind dahin gerichtet, das heutige Leben in der Vergangenheit zu

parallelisieren. Meistens ist das Motiv hierzu, das Empfinden, die

gehobene Sprache lasse sich im modernen Drama nicht zur
Anwendung bringen. Dieser Zug ist zu begreifen. Aber gerade durch
die Parallelisierung drückt sich die Enthaltung von beiden Extremen
aus. Weder reine Jdealität noch reine Realität kommt zur
vorwiegenden Geltung. Wir finden hier den innersten Kern der
Reform. Die Jdealität ist um ein bedeutendes der Realität näher
gerückt, infolge der Parallelisierung zum Leben der Jetztzeit; und

umgekehrt die Realität, da sie durch die Zeitverschiebung an ihrer
zwingenden Einwirkung auf das Gemüt verhindert ist. Hier liegt
der Anknüpfungspunkt. Die notwendige Folge dieser Art und
Weise des Dramatisierens ist eine geistige Vertiefung der Aktion,
von der das Ganze getragen ist, ebenfalls ein Losstreben von der

656



vorwiegend platten Lebensauffassung. Das wäre schon der zweite
Schritt zur Rückeroberung der Bühne als moralische Anstalt. Das
Publikum wird denn auch, da infolge der Reaktion des Krieges
Handel und Technik für lange Zeit an ihrer weitern Ausdehnung
gehindert sein werden, mit größerm Interesse den neuen Bestrebungen

der Kunst folgen.
Es ist einleuchtend, dass diese Bestrebungen, wenn sie in

modernem Stil gehalten würden, unbefriedigend wirken müssten. Einmal

durch die neue Sprache, die in diesem Falle geschraubt erscheinen
würde, dann durch die Erinnerung an die krassen Realtragödien der
Naturalisten. — Aus alledem wird wohl hervorleuchten, dass der
Reformdramatiker nach einem Stoffe greifen muss, den ihm die Jetztzeit

bietet und den er in vergrößertem (bezw. verkleinertem) Maßstab
durch Parallelisierung in die Vergangenheit überträgt. Wir haben von
Kind auf, wenn wir von Vergangenheit hören oder lesen, die
Auffassung, dass jene Zeiten idealer, romantischer und anziehender
gewesen seien, als die jetzigen. Durch die Ausnützung, besser gesagt,
durch die Anpassung an diese weiter in uns lebende Auffassung,
werden wir auch den Idealisten gerecht. — Über die Stoffwahl
als solche lassen sich keine Richtwege andeuten ; denn hier spielt
die Vorliebe jedes Einzelnen eine entscheidende Rolle. Immerhin
sei vor allzu abseits liegenden Episoden gewarnt.

Es ließe sich noch ein Wort über die Problemdichtung ein-
flechten. In diese Reform können alle Probleme aufgenommen werden,
nur nicht das soziale. Die andern sind meistens nur geistige, oder
dann psychologische. Diese Gattungen sind würdig, in das neue Drama
aufgenommen zu werden. Zudem ist überall die Möglichkeit
vorhanden, dass sie in der Vergangenheit parallelisiert werden können.
— Ein erläuterndes Beispiel für die Unzulässlichkeit des sozialen
Problems finden wir in den Erstlingen der Stürmer und Dränger.
Mit Ausnahme Einzelner, die sich durch wahre dichterische
Begabung und durch glänzende Werke der dramatischen Kunst vor
den andern auszeichneten, sind alle vergessen. Wohl übte diese

Woge in der Dichtkunst einen großen Einfluss auf die geistigen
Freiheitsbestrebungen aus, aber der Kunst selbst hat sie keine große
Bereicherung gebracht. Sehen wir doch an Schiller, dem größten
der Stürmer und Dränger (insofern seine Erstlinge in Betracht kommen),
dass er sich nach und nach von diesen nach Freiheit lechzenden

657



Jugendausbrüchen zu reinigen suchte. Goethe konnte sich mit diesen

Erstlingen nicht befreunden, und wer wird leugnen, dass der Dichter
des Faust nicht am besten wusste, was in den Tempel der reinen
Kunst zugelassen werden darf und was nicht? Und hat nicht das

soziale Problem ähnliche Motive wie Schillers Sturm- und
Drangdichtung? Will man das soziale Problem behandeln, so verschone
man doch damit die Kunst. Es gibt andere Mittel, und wenn doch
stets der große Zudrang zu den Kinematographentheatern konstatiert
wird, so bemächtige man sich der Filmfabriken und überschwemme
das gehorsame Publikum mit sozialproblematischen Lichtspielen.
— Allerdings wäre nicht zu garantieren, dass das Publikum
nach und nach dem Kinematographien nicht untreu würde durch
die Vorführung all des himmelschreienden Elends, das ohnehin
schon genügend übertrieben wird. Immerhin, es wäre ein Weg. —

Wir kommen zum Schlüsse unserer Betrachtung.
Wie verhält es sich nun mit der Ästhetik im neuen Drama?

Zunächst muss untersucht werden, ob beim interessierten Publikum
das Verlangen nach Ästhetik vorhanden ist. — Wir können unsere
bejahende Antwort damit begründen, dass sich in den letzten
Jahrzehnten ein allgemeines Streben nach dem griechischen Kunstideal
bemerkbar gemacht hat; sowohl in der Baukunst, als auch in der
bildenden Kunst. Parallel geht ein ähnlicher Zug durch die Musik.
Es kann dieser natürlich nicht vom griechischen Kunstideal abgeleitet

werden ; aber ein Streben nach Großzügigkeit in der Ästhetik
ist nicht zu leugnen. Erwähnen wir nur das Beispiel von Wagner.
Er ist beinahe zum Kultus geworden. — Hierin liegt der Beweis
des Verlangens nach Schönheit. Übertragen wir dies auf das

Drama, so leuchtet uns die Notwendigkeit ein, das Gesetz der

Großzügigkeit auch auf die Schilderung der Charaktere zu
übertragen. Nicht kleinliche Nörgelei, nicht Versteifung auf das Analysieren

der geheimsten Seelenvibration; das erweckt den Eindruck
des Maschinenmenschen. Eben dieses Analysieren ist die krankhafte

Sucht der Naturalisten. Dem arbeitet das neue Drama kräftig
entgegen, das Charaktere in höherer Potenz schaffen will.

Somit wären die Hauptzüge der Reform charakterisiert.

Möge diese kurze Untersuchung ihren Zweck erreichen, indem sie

Verständnis für den Geist der Reform des modernen Dramas erwecke.
KÜSNACHT KARL FRIEDR. SCHAER

658


	Über die Reform des Dramas

