
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1914-1915)

Artikel: Über Spittelers Lyrik und Novellistik

Autor: Fierz, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CARL SPITTELER
(Geb. 24. April 1845)



ÜBER SPITTELERS LYRIK UND
NOVELLISTIK

Carl Spitteier nannte einmal das Epos und die kosmische
Poesie seine Heimat, in die er nach zwanzigjährigem Exil mit der

Schöpfung des Olympischen Frühlings zurückgekehrt sei. Er hat
sich auch nach dieser Schöpfung noch wiederholt in dieses Exil
begeben, und die dort geschaffenen Werke machen fast genau die
Hälfte seines Oeuvres aus. Ist es denkbar, dass er in der
Verbannung seiner Berufung nicht eingedenk gewesen sei? Die Antwort
liegt auf der Hand. Gewiss geht er in den einmal gewählten
Ausdrucksformen und Poesiegattungen stets vollkommen auf. Er
unterwirft sich ihren Gesetzen mit Meisterlust, er geht in Conrad
z. B. bis zum Naturalismus mit Schauplätzen, von denen allein
schon nach Metakosmos keine Brücke führt. Doch die eigentliche
Handschrift dieses Dichters ist stets und überall so unverkennbar,
als unvergleichlich. Seine Probleme und seine Weltanschauung
in jeder Umgebung und Verkleidung unterzubringen und
kundzugeben, ermöglicht ihm seine bis zur Willkür gehende Originalität,
seine Meisterschaft der Symbolik und seine geistvolle Erfindung.
Der kosmologische Gehalt der auf der Erde spielenden Werke, z. B.
der Balladen, der Glockenlieder, der Literarischen Gleichnisse ist

übrigens auch nicht unbeträchtlich. So komplettieren die mundanen
Werke Spittelers das Bild ihres Schöpfers, während sie keinen
seiner Hauptzüge verhehlen. Mundan nenne ich sie im Gegensatz
zu der von Spitteier gebrauchten Bezeichnung „Extramundana".

Das persönlichste unter diesen mundanen Werken ist Imago.
Der Umstand, dass die „Balladen" Verssprache sprechen — „Schmach

425



und Fluch der kahlen Prosa, denn sie entweiht", sagt Spitteier —
verleiht wiederum diesen Dichtungen ein Spittelersches Übergewicht,
während der Gehalt an Bekenntnis und Selbstoffenbarung kaum
geringer ist. Jedenfalls ist er größer als es sonst, einen Denker
vom Schlage Spittelers vorausgesetzt, mit der Balladenform
übereingebracht wird.

Allerdings kann er auch darum größer sein, weil Spitteier den

Begriff der Ballade erweitert und schon in der ersten Hälfte seines
Balladenbuches kosmische und mythische Epen sammelt, die seine

Weltanschauung bekanntlich am besten vermitteln können, die
großen und ewigen Symbole in ihrer hohen Heimat suchend, „wo
der Erdenpass die Götterstraße schneidet". Man könnte unter
diesen Dichtungen das Weltprunkstück Anaita eine Morgenlust des

Epikers, Das Sterbefest eine Morgentrauer, noch nicht trostverlassen,
nennen. Und Die Titanen, trotz eines kleinen ungeklärten Restes
des Tiefsinns, die Doktorarbeit des Mythoplastikers. Am Schön-

heitsglanze, an der Mischung zeitloser, bitterster Weltbetrachtung
mit Bildern und Handlungen des modernen Verkehrs, an der Zauberkraft,

mit welcher Jugenderinnerungen einen Greis verjüngen, müsste

einer, auch ohne Kenntnis des Dichternamens, Der Venus Rundgang,

Die Weltpost und Kronos und der Greis als Studien zum
Olympischen Frühling Spittelers erkennen. Ein Holzschnitt unter
Gemälden, isoliert sich in dieser Epik die Tote Erde. Auf ihrem
Wege von der Himmelsstadt zu der traurigen Weltenleich' handeln
und geberden sich erchütterte Engel und Selige dürerisch, um ihr
Erlebnis ganz im Geiste Spittelers sich wenden zu sehen.

Aus der Reihe dieser Dichtungen heraus leuchtet Parisade
und sie beweist damit, wie wichtig wir, trotz aller epischen Pracht
und kosmischen Fülle, bei Spitteier das wahrscheinlich auch Primäre
in ihrer Entstehung, den Gedankensinn nehmen. Der Gedankensinn

von Parisade gehört in die innerste Bedeutung von Spittelers
Kunst, und von dort her überflutet er ihre epische Gestalt, die er

nur verschönt und adelt. Doch das vorgreifend!

An den Heldenballaden Spittelers werden wir, wie er es in
bezug auf die Balladen Schillers ausdrückt, das Wesen der Ballade
nicht studieren können. Auch hier erweitert er den Balladenbegriff.
Der Gedanke ist der Entdecker und Bildner dieser „Helden". Was

426



sie auszeichnet, ist der Schwung der Idealisten, die Logik der

Originale, sind die wehmütigen Erwägungen, die stolzen
Bescheidungen großer und weiser Seelen. Die Heldenballade Spittelers
vermeidet ironische und lehrhafte Züge nicht, dass „ein Untertan
zu scheinen, Königen nie gedeihen" werde, lehrt unter Entfaltung
klassisch epischer Kunst die Dichtung Des Cyrus Ende.

Seine eigentlichen historischen Balladen nennt Spitteier selber

Denkwürdigkeiten. Man würde Klein Roland und Roland Schildträger

niemals so bezeichnen. Spittelers Denkwürdigkeiten wollen
nicht im balladesken Sinne ergreifen, sondern interessieren, erregen,
fesseln, was sie durch Bildstärke, energische intuitive Festlegung
der Zeit- und Ortkolorite und der historischen Zustände, raffinierte
Wahl der Motive, durch Geist und Witz bis zum Paradoxon
unterstützt, so genial und bündig besorgen, dass der Dichter sie mit
Fug als Eintragungen in „Klios Notizbuch" bieten darf. „Verstand,
der scherzt, und Größe, welche lächelt", das europäische Signalement,
wie Spitteier es nennt, ist auch das ihre. Oden, Sinngedichte,
Sprüche, Idyllen, Parabeln, poetische Romanfragmente gesellen sich

zu diesen Dichtungen : im großen und ganzen ist es gedankentiefe,
bilderschwere und sprachgewaltige Epik, die die „Balladen im engeren
Sinne", nach denen das Buch genannt ist, umgibt. Für den ersten
Blick Fremdlinge im Werke Spittelers, bilden sie, da es sich eben
doch um ein Balladenbuch handelt, den Kern dieses Buches. Es

beweist den Reichtum Spittelers, dass so feine Stücke unter ihnen
sind und dass sie nur scheinbare Fremdlinge sind, in Wirklichkeit
aber einen nur etwas abliegenden, reizenden Teil seiner Begabung
vertreten. In diesem Teile ist vor allem eine krystallene Einfachheit
Gesetz. Sie macht oft auch einen Reiz der Spittelerschen Prosa

aus, steht zu der bewuchteten Fülle des Ausdrucks im Ol. Frühling
in frappantem Gegensatz und scheint sich das Gebiet dieser Balladen

ausgesucht zu haben. Mehrere der „Balladen im engeren Sinne"
haben slavischen Duft und Anhauch; eine handelt sogar von der
serbischen Wolkenbewahrerin Wila. Dass Spitteier sich in einen
slavischen Poeten verwandeln könne, darf ihm zugetraut werden.
Auf die Gabe der Einfühlung dürfen wir ja bei allen unsern großen
Schweizerdichtern stolz sein. Doch gerade sowohl als um
Einfühlung und Verwandlung handelt es sich hier bei Spitteier um einen

glücklichen Anlass zur Selbstoffenbarung. Heißt nicht überhaupt

427



in vielen Fällen spittelerisch fremdartig? Und ist nicht wiederum

Fremdartigkeit bei Spitteier Selbstherrlichkeit?
Die Lust Spittelers an der elementaren, naiven Äußerung,

seine erlesenen Mittel zu ihrer Hervorbringung, die schelmische

Grazie, die vorgreifende Notwendigkeit, den olympischen
Feuerfarben und dem erhabenen Mythos die nordische Winterlandschaft,
wo der Baum in der silbernen Nacht „Sterne sprießt", und das

Kindermärchen gegenüber zu stellen, die Neigung zu den grellen,
ungebrochenen, primitiv beredten Farben („Verlassen steht im
Kämmerlein [des toten Kindes] der Schlitten weiß und rot"),
der abgrundtiefe Weltschmerz, die originelle Phantasietätigkeit, die
Gabe der geheimnisvollen, unheimlich wirkenden Bildlichkeit mussten

etwas hervorbringen, das slavischer oder nordischer Epik nicht
unähnlich sah. Wenn ein slavischer Schlittenführer in einer von Spitteier
später zwar nicht in die Sammlung aufgenommenen Ballade „hasen-
äugig, mit gefälschtem Schlummer" auf seinem Platze sitzt, so ist
er auf dem Boden Spittelerscher Bildlichkeit genau so
bodenständig wie in seiner Heimat.

Die Reiselust der Ballade Spittelers, der zufolge sie eine kleine
Reihe nationaler Bilderbogen bilden, stimmt ja auch damit überein,
dass z. B. vaterländisch-historische Stoffe ihn nicht inspirieren. Eine

Eigentümlichkeit, eine Beglaubigung des Epikers : das Liebesmotiv
fehlt in diesen Balladen fast völlig. Die Falkenjagd, wo es

vorkommt, ist, bei vielen Einzelschönheiten, nicht voll gelungen. Ein
subtilstes Sprach- und Naturgefühl, dem tonmalerische Reize und
koloristische Zauber gehorchen, lichte, reine und klare Formen,
Lenzfarben, lilienfeine Gestaltung, „Blütenschneegestöber" der Ge.

staltung, Diktion, die wie „Flaumflocken flüstert", das sind einige
der Vorzüge der Balladen im engeren Sinne. Sie erzeugen einen

erregend vielfältigen Gesamteindruck. Hier wirkt auch die Willkür,
die souveräne Energie des sein Poetenrecht kühn ergreifenden
Dichters, der die Schneefrau pastoral ausrüstet, mit Maienglück
locken lässt, an das Grabgeläute der kleinen Gerda eine schweizerische

Föhnlandschaft oder wenigstens ihre Spiegelung
heranschweben lässt und den Volkston — ich denke an den Flößer —
ohne ihm wehzutun, eben doch mit dem Zauberstabe seiner eigenen
Sprachkunst berührt hat.

Spitteier liebt das Motiv der dem Menschen abholden Natur-

428



mächte. Es labt seine Malerlust, es dient seinem Bedürfnis, die
landschaftliche Stimmung in eine Phantasiegestalt zu leiten und
dieser zuliebe wiederum jene raffiniert zu enträtseln und
leidenschaftlich zu vollenden, sodass z. B. den Fährten der Jurakönigin
die Otter durch den Schierling und überm Thymian am Himmel
die „falsche Kupferwolke" folgt. Es erlaubt ihm, Tragik durch
Liebreiz zu vermitteln, die Vergänglichkeit den „Lilienschuh
verlieren" und das böse Schicksal kleine Sohlen auf Purpurnelkenkissen

stemmen zu lassen.

Mehrmals bitter und deutlich, auch hier eine Vorläuferin des

Ol. Frühlings, oft in graziöser Umschreibung, unter örtlicher und
zeitlicher Entrückung und dann meisterlich stilisiert (im Munde des

Derwisch z. B. in Parisade), weist die Ballade Spittelers auf die
weibliche Grausamkeit hin, oft ja nur leichtfertige Grausamkeit,
oft überhaupt eher Selbstgefälligkeit allerliebster Törinnen. Das

Erlkönigmotiv erlaubt Spitteier, einige seiner Unheilbringerinnen
in schmeichelnden Märchenschein zu rücken. Der Dichter lässt
sich die Gestalt des Korngespenstes nicht entgehen. Als „Mittagsfrau"

muss es in seiner Ballade seine Gefährlichkeit verdoppeln,
mit der gleicherzeit die originelle Laune schalkhaft spielt. Primitiv,
elegant, stilklar — welche lichten Reime — von Naturgefühl
getränkt, von geheimnisvollen sarmatischen Windstößen fühlbar ein-
geblasen, verbirgt die Mittagsfrau Spittelersche Ironie hinter dem

Warnruf des slavischen Ammenmärchens. Ein Bursche reitet früh
am Tag nach der Schmiede. „Lilien trägt des Rössleins Mähne,
Schweif und Bart. Lacht der muntre Knabe : ,sag mir Rösslein traut
Bist geschmückt zur Hochzeit, doch wo bleibt die Braut'?" Von
seiner Frage eingeladen, steigt die Blütenfee aus dem Baume, vor
seinen Augen wird sie aus einem Kinde zur schönsten Maid, zur
welken Frau und zu Staub und Asche. Man ist geneigt, mit der

ausbündig graziösen, poetisch lauteren Vergänglichkeitsballade, mit
der Blütenfee die Bedeutung der Ballade Spittelers zu beweisen.
Wesentlich anders geartete Stücke konkurrieren aber hier mit ihr.

Einige gehören in die Abteilung „Heimat und Vaterland", die den

Ausdruck von Spittelers Heimatliebe birgt. Ganz apart, volkstümlich
mit Spiegelung in originell aristokratischer Wahrnehmung und
Interpretation geschieht dieser Ausdruck in den Jodelnden Schildwachen.
Verklärung erzielt er in den Träumen Jakobs des Auswanderers.

429



In diesen Dichtungen finden wir auch das edle Frauenbild, das,

begreiflich, in Macht und Willen von Spittelers Balladenkunst liegt.
Der Held, Jakob der Auswanderer, betritt im Traume den Kirchhof
seiner Heimat. Man läutet seiner Jugendliebe ins Grab, man mustert
ihn mit scheuen Blicken, ein Gärtnerjunge schiebt ihm grinsend
einen Dornenkranz in die Hand. „Vergib, auf dass man dir
vergebe", liest der Pfarrer:

„Da regte sich's im Dornenkranz, und wuchs
Und quoll wie Blust im Frühling. Rote, samtne,
Großmächt'ge Königsrosen fraßen wuchernd
Die lichte Luft, den leiderfüllten Kirchhof.
Blieb nichts mehr übrig, als ein stilles Antlitz,
Von Schmerz verschönt, die lieben Heimataugen
Wehmütigen Blicks mich grüßend durch die Rosen."

In den ersten Stücken sind die Träume Jakobs des Auswanderers
nicht frei von gesuchten Originalitäten und bizarren Phantasiebildern

; ein Schwanken zwischen Auswandererpsyche und Spitteler-
scher Eigenseele verschuldet eine leise Unruhe im Ton. Mit dein
rein persönlichen Gehalt im vierten Gedicht setzt dann eine Serenitîit
und Läuterung vornehmster Art ein. Sie begreift Sprache, Bild
und Handlung. Verhaltenheit, Dämpfung, Ökonomie vermehren
nur die Wirkung der Darstellung, die einen gebändigten Reichtum
zu seiner Wiederbefreiung in unsere Seele gießt. Der Wohllaut
dieser Dichtungen, wie auch der Balladen im engeren Sinne, einer
Schneekönigin z. B., ist mehr dichterisch als musikalisch, er labt
das Ohr, das auf den reinen, deutlichen, intimsten Ausdruck des

Sprachgeistes gerichtet ist. Diktion, nicht Gesang, ist es, die z. B.
das Visionäre, ohne dass der feine Rausch des Entzückens sich

verleugnete, mit Schlichtheit, präziser Sachlichkeit und etwas fremdartig

klingender Willkür ausdrückt. Andere Rivalen der Blütenfee
und ihr vollständig wesensfremd, keine Phantasiekunst, sind der
Gotenknecht und der Ketzer. Hier tritt der Pessimismus Spittelers
unverschleiert grell hervor. Sehnsucht und Hingabe, ein Glückstraum

(dies auch im Flößer: der Flößer, den die Königskinder
locken, fasst „etwas zappliges am Bund und Lockenschopf", und
er ist verloren), ein Drang und Sehnen nach Aufklärung werden
wie Verbrechen bestraft. Temperament, höchste Sprachkunst,
Charakterzeichnung, die der misshandelten Psyche eines sich auf
den Scheiterhaufen räsonnierenden volkstümlichen Wahrheitssuchers

430



gerecht wird, Wollust der Satire und Verachtung, Unersättlichkeit
in der Brandmarkung des Schlechten machen das Besondere der

Ballade Der Ketzer aus. Was den Gotenknecht zum echtesten

Spitteier macht, sind, neben der Bildstärke und der epischen Kraft
die Bestrafung der Treue und Sehnsucht und deren klassische

Formulierungen: „Sein Auge netzt ein Tränenstrom und seine

Lippen lallen: Rom!" „Er leidet Hunger, Durst und Not, Gefahr

aus allen Büschen droht. Er nimmt es alles für Gewinn."
Ich möchte diesem Leitsatz mit einer teilweisen Abschweifung

über das Gebiet der Ballade hinaus folgen: „Er nimmt es alles

für Gewinn": das ist das Erkennungszeichen des eigentlichen
Spittelerschen Helden, und ist es darum, weil er, allerdings meistens

unter symbolischer Verkleidung, Künstler ist und über den Künstler,
nach [der Auffassung Spittelers, Leiden verhängt sind, denen er
eine bis zur Ekstase gehende Leidenswilligkeit entgegensetzt. Er
nimmt es alles für Gewinn: das Wort führt in eine ethische Tiefe,
die einst mit dem epischen und kosmischen Glänze, den Spilteler
— er kapriziert sich darauf — als das wichtigste in seiner Kunst
bezeichnet, um die Bedeutung ringen wird. Und vielleicht
siegreich ringen!

Spitteier hat die Psychologie des Künstlers'in eigener Sache

so gründlich erprobt, durchgearbeitet, ausgebaut, an der
Laienpsychologie und an der Lebenstragik gemessen, dass sie ihm, wie
sein Erstlingswerk Prometheus und Epimetheus es beweist, von
Anfang an, dann immer wieder und mehr und mehr Motive und
Probleme aufsog, seine originellste Erfindung, seine
gleichnisschwersten Bilder, seine herrlichsten Visionen, seine Elitestimmungen
und -Temperamente und namentlich die Meisterschaft seiner Charakteristik

auf ihren Boden lockte. Während welcher Vorgänge
tatsächlich — ich gebrauche einen Goetheschen Ausdruck — der

gold'ne Baum seiner Dichtung außer allen Bereichen grauer Theorie,
grün blieb. Der fast immer als untadeliger epischer Held auftretende

Spittelersche Künstler stellt begreiflich überhaupt den Menschen
höherer Ordnung, den Dulder für sein Ideal, den Propheten, den

Gottesmann, den Märtyrer dar. So ist in den Vordergrund der

Dichtung Spittelers Menschentum sublimster Art gerückt. Wann
ist die untrügliche Wirkung des hohen Idealisten, der Eindruck,
den er erzeugt, schlagender, groß poetischer und eigenartiger

431



bewiesen worden, als in der kleinen Szene vom Seher Dionysos,
der, verlassen und selber arm, auf kahler Haide dem Bettler begegnet,
der ein Almosen von ihm verlangt:

Seufzte Dionysos : ,Du armer Wandrer du
Die Hungerschritte weiß ich auch und nichts von Ruh."
„Grausamer!" schrie der Wandrer, „was verhöhnst du mich?
Die Augen dein, die leuchtenden, verraten dich."

Seligpreisungen, Freisprüche in Sterbestunden, das eigentliche
Wesen, des Erbarmens und der Erleuchtung, plötzlich aufflammende
Siegesgewissheiten, hervorbrechende Freundschaftsstürme („Wohl
mir wie sind auf Erden noch der Edlen viel Kommt alle, alle
Keiner fehle! nie zu viel!"), der Schlafwandel des reinen Toren,
ergeben, sorglos, wehmütig („Wann kehrst du wieder diesen selben
Pfad einmal?" „Weiß nicht. Bin nicht mein eigner Herr, hab nicht
die Wahl"), ein Stündchen Freundschaft und Ruhe, das einem
Homer zwischen Ilias und Odyssee schon bitter schmeckt („Verwaist

und öd und leer und einsam. Nirgends Mühsal zum Trost
und Pein und harte Arbeit"), Treueschwüre, kaum dass der Seufzer
unterm harten Joch der Kunst verhaucht ist, Rückfälligkeiten, wie
sie einem Adler begegnen, dessen Fortschritt und Besserung
Sperling, Gans und Zeisig „im Kopf haben", Rückfälligkeiten aller
von der Gewöhnlichkeit bewachten und verwarnten Geschöpfe
höherer Bildung, der lockenschüttelnde Trotz der Jungfrau, die
eines armen toten Goldschmiedes verpöntes Gold entdeckt und
erwählt: Das sind nur einige der Werte, Vorkommnisse und
Situationen, die das literarische Gleichnis, das nicht auf den Raum des

so betitelten Büchleins beschränkt ist, in die Dichtung Spittelers
nach sich zieht. Erdenschönheit, die sich dem sie verschmähenden

Apoll, dem Künstler also, der nach kosmischen Zielen und Räumen
enteilt, noch einmal leidenschaftlich anbietet („Und tollen Laufes

taumelten, mit Blust beladen, vorbei die Hügelreihen, hingemäht
in Schwaden"), gehört zu diesen oft raffiniertest bestrahlten und

gestimmten Werten und Herrlichkeiten. Der gefesselte Prometheus

(in den Literarischen Gleichnissen) blickt auf seine verwaiste Arbeitsstätte

:

— „Schaute beim Morgenfrühlicht funkeln die Ideen,
Den Körper suchen, bleichen, löschen und vergehen.

Hörte Demeter nachts auf stillen Geisterstufen
Über die Wälder steigend seinen Namen rufen.

432



Hörte Pandora nah'n mit himmlischen Geschenken
Vor seinem Kerker zweifeln und vorüberschwenken.

Zum Meere trug der Zephyr des Titanen Träume.
Leukothea vernahm's, besiegt von Liebessehnen.

Aus dem Kristallpalast der Nymphen und Tritonen
Stahl sie sich weg, bei einem Sterbenden zu wohnen.

Sie schuf ihm eine Heimat in den Weibesarmen,
Gab ihm zum Mitleid Glauben, Andacht im Erbarmen.

„Gönn' einen Wunsch mir aus den großen Schöpferaugen,"
Schmeichelte sie. Er sprach: „Verbinde mir die Augen".

Dieses Gedicht kann uns allein schon lehren, was für Anlässe
und Wirkungsfelder die göttliche und menschliche Gestalt und
Haltung, was für Akzente Sehnsucht, Trauer und Liebe in der
Kunst Spittelers dem Selbstoffenbarungsdrange ihres Schöpfers zu
verdanken haben.

Sein Verklärungsbedürfnis kennt aber gerade hier eine heftige
Reaktion. Die Verfolger, die Widersacher, die Quälgeister, die
plumpaufdringlichen Lehrmeister und Warner seiner Idealisten, die Streber,
Philister, Pharisäer im allgemeinen erhalten, über ihre vollkommene
Vollendung noch hinaus, einen Überschuss an Niedertracht und
Dummheit zugemessen.

Bis zur Entstehung von monströsen Übersatiren genialen und
kosmischen Maßes, {Ol. Frühling III 10) weiden die Gegenparte
seiner Helden Spittelers Witz und seine Phantasie, seine Sprach-
und Bildkraft. Keine Tiergestalt, aus deren Augen er sie nicht
glotzen, auf deren Zehen er sie nicht „humpfen", kein Kleid der

Bepelzten und Gehörnten aus der olympischen Waldschaft, in das

er sie nicht schlüpfen machte. Zwischen den oft abstrusen, oft nur
zu grell klaren, immer bilderschweren Entladungen seines Titanenzornes

und der Sanftmut seiner Adorationen gebietet das geistvolle
und wohlgelaunte Spiel seiner Satire über tausend erfindungsreiche
Variationen, Einkleidungen, Episierungen seines Lieblingsthemas:
„Seele gegen Gewöhnlichkeit, Geist gegen Trägheit, Person gegen
Sippschaft". Der unverbesserliche Menschenfreund, der hoch- und
großmütige Optimist bleiben nicht verschont, allerdings in der

erfolgreichen Absicht, sie noch liebenswerter zu machen. (Der
besiegte Herzog.)

Die Literarischen Gleichnisse wägen schwer an Stimmung,
Tragik, weitherzusammenströmendem, historischem und exotischem

433



Leben. Die fabelhafte Konzentration Spittelers fügt das Ihrige hinzu.
Zorn, Ergriffenheit, Hohn, mystische Schauer, Unmaß der Bitterkeit
(die Phantasierechnungskunst Spittelers waltet) ergießen sich bald
in die unsymbolische direkte poetische Erzählung aus dem Dichterleben,

bald in die hier sehr vollendete Tierfabel, bald in die historisch

anekdotische Ballade oder die Ballade überhaupt, wobei die
letzteren, auch unsymbolisch genommen, durch die Meisterschaft
der Zeitstimmen und Kolorite und die Echtheit der Balladentöne
fesseln. Wir haben auch unter den Balladen Spittelers und den
Glockenliedern literarische Gleichnisse.

Die epischen und malerischen Reize der Spittelerschen Ballade
verblassen unter der Führerschaft von Ideen und Gefühlen nicht,
die ihren Schöpfer so stark beherrschen, sie befreien im Gegenteil
alle Kräfte einer Kunst, deren Atem und Leben die Epik ist. Parisade
beweist das. Dort wird die für den Künstler geltende Lebensregel
im urepischen Trochäus und zauberischen Vollton von Tausend
und einer Nacht verkündet. Wir haben hier eine der originellsten
Betätigungen Spittelers. Sie verzweigen sich oft bis in die
verborgensten Tiefen der Psychologie des Künstlers, wo, ich nenne
nur ein Beispiel und denke an Die Heimkehr des Despoten in
den Lit. Gleichnissen, die Hoffnung auf Verjüngung, Neugeburt des

Genius, die Sehnsucht nach dem unermüdenden Glauben der

Zeitgenossen erst mit ihrem Träger selbst stirbt. „Gospodar, wann gibst
du Tanz und Hochzeit?" fragt die junge Sklavin den gebeugt von
Kummer und von Folter in seine hohe Heimat zurückkehrenden
Gebieter, bei dessen Anblick die Seinigen — „wer hat Schnee gesät
in deine Locken?" — in Klage ausbrechen. Dieser Sklavin reicht
er, seine Geschenke austeilend, das Stirnband: Sie „sparte ihm
den Glauben

Wir verdanken Spitteier noch zwei Bände Lyrik. Die Glockenlieder

beweisen durch ihre dem Thema angemessenen extramun-
danen, großsymbolischen Handlungen, von plastifizierten Tönen,
mit malerischem und mächtigem Schwung ausgeführt, sie beweisen
durch die epische Sättigung und Sehnsucht ihrer Lyrik, dass der
olympische Frühling hinter ihnen liegt. Die Schmetterlinge ahnen
ihn noch. Doch gehören sie zu den Studien und Experimenten
Spittelers, von denen er sagt, dass sie ein „Visier tragen, hinter
dem sie nach höheren Zielen ausschauen". Schon äußerlich

434



melden sich Motive und Werte des Ol. Frühlings: so Turniere und
Wettkämpfe, so der Siegeslauf des Apoll, so die Hingabe der

Artemis, die völkerweisen Vernichtungen, so Naturverkörperungen,
wie „des Phöbus Herden, lagernd auf dem Berg, Feuerschnaubend
und den Tau und Nebel weidend", so die Leidenschaft der Gerüche,
die das Harz, „vom Feuerpfeil getroffen", sommerabendlich
aushaucht.

Die Malerlust und die noch jung schwellende Offenbarungslust
Spittelers greift nach dem zärtlichen, farbenfunkelnden Schmetterlingmotiv.

Er macht den Flügelträger zum Symbol, zum Boten, zum
innig angehörten Mahner, zum Vertrauten, er sieht ihn leiden,
lieben, schwelgen und sterben, alles unter herrlicher Entfaltung
von Geist und Seele, von Phantasie, von Gleichniskunst und
oft schalkhafter Grazie. Der Genuss der Schmetterlinge
Spittelers ist nicht mühelos, der Reichtum seiner Jugendseele,
krausverschlungen, überschwillt noch. Allerdings trägt er und trägt
namentlich die Sprachkunst den Tau und Schimmer und die

ungemessen wogende Fülle des ersten Tages Spittelerscher Wunderwelt.

Fast darf man sagen, dass die Schmetterlinge in ihren
goldgrünen Dämmerungen, Waldverließen, purpurn überhangenen
Gartenwinkeln, ja, im bloßen, von Sturm und Säuseln der Waldtäler
inspirierten, berauschend wechselvollen Rhythmus Spittelers Lyrik
gefangen halten. Eine sanft schwingende Erregung, ein selig
ausgekostetes Vermögen, paradiesisch zu gestalten, Exaltation und
Subtilität der Wahrnehmung, in frommem Schönheitsrausch getroffene
Wahl der Formen, Farben, Töne, Wechsel der dämonischen,
magischen, idyllischen Züge, eine am zukünftigen Schöpfer der über
die olympischen Höhen schwärmenden Titanenscharen rührende
Hingabe an die feine, naive Leidenschaft der Falterflüge, der
erschlossene Blick für das Schöpfungswunder (Und siehe da: die
wundersame Tulpe beginnt zu wandeln —): das alles verbündet
sich, eine denkbarst unpopuläre, aber in mancher Hinsicht
unvergleichliche Naturpoesie hervorzubringen.

Wir haben auch in Gustav die tiefe Naturempfindung, die
Juralandschaft und haben die in Morgenduft und -Traum Spittelerscher

Poesie getauchte Fassung des Motives vom werdenden Künstler,
hier einem „verlorenen Sohn" der Kleinstadt, dessen Herzensmacht
sie spürt und dessen Treue sie fesselt. Kleinstadt, ungemischt

435



ironisch angefeindet, finden wir in Imago, Dörfer, der Niedertracht
angeklagt, in Conrad der Leutnant.

Die eigentlichen Spittelerschen Stoffe widersetzen sich dem

Realismus. Es sind die — heilbaren — Leiden mit Pathos
ausgerüsteter Menschen („ich verbiete dir, jemals in deinem Leben

unglücklich zu sein", spricht, nachdem sie ihn mit Größe

gestempelt hat, die strenge Herrin zu Viktor), die auch das Pathos
ihres Darstellers und damit den Idealstil verlangen und auslösen.

Folgerichtig hat Spitteier für sein Experiment des Realismus, ja,
Naturalismus, für die „Darstellung" Conrad der Leutnant von Haus
aus unpathetische Helden gewählt. Und er versetzt sie in ein
Lebensgetriebe und füllt dieses Getriebe mit den schrillen und
grellen Dissonanzen, wie sie der Naturalismus sich nicht besser

wünschen und denen er unvergleichlich dienen kann.

Die Helden dieser Darstellung sind tragisch verhärtete,
verwirrte, verhetzte Menschen; die Versündigung der Eltern an den
Kindern — Spitteier beklagt sie in mehr als einem seiner Werke,
unversöhnlich und unerbittlich, denn er ist ein Anwalt der Jugend —
verursacht ihre ein durchaus ehrenwertes Haus verfinsternden Leiden
und lehrt sie schließlich allerdings auch ein Pathos, aber es ist das
ihnen aufgedrungene Pathos des gesättigten Jammers, der Fassungslosigkeit,

der unselig triumphierenden Verzweiflung. Nicht umsonst
sagt Spitteier, dass Conrad einen seiner (ohnmächtigen) Widerstände

gegen die vereinigte Familien-Streit- und Jammersucht wie
ein Pfarrer in der Kirche mit schallender Stimme gerufen habe.
Um die Helden seiner Bücher schart Spitteier allen Erlaubnissen
der Naturalismus gemäß Wichte, Toren, Tröpfe, Schufte, Raufbolde,
gerade recht, um dem Verhängnis, das den jungen Conrad sucht,
ihre Knüppel zu leihen. Der Leser fühlt die inneren Widerstände
Spittelers gegen Stoff und Ausdrucksform. Das hier tatsächlich
verbannte Genie rächt sich an seiner Umgebung mit einer
peinlichen Hellsichtigkeit, mit stacheliger Gestaltungskraft, mit Drastik
der Plastik in jedem Fall. Die Darstellung Conrad erwärmt nicht,
sie belastet, quält, erschüttert, verbittert und sie imponiert. Spitteier
gestaltet seine Anklage möglichst auffallend. Er bannt die Dämonen
greisenhaften Neides, rechthaberischen Grolles und die
freudezerstörenden „Wehwichtigkeiten" und Halsstarrigkeiten in das

436



wankende Gehäuse siecher Gestalten, von wo aus sie den
baumstarken und lebensfrohen Conrad, dem sich überdies eine

leibhaftige Helvetia, die starke Bernerin Kathri, zu Schutz und Trutz

gesellt, leicht zugrunde richten können. Die Charakteristik ist in
Conrad meisterhaft, die Bildstärke ungemein. Bekanntlich durchläuft

die Darstellung einen Zeitraum von knapp zwölf Stunden.
Dass ihre jahrelangen Vorspiele mit enthüllt und die Wurzeln des

Verhängnisses bloßgelegt sind, ist bei der Macht der Gestaltung
und raffinierten Wahl jeder Einzelszene selbstverständlich. Stark
ist die Wirkung der Kontrastfiguren, schmerzdurchwühlt die schöne

Sommerpoesie, echt Spittelerisch, wie die Schuld als Verhängnis
erkennbar gemacht wird: „Die Bosheit, die im Schmerzenswahn ein

Kranker zeugt, acht' ich gelitten, nicht getan." (Ol. Frühling III. 10.)
Mit dem Pfauenwirt Reber verglichen, ist der Götti Statthalter

in den Mädchenfeinden zwar ein harmloses Kind, doch bringt
auch dieser einem Flaubertschen Meisterbilde vergleichbare häusliche

Despot, Wortklauber, Salbader und honigsüße Wüterich es fertig,
seinen Sohn, den „Narrenstudenten", aus Glück und Achtung
auszustoßen. Mit ihm verurteilt die öffentliche Meinung, die den
Statthalter hochhält, den Träumer, Naturschwärmer und vermeintlichen

Müßiggänger, so dass der junge Gerold, ein Kadett von zehn
Jahren, es für verdienstlich und eines jungen Siegfrieds würdig
hält, gegen den „kantonalen Lindwurm" auszuziehen, Allerdings
gewinnt der Narrenstudent die Seele seines kleinen Angreifers im
Nu, während diesem vor der gewalttätigen Freundschaft des Pathen

nachträglich eher graut. Es scheint eine der Missionen dieser

Kindergeschichte zu sein, die Logik der Erwachsenen vor dem
forschenden Kinderohr sich entwickeln zu lassen. Mit großer Kunst,
mit dem Liebhaberfleiß des Satirikers verdreht sie der Dichter:
er will zeigen, was das Kind vertragen muss und kann und wie
seine Phantasie, sein guter Glaube und seine Glücksfähigkeit es

umsetzt und zurechtstellt. Nachher macht er es gut, indem er die
kleinen Ferienwanderer — um solche handelt es sich hier — in
einem Hause der vollkommenen Güte und Vernunft einmünden
lässt. Das Kind, wie das auch in den Glockenliedern, den Balladen
und im Olympischen Frühling sich zeigt, empfängt alle Ehren der
Poesie Carl Spittelers. Ihre Liebenswürdigkeit überströmt es, das

kindliche Naturgefühl bildet, wie die Frühesten Erlebnisse dartun,

437



einen ihrer auserwählten Anlässe.1) Dementsprechend sind auch in
den Mädchenfeinden Wald, Strom und Landstraße, „Kauz und
Fledermaus", Hahn und Taube, Gewitter und Regenbogen auf die
kindlichen Märchenschauer und Phantasiespiele abgestimmt und
zugerüstet. Die Farben sind gewaschen wie nach einem Maienregen.
Das Motiv der Erzählung ist die Bekehrung zweier kleiner Mädchenfeinde

durch die Gefährtin auf einer Ferienwanderung. Die
Vollkommenheit und Originalität der Kinderbildnisse, ihre Differenzierung
wird Spitteier nicht leicht einer nachmachen. Witz und Geist,
Temperament und Erfindung des Dichters, in den süßen, letzten
Ferienrausch kecker und feiner Kinder tauchend, können etwas

Überproduktion nicht vermeiden, was aber allerdings, neben dem
entstehenden Reichtum, das Heimatidyll fremdartig vornehm —
aus Genieland — anhaucht.

In Conrad ist Spitteier Zuschauer. In den Mädchenfeinden,
wo Kinder Juralandschaft, seine Heimatlandschaft, erleben, handelt
er zumteil mit. In Imago ist er der Held des Spiels. Viktor opfert
seine Liebe zu Theuda der Kunst. Die heilige Stunde, in der das

geschieht, offenbart ihm auch die Opferbereitschaft Theudas. Er
tritt mit ihr vor seine strenge Herrin, die den Seelenbund segnet,
in dem er fortan erhabenes Glück und durchsonnte Schaffenswonne
findet. Während der Phantasiemensch das Zusammensein mit seiner

Imago, wie die Geliebte nun für ihn heißt, als Wirklichkeit genießt
— ihr Gedeck liegt neben seinem Teller, der Hufschlag ihres Pferdchens

begleitet ihn auf der Frühlingsau — ahnt Theuda-Imago
nichts von ihrer Mission. Sie verheiratet sich. Viktor empfindet
das als Treubruch. In die Heimatstadt reisend, will er es erleben,
dass sie vor ihm erröten müsse. Begreiflich gerät ihm das nicht.
Nun will er sie wenigstens geistig heben, aus der „Hölle der
Gemütlichkeit" erlösen. Sie will aber gar nicht gerettet werden.

Dagegen übt sie unwillentlich ihren alten Zauber auf den richterlichen

Viktor. Er verwechselt seine Liebe vorerst noch mit
Abneigung, den kleinstädtischen Geist ihrer Umgebung hasst er

ohnehin; so verfällt er dem Zwang, Theuda und ihren ganzen
J) Die Spittelerschen Kinder sind „wonnekundig'. Balder mit dem staunenden

Prophetenfeuer in den großen Augen (Hertha) vertritt sie und nicht minder
völlig Eidolon (Ol. Frühling III. I) bei dessen Anblick die schreckliche Moira
sich ein knospend Kränzlein ums Haupt flicht. In ihrem Namen erleidet das

gläubige Büblein (Balladen) die Aufklärung über das Los des großen Mannes.

438



Kreis fortgesetzt anzugreifen, mit heftigen Paradoxen zu entsetzen
und ihre Bildungspflege einer vernichtenden Kritik zu
unterwerfen. Im Austausch wird Viktor gemaßregelt, patronisiert und
kritisiert. Er erfährt tausend „Übelnehmereien", „erwidert von
seiner unglaublichen Empfindlichkeit", aufbewahrt von seinem

„monströsen Gedächtnis", verwendet von seiner „summarischen
Phantasierechnungskunst". Schließlich erlahmt sein erzwungener
Groll. Aus dem Idealistentraum- und Jubel, in Theuda Imago lieben
zu dürfen, stürzt er in Liebesschmerzen um die irdische Theuda.
Am Ende wird er selbst, oder er glaubt es zu sein, in der verspotteten
Kleinstadt lächerlich. Seine jähe Flucht (in die Ferne und zur
strengen Herrin) gibt ihm auch seine wahre Imago wieder.

Scheinbar auseinander strebende, denkbar Spitteierische Stoffe
himmlische und irdische Dichterliebe, Tempeldienst, Verdammnis
und Erhöhung des Künstlers, Krieg des tragisch gereizten freien
Denkers mit dem friedlichen Bewohner des Gemeinplatzes — man
gestatte die Versetzung dieses Ausdrucks, — das Leben auf diesem
Platze, wie es, angegriffen, sich wehrt und behauptet, sind im
Rahmen von Imago stark und originell zusammengezwungen. Wie
die zugehörigen Ausdrucksformen in einander spielen, kontrastieren
und Witz und Pathos vollenden, schüttet einen unerhörten Reichtum

in das auch bildnerisch leuchtende Werk. Die Phantasiekunst

fehlt nicht. Der in den Alltag versetzte Spittelersche Pro-
methide, seinen mythoplastischen Gewohnheiten treu, schaut sein
Innenleben und verkehrt mit den sich bildenden Wesen und
Gestalten. Die originellste und intimste Poesie entsteht und die

Stilechtheit eines Selbstbildnisses wächst, das zu den besten in
unserer Kunst gehört.

ZÜRICH ANNA FIERZ

Il faut toujours avoir dans la tête un coin ouvert et libre, pour y donner
une place aux opinions de ses amis et les y loger en passant. Il devient réellement

insupportable de converser avec des hommes qui n'ont, dans le cerveau,
que des cases où tout est pris, et où rien d'extérieur ne peut entrer. Ayons le
cœur et l'esprit hospitaliers.

J. JOUBERT : Pensées.

S'il est pardonnable de juger les vivants avec son humeur, il n'est permis
de juger les morts qu'avec sa raison Devenus immortels, ils ne peuvent plus
être mesurés que par une règle immortelle, celle de la justice.

J. JOUBERT: Pensées.

439


	Über Spittelers Lyrik und Novellistik

