
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1914-1915)

Artikel: Kunst und Schule

Autor: Guggenheim, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KUNST UND SCHULE
Man nennt unser Zeitalter gern „das Jahrhundert des Kindes";

von anderen Gesichtspunkten aus hat man dieses Jahrhundert
unter das Zeichen der Naturwissenschaften gestellt, wieder andere
aber sehen in den Errungenschaften auf technischem Gebiet das
besondere Merkmal unserer Kultur. Es ist müßig und fruchtlos,
diese Eigenschaften gegeneinander abzuwägen; aber wichtig ist,
ihre gegenseitigen Beziehungen festzustellen, den gemeinsamen
Nenner zu suchen, die Wurzel, die scheinbar so verschiedene
Blüten treibt.

Die gesteigerte Bewusstheit ist diese Quelle, aus der unser
Bestes geflossen ist : die Naturwissenschaften haben uns gelehrt,
dass alles Dasein ein natürlich und notwendig Gewordenes sei;
in der Technik wird dieser Schöpfung ein vom Menschen
Geschaffenes nachgebildet und entgegengestellt. Nach dem Ebenbilde
der Natur schafft sich der Menschengeist Werk und Werkzeug,
mit dem er immer tiefer eindringt in das Reich des Unbegreiflichen
— das Unbegreifliche aber ist nicht minder er selbst, der Mensch: und
das Jahrhundert der Naturwissenschaften und der Technik ist deshalb

zugleich auch ein Jahrhundert des Kindes. Das Jahrhundert des

Kindes, das heißt das Jahrhundert der Erziehung, der bewussten

Menschheitsentwickelung am Einzelnen.
Wie nun das Reich der Technik gleichsam als ein materielles,

physisches Ebenbild der Natur oder als das Ebenbild des Physischen
an der Natur erscheint, so kann man die gleichfalls vom Menschen
geschaffene Welt der Kunst, einen Spiegel des physischen, des

metaphysischen Weltbildes nennen. Da aber die Entwicklung des

einzelnen Menschen, soweit man erzieherisch auf sie einwirken
kann, ganz besonders von psychischen Erlebnissen beeinflusst und
geleitet wird, hat man die Kunst zum Erziehungsmittel gemacht.
Im Jahrhundert des Kindes ist „die Kunst im Leben des Kindes"
so oft erwähnt worden, dass der ganze schwerfällige Ausdruck
zum Schlagwort ward.

Wir wollen aber hier nicht davon sprechen, dass die Kunst
das Leben verschönern müsse und dass die Schönheit von großem
erzieherischem Wert sei ; nicht davon, ob man den Kindern
künstlerisches Spielzeug in die Hand geben solle oder ob die Puppe

411



besser aus Stroh und Tuch hergestellt werden müsse; von
Bilderbüchern und vom Wandschmuck der Kinder- und Schulstuben,
kurz: vom ganzen Bereich der unbewussten Erzieher auf diesem

Gebiete ist schon genug geschrieben und geredet worden und
schließlich: die Tatsache selbst, auf die es ankommt, steht hier
außer Frage.

Weniger einfach ist es, darüber zu entscheiden, ob Kunst in
Schulen gelehrt werden soll und kann.

Prinzipiell haben wir den einen Teil der Frage bereits
beantwortet: wenn schon die Kunst dazu geeignet ist, besonders stark

auf den werdenden Menschen einzuwirken, so wäre natürlich durch

direkten Kunst-Unterricht dieser Einfluss auf sein höchst mögliches
Maß zu bringen.

Nun sind tatsächlich besonders zwei Kunstgattungen als

Unterrichtsgegenstände fast schon so alt wie die Schule selbst;
die schöne Literatur und die Zeichenkunst. Dabei ist es aber
interessant, dass gerade das Künstlerische an diesen Künsten von
der Schule in diesem Unterricht ausgeschieden wird. Die Literatur
ist Grundlage für Sprachstudien geworden, oder sie ist ein historisches

Fach und bedeutet ein paar Jahreszahlen, Biographien und
Inhaltsangaben von dem, „was man gelesen haben muss" (vielfach
nur: müsste!) Der Zeichenunterricht aber, der ja neuerdings
besonders durch viele Anregungen von Münchener Schulmännern
einen erfreulichen Aufschwung genommen hat, pflegt bestenfalls
im Handwerklichen stehen zu bleiben, er steht durchaus im Dienste
des Anschauungsunterrichts und gehört also mehr in die Klasse
der Unterrichtsgegenstände, die ein Wissen vermitteln wollen, als

zur Kunst, bei der es sich doch nicht so sehr um Vermittelung von
Tatsachen handelt, nicht so sehr um Bereicherung des Geistes,
als viel mehr des Gemüts. Diese Unterschiede treten beim
Literaturunterricht deutlicher zutage, als beim Zeichenunterricht; denn
während gewiss mancher Laie — vielleicht sogar mancher Lehrer! —
im ersten Augenblick schon davon überrascht ist, dass man die
Literatur überhaupt als Gegenstand für den Kunstunterricht
bezeichnet, galt das Zeichnen auch da, wo es mit Kunst noch gar
nichts zu tun hat, immer als Kunst — oder besser: als eine

Kunst — wofür der Volksmund den Ausdruck „Kunststück" geprägt
hat, ein Wort, das gleichmäßig für Zeichnen, Modellieren, Malen,

412



Kunstreiten, Drahtseillauten u. s. w., aber bezeichnenderweise nicht
für das Verse-machen, auch nicht für die ganz äußerliche Fähigkeit
des Reimens gebraucht wird. Die Tatsache nun, dass ein Ziel
des Zeichenunterrichts die Kunstfertigkeit sein muss, gibt ihm einerseits

den Anschein eines Kunstunterrichts, während er dadurch
andererseits zu den anerkannten Vergnügungen innerhalb des

Stundenplanes gehört, zu den „Rekreationen" Franckeschen
Angedenkens.

Woher kommt es nun aber, das zwei so viel gepflegte
Unterrichtsgegenstände nicht auf die Höhe ihrer Bestimmung gelangen?
Liegt es am Lehrer oder am Schüler oder liegt es etwa an der
Sache selbst?

An allen dreien liegt es: denn Kunst kann nur an
Kunstschulen gelehrt werden, nur von Künstlern und nur für Künstler.

Damit soll nun keineswegs gesagt sein, dass nur Künstler
fähig seien, Kunst nicht nur zu genießen, sondern auch zu verstehen.
Aber es ist notwendig, dass man in der Erörterung pädagogischer
Fragen immer wieder auf den Fundamentalsatz hinweist, auf jenes
höchste Prinzip, nach dem der Maßstab in diesen Dingen allein
eingerichtet sein darf: sowohl im Lehrer- wie im Schülermaterial
darf nie anders, als mit der mittleren, bescheidenen Durchschnittsbegabung

gerechnet werden, wenn man sich nicht gründlich
verrechnen will. Diese Durchschnittsbegabungen mögen wohl
künstlerischen Eindrücken zugänglich sein, ich bin davon überzeugt,
ich glaube, dass jeder Mensch für die Schönheit nicht minder
empfänglich ist, wie für die Liebe — aber natürlich: je verborgener
diese Veranlagung ist, je straffer die Saite gespannt ist, die klingen
soll, um so schwerer findet sich der Andere, auf den sie reagieren
kann. Ein Zufall mag es sein, das naive Wort eines gleichgestimmten

Menschen oder irgend eine Situation, und wenn es sich

um Kunst handelt, außer dem noch etwa eine besondere
Künstlerbegabung — aber doch sicherlich nicht die schwerfällige Arbeit
eines Durchschnittslehrers, der bisher selbst wohl kaum das Glück
oder den Zufall tiefen künstlerischen Erlebens gehabt hatte.

Ich will zwei kleine Geschichten erzählen, die ich selbt erlebt
habe und die besser als die schönsten theoretischen Auseinandersetzungen

dartun, wohin es mit dem Kunstunterricht auf Schulen
kommen kann:

413



In Frankfurt a. M. führt ein Lehrer seine halbwüchsigen Jungen
zu einer Gemäldeausstellung : er steht mit seiner kleinen Gesellschaft
in einem Saal, in dem das Werk Hans Thomas aufgestellt ist. Mit
gebietenden Worten ruft er die Knaben zusammen, die erstaunt
und suchend an den Wänden umhersehen — und nun müssen
die Armen erfahren, dass hier der Taunus und dort der Schwarzwald

„abgemalt" sei, und den Schluss bildet dann ein harmloses
Geographie-Examen. Was kann das für ein Städtchen sein, da

es im Taunus liegt? Weiß keiner von Euch ein Taunusstädtchen
zu nennen? Und wer kennt einen Berg im Schwarzwald?

Unvermerkt hatten sich drei Schüler davongemacht: im Saal

nebenan hing ein Bild, das Adam und Eva darstellte und das die
kleinen Ausreißer mehr interessierte als die gemalte Geographie.

Die andere Geschichte spielt sich auf einem Berliner
Stadtbahnhof ab. Es ist um die Mittagszeit ; auf dem Bahnsteig warten
zwei Jungen von etwa zwölf und fünfzehn Jahren auf den Zug.
Sie tragen die Schulmappe unterm Arm und fahren offenbar aus
dem Unterricht nach Hause. Die laute Rhetorik des Jüngeren
macht mich aufmerksam. Ich nähere mich den beiden und höre

gerade, wie der Kleine dem Größeren mit einer ausdrucksvollen
Handbewegung sagt : „es muss eben so sein, man muss es so

weit bringen, dass man jeder Landschaft ihre Reize abgewinnen
kann." —

Vielleicht tue ich der Schule mit dieser letzten Erzählung
unrecht: aber weil die Geschichte in Berlin spielt, und da ich die
beiden Jungen aus der Schule kommen sah, glaubte ich annehmen

zu dürfen, dass hier der Inhalt einer Unterichtsstunde diskutiert
wurde. Die jungen Kunstbegeisterten waren dazu noch recht
bescheiden gekleidet, so dass man nicht wohl an Salon-Weisheit denken
mochte.

Ob das aber Schule war, oder nicht: jedenfalls haben wir
hier zwei Schulbeispiele für die Wirkung der Jugend-Kunsterziehung.
Auf der einen Seite Interesselosigkeit, auf der andern blasierte
Frühreife. Soll nun deshalb die Kunst ganz aus dem Unterricht
verbannt werden? Oder sollen derartige Ausführungen Beweise
sein gegen den Erziehungswert der Kunst überhaupt?

Nichts liegt uns ferner, als dies Aber auf die Methode kommt
es an. Wenn nun also die Kunst auch kein Unterrichtsziel sein

414



kann, so kann sie doch für andere Ziele ein Unterrichtsmittel sein.
Wie wir schon sagten, ist das Bild, das gezeigt wird und das Bild,
das der Zeichenunterricht selbst erzeugt, ein hervorragendes Mittel
des Anschauungsunterrichts, der in seinem methodischen Wert nicht
mehr erst gepriesen werden muss. Dass dabei künstlerisch
wertvolles Material bessere Dienste tut, als schlechtes, ist selbstverständlich

— und, nebenbei gesagt: da es also doch nötig ist, in
solchen Fällen ganz unauffällig etwa auf künstlerische Vorlagen
Wert zu legen, so denke man doch auch daran, dass die Schule
selbst in ihrer Ausstattung nicht zu sehr gegen den guten Geschmack

sündige. Denn das soll man immer vor Augen haben: Vorlage
ist dem Kinde alles, mit dem es in Berührung kommt, oder alles
kann wenigstens zur Vorlage werden.

Eine weitere Verwendung findet die Kunst in der Schule noch
bei Gelegenheit des kulturgeschichtlichen Unterrichts. Einerseits
handelt es sich hier auch wieder um Vorlagen, um Anschauungsunterricht,

um Illustrationen zu einem Text. Andrerseits aber ist

ja die Kunst selbst in ihrer Entwicklung der schönste Spiegel
der Kulturgeschichte; in diesem Sinne wäre es deshalb möglich,
Kunstgeschichte als Kulturgeschichte zu behandeln, die
Stilentwicklung bei einem Volke im Hinblick auf Gesellschaft und Sitte
zu betrachten, und doch die Vergleichung der Kunst verschiedener
Völker und Zeiten, den Volkscharakter und seine Äußerungen im
Großen verstehen zu lehren.

Das wäre dann keine Kunst- sondern Kulturgeschichte. Dem
Schüler wäre dabei aber reiche Gelegenheit geboten, mit Dingen
der Kunst zusammenzukommen — und wo ein fruchtbarer Boden
sich böte, würde die Saat aufgehen; auf unfruchtbaren Boden
aber würde keine unnütze Mühe verschwendet.

Nun kommt mir vielleicht einer von denen, die „das Gute-
Alte" preisen, und sagt: was soll das nur, haben wir's nicht immer
so gehalten? Haben wir nicht immer schon Kunst Kunst sein lassen?
Haben wir uns nicht von jeher gegen diese moderne Kunst-Faxerei
gewehrt? Hatten wir nicht längst, was hier verlangt wird?

Gewiss, ihr hattet keinen Kunstunterricht — aber nicht weil
ihr keinen wolltet, sondern weil ihr so wenig davon haben konntet,
dass euch in der Gewohnheit des übernommenen Lehrbetriebs gar

415



nicht einmal der Gedanke an das ursprüngliche Unterrichtsziel
bewusst war.

Da waren wohl Kunst und Schule getrennt, aber nirgends
bestand eine möglichst gelegentliche Anregung; der Zeichenunterricht

war die mechanische Fabrikation von Probearbeiten für
Prüfungsparaden, und die Literaturgeschichte war ein inhaltsleeres
Register von Namen und Zahlen. Keine Kunst — aber auch

nichts von Anschauungsunterricht auf der einen Seite oder
Kulturgeschichte auf der andern. —

Ein anderer wird vielleicht fragen : was sollen denn nun die
Kinder mit diesen Anregungen anfangen, wenn die Schule die jungen
Keime nicht pflegen darf ; sollen sie wild wuchern, sollen sie aus

Mangel an Übung verkümmern?

Da liegt es so, dass es in solchen Dingen „Mangel an Nahrung"
nicht gibt : wo einmal der Sinn für Schönheit wachgerufen ist, da

sucht er und er findet überall, denn überall ist die Schönheit dem,
der sie sucht. Aber wenn das mit der Schule nichts zu tun hat —
die Anregungen, die der kulturgeschichtliche Unterricht z. B. bietet,
werden ja reicher und vielfältiger mit der Entwicklung der Kulturen
selbst, in die ein Schüler stufenweise, von den niederen zu den
höheren eingeführt werden soll. Die direkte Ausbeutung und
Nutzbarmachung dieser Anregungen gehört indes in das private
Leben der Schüler, aus methodischen Gründen. Denn Kunst: das

ist Taktgefühl, und um so mehr, je weniger sie bewusst ist.

Ja : es gehen feine, feste Linien von den banalsten Dingen
der Wohlanständigkeit zu den höchsten Fragen der Kunst. Von

jedermann verlangt man, dass er sich zu benehmen wisse, dass er
sich gut kleide, so dass er nicht auffällt, dass er nicht — missfällt ;

bin „ich" nicht gleichsam der innerste Ring vieler konzentrischer
Kreise, die alle in ihrer Gesamtheit mein Selbst ausmachen? Es

kommt nur darauf an, wie weit der innerste Kreis, das rein körperliche

und (wenn man will) noch das ihm zugehörende kleine
Stückchen „Seele", wie weit das empfindet. Aber dies sieht jeder
ein, dass das Zimmer, das ich mir zum Leben einrichte, nichts
als ein weiteres Kleid ist, das ich um mich lege; und wieder ein
weiterer Umkreis ist das Haus, in dem ich wohne, sind die Häuser
und Menschen, mit denen ich verkehre.

416



Also: wenn man verlangt, dass ich mich zu kleiden wisse,
darf man auch verlangen, dass ich es verstehe, mein Zimmer
auszustatten usw.

Die Kunst im Leben des Durchschnittsmenschen ist Sache

der guten Erziehung. Sie ist etwas Selbstverständliches, das sich
im persönlichen Verkehr mit Eltern und Freunden bildet und
ausbildet. Etwas Selbstverständliches, d. h. etwas, von dem man nicht
sprechen soll, etwas, das nicht direkt und bewusst vermittelt
werden kann.

BERLIN ERNST GUGGENHEIM

DREI TAGEBUCH BLÄTTER
1. August 1914 abends 8 Uhr, Berlin:
Acht Tage geht man nun wie mit ungeheuren Gewichten beladen umher;

man spricht die ganze Zeit über von nichts anderem, als von Politik ; man gibt
diesem recht und jenem, und dabei denkt man an etwas, das unfassbar weit
hinter allen Begriffen lauert: Krieg.

Ein Bub von sechzehn Jahren steht neben mir auf der Plattform der
Elektrischen; er hat blaue Kinderaugen, die schnell und glänzend über alle Dinge
hingleiten; er spricht mit seinem Begleiter; es gibt sicher Krieg — sagt er einige-
male hintereinander, und seine Augen leuchten auf, wie wenn er von Abenteuern
in verworrenen Höhlen, von Ferienreisen, von irgendeinem funkelnden Streiche
erzählt hätte.

Am Savignyplatz rings um ein Automobil stauen sich Menschen ; irgendein
Offizier hat darin gesessen ; nun fragt alles auf den Chauffeur ein, der vor dem
Hause auf den Fahrgast wartet, ob es von hieraus zum Bahnhof gehe, ob der
Offizier was gesagt habe. „Ja, es geht sicher los — Hols der Henker." — Ein
alter Arbeiter, der eine braune Samtmütze ganz hinten auf dem grauen Kopf
trägt, sagt ganz unvermittelt zu mir: Dummes Zeug; los — jar nischt jeht los,
et wird noch lange nischt so heiß gegessen als jekocht — ick habe drei Jungens,
die jedient haben — det wär noch schöner; — dabei werden seine Augen seltsam
leer, und sein Gesicht erhält einen Zug von rührender Unbeholfenheit.

Ich fahre in die Stadt zurück. Am Lützowplatz steigen drei Soldaten ein;
sie lachen, und alles dreht den Kopf nach ihnen um ; es liegt etwas Eigenartiges
über sie ausgegossen; sie haben ganz gleichgültige Gesichter und doch zwingt
einen etwas in der Seele diese Gesichter immer und immer wieder anzusehen. —
Ecke Potsdamerstraße! irgend jemand hat es zuerst gerufen : Mobilmachung! Es
ist als ob dieses Wort wie erstarrt in der Luft hängen geblieben wäre; schon
fliegen während der Fahrt einige Blätter in den Wagen: „Seine Majestät der
Kaiser erster Mobilmachungstag ist Sonntag, der zweite August". Es ist,
als gefriere einem die Seele; ein breitschultriger Mann in einem hellen Sommeranzug

sagt dreimal : Herrgott, oh Herrgott. Zwei Frauen, ein altes Mütterchen und
eine hübsche Blondine in Trauer weinen still vor sich hin, große runde Tränen
rollen in ihren Schoß ; ein kleines Mädchen von zehn Jahren staunt mit runden

417


	Kunst und Schule

