Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1914-1915)

Artikel: Zum Kampf der Geister

Autor: Schaffner, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

O‘

0 .--““““aa. jeSeITNen; ¥t
:. R

v

10000

.g0P 000
At
R 1S DX
i WA '
? y
[

:,o-’_

.‘._' P el

= o® . " il ‘ .",_ .. g0
‘u‘.‘-' couees¥?:b: “n.,ou"‘ o.'-’.n‘.h_-t" 03“'-.-”»9‘ .'-‘.b;-;.;o',-. Soues® @

o
-----------

ZUM KAMPF DER GEISTER

,Damit ein Ereignis Gr6fle habe, muss zweierlei zusammen
kommen: Der grofie Sinn Derer, die es vollbringen und der grofie
Sinn Derer, die es erleben. An sich hat kein Ereignis Gréfle, und
wenn schon ganze Sternbilder verschwinden, Volker zu Grunde
gehen, ausgedehnte Staaten gegriindet und Kriege mit ungeheuren
Kraften und Verlusten geftihrt werden: Uber vieles derart blist
der Hauch der Geschichte hinweg als handle es sich um Flocken.“

Diese Worte Nietzsches, mit denen er seine vierte Unzeitgemdafe
Betrachtung ertfinet, sind heute recht zeitgemifl geworden. Zwar
kann man nicht mit Schiller klagen, dass die grofle Zeit ein kleines
Geschlecht finde. Wenigstens am grofien Sinn ,Derer, die es voll-
bringen* — und das sind schliefilich die einfachen, schlichten
Soldaten — diirfen wir nicht zweifeln. Nie haben die Tugenden
der Vaterlandsliebe, der Tapferkeit, der Treue, des Ausharrens, der
Kameradschaft in hellerem Glanze gestrahlt. Und zwar verdienen
dies hohe Lob dieser ausschliefllich kriegerischen Tugenden die
Soldaten aller kriegfiihrenden Staaten.

Wie steht es aber mit dem ,grofilen Sinn Derer, die es er-
leben“? An Fragen dieser Art hat schon der Artikel von Herr
Prof. Bovet: Wo bleibt die Kritik??') geriihrt.

Dieser verdienstliche Mahnruf zur Besonnenheit, ein einsamer
Stern in der triiben Wetternacht der Leidenschaften, richtete sich
allerdings nur an eine Kategorie der Intellektuellen, an die Gelehrten.
Gegen die Professorenphalanx, die das unter schweren geistes-
geschichtlichen Kdmpfen errungene Prinzip der wissenschaftlichen
Kritik in diesen kritischen Tagen preisgab und mit einem gewaltigen

) Wissen und Leben, Heft 1, 1914, Jahrg. VIIL

393



Riickschritt in die Scholastik der Welt mit der Enumeration von
Autoritdten die Heilswahrheit verbiirgen will.

Mit Recht wendet sich jeder redlich Denkende ab von dieser
politischen Patristik, die sich in einer unvorsichtigen, leidenschaft-
lichen Weise mit ihrem Namen fiir Tatsachen verbiirgt, die dem
Bereich des wirklich Bewiesenen vorldufig noch entzogen sind.

Autoritit gegen Kiritik! Damit gibt uns der Krieg ein un-
erfreuliches Repetitorium der Geistesgeschichte der letzten tausend
Jahre. An ,Kritik“ hat es zwar seit Kriegsbeginn nie gefehlt.
Gekrittelt, gendrgelt, auf Grund einseitiger Feststellungen verdammt
und kin-gerichtet wurde auf allen Seiten. Zu der Bovet’schen Fest-
stellung, dass der Begriff der Wissenschaft unter dem Einfluss des
Merkantilismus gesunken sei, kann man ergdnzend sagen, dass
das Wissen, dessen Schiboleth eben  kritisch“ hiefl, eine un-
geheuerliche Uberschitzung erfahren hatte in den letzten Jahrzehnten.
Und zwar dies nicht nur im Gegensatz zum Glauben, wie Herr
Prof. Bovet meint, sondern im Gegensatz und auf Kosten des
ganzen Gefiihlslebens, das auf der gesamten «iv:#7nowc im weitesten
Sinne beruht. Gefiihl, Empfindung war nur noch ein Objekt der
Psychoanalyse, wurde aber unter Gelehrten sonst in Wort und
Schrift dngstlich, wie eine res pudenda, vermieden. Das wissen-
schaitliche Prinzip der Kritik war entartet zu einem sterilen Skep-
tizismus. Die Spezialisierung der Wissenschaften, gegen die Nietz-
sche im Zarathustra und in seinen Unzeitgemdfen in heiligem
Zorne kimpfte, hatte eine Verkiimmerung des wissenschaitlichen
Menschen zur Folge. So kam es, dass jetzt ,Winkelintellekte,
nach Nietzsches Ausdruck, das welthistorische Geschehen von ihrer
engen Froschperspektive aus beurteilen. Von diesen ,abstraicteurs
de quintessence“, die Rabelais verh6hnt, hat jeder seine Spezialitit,
worin er durch das vielberiihmte ,kritische Wissen“ Meister ist,
und wenn es nur ,das Gehirn des Blutegels“ wire, wie Zarathustra
spottet.

So ist ganzen Generationen heutiger Gelehrter durch diesen
akademischen Spezialitdtendrill die eine Haupteigenschaft des wirk-
lichen Kulturmenschen abhanden gekommen, eigentlich weg ge-
ziichtet worden, ndmlich die Fahigkeit, die Tatsachen alles Ge-
schehens im Mikro- und Makrokosmos in ihren groflen ursichlichen
Zusammenhdngen und Verkniipfungen zu sehen. Groff sehen!

394



und zwar nicht in einem uferlosen Triebsand eines historisierenden
Dilettantismus herumirrend, der eben so wenig brauchbare Resultate
liefert, wie die alles zerfasernde, myopisch eingestellte Skepsis,
sive entartete Kritik, sondern in jener vorbildlichen Art, wie sie
Gothe Schiller im Epilog zur Glodke nachriihmt. ,Im dunkeln
Buch mit heiterm Blicke“ lesen, braucht allerdings mehr als ein
auf empiristischen Krimskrams eingestelltes ,kritisches“ Vermdgen.
Dazu braucht es vor allen Dingen jene Gerechtigkeit hochster
Art, die nicht auf Paragraphenkenntnis dieses oder jenes Gesetz-
buches, dieser oder jener Moral, abstellt, sondern auf die allgemein
und jederzeit giiltigen Gesetze alles menschlichen Handelns, die
im ungeschriebenen Gesetzbuch der Humanitdt festgelegt sind.

,On ne peut étre juste si on n’est humain.“ Von Vauvenargues
stammt dies Wort. Wenn auch im gegenwirtigen Chaos der Leiden-
schaften alle Mafistdbe des Rechts und der Moral wertlos geworden
sind, in dieser Maxime haben wir einen Leitstern zu bessern Tagen.
Freilich diirfen wir die Humanitat nicht in sentimental-weinerlichem
Sinne auffassen, wie es vor dem Krieg geschah. Daraus resultierte
— dies beweisen die Tatsachen — keine Gerechtigkeit, wie sie
unserer Zeit not tut, sondern ein selbstgerechtes Kritteln und
Norgeln, ein zweck-, ziel- und sinnloses Gerede iiber Moral
und Kultur.

Uber deutsche, franzdsische und englische Kultur haben jetzt
tausend Leute geschrieben. Keiner sah, dass durch die Tatsachen
dieses Krieges das Problem: ,Was ist Kultur? und wie ist Kultur
moglich?“ der Menschheit auf eine neue, unerhdrt eindringliche
Art gestellt wird.

In ungeheurem Tiegel sind durch das Feuer der Kriegsleiden-
schaften die althergebrachten Begriife von Recht, Moral, Gesittung,
kurz alle Geseize der Kulturvolker in weifigliithenden Fluss gebracht.
Statt nun darauf zu denken dies Glockengut in eine einzige Glocke
von reinem, vollem Klange, zu einer arischen, alle indogerma-
nischen Volker umfassenden Kultur zu gieflen, riistet sich jede
Nation, und in jeder Nation jede wissenschaftliche, artistische oder
politische Clique mit einem Raub am Allgemeingut durch ein
Sonderkanilchen ihre eigene, alte Narrenschelle wieder zu gieflen.
Dann soll das Narrengeldute der Nationalisten, der Chauvinisten,
der ,Pan“-isten aller Art, tiberhaupt aller -isten, -ianer — und

395



-iker wissenschaftlicher, kiinstlerischer, politischer, soziologischer,
religidser Observanz wieder von neuem beginnen. Sollen wirklich
die ungeheuren Blutopfer, die jetzt gebracht werden, durch den
,kleinen Sinn Derer, die es erleben“ zu einem Schauspiel welt-
historischen Unsinns werden?

Alle Volker, alle Regierungen lehnen die Verantwortlichkeit
fiir den Kriegsausbruch ab. Niemand findet den Mut, sich als
Angreifer zu bekennen ; alle wollen Verteidiger sein. Soll das heiflen,
dass keine Regierung ein Kriegsziel nennen kann, das vor den
strengen Richteraugen der vergangenen und der kommenden Ge-
schlechter ohne Scham bestinde? Dass alle irgendwie nennbaren
Ziele angesichts des Ewigkeitswillens der Menschheit, den man
Kultur nennt, zu entsetzlich kleinen, krimerhaften, hisslichen Liistern-
heiten und sehr animalischen Begehrlichkeiten des Menschen voi
heute zusammenschrumpifen? Eine andere als diese, die heutige
»Kultur“ in erbdrmlicher, widerlicher Nacktheit zeigende Deutung,
konnte nur der finden, der in allem Geschehen, im materiellen
wie im geistigsten, das grause Spiel sinnlosen Zufalls sdhe, in das
der menschliche Geist gleichsam zur Erlosung vom tddlichen Alb-
druck der Willensunireiheit das trostliche Gesetz von Ursache und
Wirkung hineingesehen hitte.

Vor diesen beiden gleich trostlosen Alternativen rettet den
Intellektuellen, den Kulturgldubigen unserer Tage nur ein Drittes.
Was Soldaten, Krdmer und Diplomaten nicht kénnen und nicht
wagen, wird ihm zur hochsten Pilicht: der Sinnlosigkeit dieses
brudermorderischen Krieges zwischen den arischen Edelvolkern
einen Sinn und ein Ziel zu setzen. Dieses grofie Ziel, das freilich
noch im fernen Reich des Ideales wohnt, ist eine gemeinsame
arische Kultur.

Die kulturgeschichtliche Tatsache, dass durch den Zusammen-
schluss verschiedener vdlkischer oder stammhafter Kulturen eine
grofle, wertvolle Kultur geschaffen wird, konnen wir historisch-
genetisch an Griechenland und Rom sehen. Statt eines merkantilen
Imperialismus, der wenigstens eines der schamvoll verschwiegenen
Ziele dieses Krieges zu sein scheint, postulieren wir eine kulturelle
Symmachie der jetzt kriegfiihrenden Volker. Welches Volk dabei
die Hegemonie als Primus inter pares einnimmt, kann dem Kultur-
historiker grundsitzlich irrelevant sein. Vor einer sterilen Unifor-

396



mitidt, einer Chinoiserie grofien Stils, wird diese Zukunftskultur
bewahrt werden durch die mannigfaltigen v6lkischen Individualititen,
die nach Stammen, Sprachen, Temperamenten, Neigungen und
Fahigkeiten so verschieden sind wie einst die vielen griechischen
Landschiftchen und Stadt-Stddtchen, die doch den bis jetzt hdchsten,
einzig dastehenden Typus des Kulturmenschen hervorbrachten.
Dies ist ein Ziel, wiirdig der Wiirde der Wissenschaft und der
Gottlichkeit der Kunst, des Schweifles der Edeln wert.

Ungeheuer grofi ist die Aufgabe die hier der Intellektuellen
harrt. Es hat sich herausgestellt, dass das Weltbild, das in den
letzten Jahrzehnten einige ,Affengenealogen“, wie Nietzsche ein-
mal hohnt, aufstellten, dem Kulturwillen der Menschheit nicht
addquat ist. Der Krieg lehrt die Volker anders, grofier zu sehen.
Von ganz sekundirer Bedeutung ist dabei, ob das neue Weltbild
auf ,absoluter  kritischer Wahrheit beruhe. Die lebenerhaltende,
lebenférdernde Tduschung des schénen Scheins ist ein mindestens
ebenso wichtiges Erfordernis zu hochster Kultur als kritische Wissen-
schaftlichkeit. Gerade an der Kultur der Griechen ldsst sich nach-
weisen, dass mit der Uberschitzung der Polymathie, der ,Viel-
wisserei“, vor der einst Heraklit gewarnt hatte, die wertvollere
Kultur der Vorsokratiker, Homers und Aeschylos der virtuosen-
haften Kiinstlichkeit des Euripides und der niichternen, unfrucht-
baren Kompendiengelehrtheit des Aristoteles weichen musste. Wie
bezeichnend im Vergleich zu heutigen Verhiltnissen ist es doch,
dass diese vollbliitige Hellenenkultur, deren Reich allerdings ,nicht
von dieser Welt“ war, abgeldst wurde durch den Landerhunger
des barbarischen Alexander, des Schiilers des Aristoteles, der,
allerdings indirekt, so zum Urheber der alexandrinischen Kultur
und der Scholastik wurde. Sind nicht Linderhunger und ntichterner
Alexandrismus heute die Hauptmerkmale des Wissenschaft und
der Politik?

Vor allen Dingen wird es nétig sein, den Begriff ,Kultur
einer Revision und Reformation zu unterziehen. Ist dieser Begriif
auch kein absoluter, sondern nach Zeiten und Volkern verschiedener,
so ist er doch gerade insofern festgelegt als wir dem Begriff
Humanitidt einen Vorstellungsinhalt zu geben vermdgen. Dabei
soll uns ferne sein, human mit milde, schlaff, nachsichtig, mitleidig
zu verwechseln. Die harte Schule dieses Krieges erinnert die

397



Volker, dass Tugend von taugen und Tiichtigkeit kommt. Durch
diese Festsetzung eines Grundprinzips der neuen Moral und Kultur
werden allerdings einige politische, soziologische, moralische und
religiose Doktrinen iiber den Haufen geworfen. Neue Geschlechter
werden diesen Kulturschutt auf die Seite rdumen um neuen Werten
Licht und Raum zu schaffen. Die Wahrheit der neuen-Zeit wird
wieder das blanke Schwert fiihren, wird nich{ mehr mit Mikroskop
und kritischer Brille bewaffnet sein. Um ihre grandiose Nacktheit
aber wird die Kunst den Schleier der Dichtung weben. So hat
Goethe, so haben die Hellenen die Welt geschaut.

Wire diese hier nur in kaum geahnten Umrissen gezeichnete
Zukunftskultur eine Utopie, die nie Wirklichkeit wiirde, so md&chte
a lerdings der Kulturgldubige heute verzagen. Betrachtet man das
Gebahren der Intellektuellen, und darunter verstehen wir nicht ntif
die Gelehrten sondern auch die Kiinstler und namentlich die Fiihrer
der Presse, so scheint allerdings wenig Hoffnung zu bleiben. Statt
sich zu bemiihen mit einer Gerechtigkeit und Wahrheitsliebe, die
Uber dem Ringen steht, wie Romain Rolland in diesen Blittern
schrieb, die erhaben ist iiber chauvinistische und nationale Be-
schrianktheiten, die althergebrachten Schranken, die Hass und Un-
verstand einst zwischen den Voélkern errichteten und die ein ver-
werflicher, enger Eigennutz der regierenden Kasten bestehen lief§
und erhielt, niederzureifien, sieht man Koryphden der Wissenschaft
und geistige Sacktridger gleichermafien emsig bestrebt, diese
Schranken hoher zu tiirmen, die trennende Kluft weiter aufzureifien
und die spirlichen geistigen Fiden, die zwischen den Volkern die
letzten Jahrzehnte gekniipft hatten, alle zerreifen. Aus der histo-
rischen Rumpelkammer werden alte verlogene Rassentheorien den
Volkern aufgetischt, ungefdhr ebenso stichhaltig wie die biblische
Legende von Sem, Ham und Japhet. Namentlich bietet hiefiir ein
empdrendes Beispiel der Kampf zwischen den deutschen und
franzosischen Intellektuellen. Den Franzosen wird ein ausschliel-
liches Keltoromanentum suggeriert, was durch die einfache histo-
rische Tatsache widerlegt wird, dass Frankreich seinen Namen vom
germanischen Stamm der Franken hat, dass, nach dem eigenen
Urteil einsichtiger Franzosen (z. B. Stendhals), Westgothen, Burgunder,
Normannen und anderes germanisches Blut im heutigen Frankreich
das eigentlich kulturelle Element bilden. Die Franzosen haben

398



vielleicht besseres germanisches Blut als die Preufilen, deren Name
schon slavisch ist, wo aber heute die Hochburg des Panger-
manismus ist.

Und was haben die deutschen Intellektuellen getan um das
Vorurteil gegen franzosische Kultur, das erst durch Lessing, dann
durch die Freiheitsbarden von 1814 und 1870 geschaffen wurde,
auszurotten? War es politisch opporiun, war es geistige Trigheit,
dass in Deutschland die wahre franzosische Kultur eine terra
incognita blieb, trotzdem die besten Geister der Nation, ein
Schopenhauer, ein Nietzsche immer wieder iiber die Grenze nach
Westen wiesen und gegen die ,Deutschtiimelei“ eiferten?

Ein ganzer Heerbann von Fragen und Problemen tritt auf den
Plan sobald man sich erst die Frage stellt: Wie wird nach dem
Kriege die europdische Kultur sich gestalten? Alles ist im Fluss,
alles ist vorldufig fraglich. Vor allen Dingen der Begriff Kultur
selbst. Dies mochten wir namentlich dem Raisonnement iiber Die
kulturellen Folgen des Krieges, das Herr Konrad Falke in Nr. 1 dieses
Jahrgangs von Wissen und Leben anstellte, entgegenhalten. Dass
einzig und allein in der Form des Lebens die Kultur liege, wie er
behauptet, ist eine #sthetisierende Theorie, die vielleicht vor dem
Kriege in einigen literarischen Zirkeln Glauben fand. Man wird
sich aber darauf besinnen, dass im Begriff Kultur Form und Inhalt
einander organisch bedingen. Die schéne Form ist kein Ding fiir
sich, sondern ein accidens des tfichtigen, gesunden Inhaltes. ,Reif
sein heifit alles!“ Dies goethe’sche Wort zeigt uns in welchem Punkte
Form und Inhalt, im Materiellen wie im Geistigen, zur Einheit, zur
Kultur werden. Kultur ist ein Pflegen, Hegen und Ziichten be-
stimmter Eigenschaften; sie ist kein Samariterdienst am Unbheil-
baren. So betrachtet ist es ein Widerspruch, wenn Falke ,auch der
zartesten, lebensuntiichtigsten Kultur“ das Wort redet. Das , Stirb
und Werde“, die dionysische Tragddie des arischen Edelblutes
wollen wir nicht als kritische Norgler, aber auch nicht im Dienst
morschgewordener Idole einer iiberlebten Pseudokultur miterleben.

»Was fallen will, das sollt ihr auch noch stofien!“ Dieser
harte Befehl Zarathustras soll das Evangelium unserer Zukunfts-
kultur sein. Angstlichen Gemiitern machen wir dabei von vorn-
herein die Konzession, dass sich dies Wort nicht gegen die sozialen
und sanitdren Bestrebungen verniinitiger Nichstenliebe richtet.

399



Erblicken wir darin auch nicht, wie Viele meinen, die ganze Huma-
nitdt, so doch einen wesentlichen Bestandteil der Humanitdt in
unserem Sinne. Was fallen will, fallen soll und fallen muss ist
eine lange Reihe politischer, sozialer, nationaler, chauvinistischer,
iuristischer, moralischer, religiéser und asthetischer Doktrinen, von
denen nur allzu sehr Goethes Wort gilt: ,Es erben sich Gesetz
und Rechte wie eine ewige Krankheit fort.“ Diese chinesischen
Mauern des Menschengeistes, ein Rudiment aus dem Mittelalter,
werden durch den Krieg ins Wanken gebracht. Im kréftigen, ver-
einten Stofien, in dieser vorldufigen Destruktion erblicken wir die
positive Hauptaufgabe der Intellektuellen unserer Zeit. Uber die
volkischen Schranken hinweg wird so die Internationale der Kultur
triumphieren und kann durch geistige Evolution des Humanitats-
begriffes vor der von allen Seiten drohenden politischen Revolution
mit ihren sinnlosen Schrecken Europa erretten. Darin liegt der
,grofle Sinn Derer, die es erleben*.

RIFFERSWIL ERWIN SCHAFFNER
oaao

AN EINEN LIEBEN DEUTSCHEN DICHTER
H. H. ZU EIGEN
Von EMIL SCHIBLI

Ich habe alles Licht und allen Weg verloren,
Und wandere allein, in tiefer Not und Qual!
Dein Lied nur ist mir Trost. Dein Lied aus Not geboren.
Du bist mein guter Freund und Bruder allzumal!

Und ob ich auch allein um die Erfiillung ringe,
Und ob ich allzeit wei8: dir bin ich fremd und fern,
Dein Lied weckt meine Seele, dass sie mit dir singe,
Und was uns eint: Wir haben weder Gliick noch Stern!

Uns ist gegeben, immer ohne Ziel zu wandern
Und immer ohne Rast und immer ohne Ruh
Auf fremden Stralen fort; von einem Ort zum andern.
Wo eine Tiire offen steht, schligt man sie zu!

Nimm diesen Gruf, einsamer lieber Sturmgeselle!
Ich bin von langer, schwerer Irrfahrt miid wie du.

Wir beide kennen keines Heimathauses Schwelle . . .
Nun sucht mein Herz wie deins die letzte ewige Ruh.

ooo

400



	Zum Kampf der Geister

