
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1914-1915)

Artikel: Zum Kampf der Geister

Autor: Schaffner, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM KAMPF DER GEISTER
„Damit ein Ereignis Größe habe, muss zweierlei zusammen

kommen : Der große Sinn Derer, die es vollbringen und der große
Sinn Derer, die es erleben. An sich hat kein Ereignis Größe, und

wenn schon ganze Sternbilder verschwinden, Völker zu Grunde
gehen, ausgedehnte Staaten gegründet und Kriege mit ungeheuren
Kräften und Verlusten geführt werden: Über vieles derart bläst
der Hauch der Geschichte hinweg als handle es sich um Flocken."

Diese Worte Nietzsches, mit denen er seine vierte Unzeitgemäße
Betrachtung eröffnet, sind heute recht zeitgemäß geworden. Zwar
kann man nicht mit Schiller klagen, dass die große Zeit ein kleines
Geschlecht finde. Wenigstens am großen Sinn „Derer, die es

vollbringen" — und das sind schließlich die einfachen, schlichten
Soldaten — dürfen wir nicht zweifeln. Nie haben die Tugenden
der Vaterlandsliebe, der Tapferkeit, der Treue, des Ausharrens, der
Kameradschaft in hellerem Glänze gestrahlt. Und zwar verdienen
dies hohe Lob dieser ausschließlich kriegerischen Tugenden die
Soldaten aller kriegführenden Staaten.

Wie steht es aber mit dem „großen Sinn Derer, die es
erleben"? An Fragen dieser Art hat schon der Artikel von Herr
Prof. Bovet: Wo bleibt die KritikP1) gerührt.

Dieser verdienstliche Mahnruf zur Besonnenheit, ein einsamer
Stern in der trüben Wetternacht der Leidenschaften, richtete sich

allerdings nur an eine Kategorie der Intellektuellen, an die Gelehrten.

Gegen die Professorenphalanx, die das unter schweren
geistesgeschichtlichen Kämpfen errungene Prinzip der wissenschaftlichen
Kritik in diesen kritischen Tagen preisgab und mit einem gewaltigen

') Wissen und Leben, Heft 1, 1914, Jahrg. VIII.

393



Rückschritt in die Scholastik der Welt mit der Enumeration von
Autoritäten die Heilswahrheit verbürgen will.

Mit Recht wendet sich jeder redlich Denkende ab von dieser

politischen Patristik, die sich in einer unvorsichtigen, leidenschaftlichen

Weise mit ihrem Namen für Tatsachen verbürgt, die dem
Bereich des wirklich Bewiesenen vorläufig noch entzogen sind.

Autorität gegen Kritik! Damit gibt uns der Krieg ein
unerfreuliches Repetitorium der Geistesgeschichte der letzten tausend
Jahre. An „Kritik" hat es zwar seit Kriegsbeginn nie gefehlt.
Gekrittelt, genörgelt, auf Grund einseitiger Feststellungen verdammt
und Ai/z-gerichtet wurde auf allen Seiten. Zu der Bovet'schen
Feststellung, dass der Begriff der Wissenschaft unter dem Einfluss des

Merkantilismus gesunken sei, kann man ergänzend sagen, dass
das Wissen, dessen Schiboleth eben „kritisch" hieß, eine

ungeheuerliche Überschätzung erfahren hatte in den letzten Jahrzehnten.
Und zwar dies nicht nur im Gegensatz zum Glauben, wie Herr
Prof. Bovet meint, sondern im Gegensatz und auf Kosten des

ganzen Gefühlslebens, das auf der gesamten aïofhioLç im weitesten
Sinne beruht. Gefühl, Empfindung war nur noch ein Objekt der

Psychoanalyse, wurde aber unter Gelehrten sonst in Wort und
Schrift ängstlich, wie eine res pudenda, vermieden. Das
wissenschaftliche Prinzip der Kritik war entartet zu einem sterilen
Skeptizismus. Die Spezialisierung der Wissenschaften, gegen die Nietzsche

im Zarathustra und in seinen Unzeitgemäßen in heiligem
Zorne kämpfte, hatte eine Verkümmerung des wissenschaftlichen
Menschen zur Folge. So kam es, dass jetzt „Winkelintellekte",
nach Nietzsches Ausdruck, das welthistorische Geschehen von ihrer

engen Froschperspektive aus beurteilen. Von diesen „abstraicteurs
de quintessence", die Rabelais verhöhnt, hat jeder seine Spezialität,
worin er durch das vielberühmte „kritische Wissen" Meister ist,
und wenn es nur „das Gehirn des Blutegels" wäre, wie Zarathustra
spottet.

So ist ganzen Generationen heutiger Gelehrter durch diesen
akademischen Spezialitätendrill die eine Haupteigenschaft des
wirklichen Kulturmenschen abhanden gekommen, eigentlich weg
gezüchtet worden, nämlich die Fähigkeit, die Tatsachen alles
Geschehens im Mikro- und Makrokosmos in ihren großen ursächlichen
Zusammenhängen und Verknüpfungen zu sehen. Groß sehen!

394



und zwar nicht in einem uferlosen Triebsand eines historisierenden
Dilettantismus herumirrend, der eben so wenig brauchbare Resultate

liefert, wie die alles zerfasernde, myopisch eingestellte Skepsis,
sive entartete Kritik, sondern in jener vorbildlichen Art, wie sie

Göthe Schiller im Epilog zur Glocke nachrühmt. „Im dunkeln
Buch mit heiterm Blicke" lesen, braucht allerdings mehr als ein
auf empiristischen Krimskrams eingestelltes „kritisches" Vermögen.
Dazu braucht es vor allen Dingen jene Gerechtigkeit höchster

Art, die nicht auf Paragraphenkenntnis dieses oder jenes
Gesetzbuches, dieser oder jener Moral, abstellt, sondern auf die allgemein
und jederzeit gültigen Gesetze alles menschlichen Handelns, die
im ungeschriebenen Gesetzbuch der Humanität festgelegt sind.

„On ne peut être juste si on n'est humain." Von Vauvenargues
stammt dies Wort. Wenn auch im gegenwärtigen Chaos der
Leidenschaften alle Maßstäbe des Rechts und der Moral wertlos geworden
sind, in dieser Maxime haben wir einen Leitstern zu bessern Tagen.
Freilich dürfen wir die Humanität nicht in sentimental-weinerlichem
Sinne auffassen, wie es vor dem Krieg geschah. Daraus resultierte

— dies beweisen die Tatsachen — keine Gerechtigkeit, wie sie

unserer Zeit not tut, sondern ein selbstgerechtes Kritteln und
Nörgeln, ein zweck-, ziel- und sinnloses Gerede über Moral
und Kultur.

Über deutsche, französische und englische Kultur haben jetzt
tausend Leute geschrieben. Keiner sah, dass durch die Tatsachen
dieses Krieges das Problem: „Was ist Kultur? und wie ist Kultur
möglich?" der Menschheit auf eirte neue, unerhört eindringliche
Art gestellt wird.

In ungeheurem Tiegel sind durch das Feuer der Kriegsleidenschaften

die althergebrachten Begriffe von Recht, Moral, Gesittung,
kurz alle Gesetze der Kulturvölker in weißglühenden Fluss gebracht.
Statt nun darauf zu denken dies Glockengut in eine einzige Glocke
von reinem, vollem Klange, zu einer arischen, alle indogermanischen

Völker umfassenden Kultur zu gießen, rüstet sich jede
Nation, und in jeder Nation jede wissenschaftliche, artistische oder

politische Clique mit einem Raub am Allgemeingut durch ein
Sonderkanälchen ihre eigene, alte Narrenschelle wieder zu gießen.
Dann soll das Narrengeläute der Nationalisten, der Chauvinisten,
der „Pan"-isten aller Art, überhaupt aller -isten, -ianer — und

395



-iker wissenschaftlicher, künstlerischer, politischer, soziologischer,
religiöser Observanz wieder von neuem beginnen. Sollen wirklich
die ungeheuren Blutopfer, die jetzt gebracht werden, durch den

„kleinen Sinn Derer, die es erleben" zu einem Schauspiel
welthistorischen Unsinns werden?

Alle Völker, alle Regierungen lehnen die Verantwortlichkeit
für den Kriegsausbruch ab. Niemand findet den Mut, sich als

Angreifer zu bekennen ; alle wollen Verteidiger sein. Soll das heißen,
dass keine Regierung ein Kriegsziel nennen kann, das vor den

strengen Richteraugen der vergangenen und der kommenden
Geschlechter ohne Scham bestände? Dass alle irgendwie nennbaren
Ziele angesichts des Ewigkeitswillens der Menschheit, den man

Kultur nennt, zu entsetzlich kleinen, krämerhaften, hässlichen Lüsternheiten

und sehr animalischen Begehrlichkeiten des Menschen von
heute zusammenschrumpfen? Eine andere als diese, die heutige
„Kultur" in erbärmlicher, widerlicher Nacktheit zeigende Deutung,
könnte nur der finden, der in allem Geschehen, im materiellen
wie im geistigsten, das grause Spiel sinnlosen Zufalls sähe, in das
der menschliche Geist gleichsam zur Erlösung vom tödlichen
Albdruck der Willensunfreiheit das tröstliche Gesetz von Ursache und

Wirkung hineingesehen hätte.
Vor diesen beiden gleich trostlosen Alternativen rettet den

Intellektuellen, den Kulturgläubigen unserer Tage nur ein Drittes.
Was Soldaten, Krämer und Diplomaten nicht können und nicht
wagen, wird ihm zur höchsten Pflicht: der Sinnlosigkeit dieses
brudermörderischen Krieges zwischen den arischen Edelvölkern
einen Sinn und ein Ziel zu setzen. Dieses große Ziel, das freilich
noch im fernen Reich des Ideales wohnt, ist eine gemeinsame
arische Kultur.

Die kulturgeschichtliche Tatsache, dass durch den Zusamrnen-
schluss verschiedener völkischer oder stammhafter Kulturen eine

große, wertvolle Kultur geschaffen wird, können wir historischgenetisch

an Griechenland und Rom sehen. Statt eines merkantilen
Imperialismus, der wenigstens eines der schamvoll verschwiegenen
Ziele dieses Krieges zu sein scheint, postulieren wir eine kulturelle
Symmachie der jetzt kriegführenden Völker. Welches Volk dabei
die Hegemonie als Primus inter pares einnimmt, kann dem
Kulturhistoriker grundsätzlich irrelevant sein. Vor einer sterilen Unifor-

396



mität, einer Chinoiserie großen Stils, wird diese Zukunftskultur
bewahrt werden durch die mannigfaltigen völkischen Individualitäten,
die nach Stämmen, Sprachen, Temperamenten, Neigungen und

Fähigkeiten so verschieden sind wie einst die vielen griechischen
Landschäftchen und Stadt-Stäätchen, die doch den bis jetzt höchsten,
einzig dastehenden Typus des Kulturmenschen hervorbrachten.
Dies ist ein Ziel, würdig der Würde der Wissenschaft und der
Göttlichkeit der Kunst, des Schweißes der Edeln wert.

Ungeheuer groß ist die Aufgabe die hier der Intellektuellen
harrt. Es hat sich herausgestellt, dass das Weltbild, das in den

letzten Jahrzehnten einige „Affengenealogen", wie Nietzsche
einmal höhnt, aufstellten, dem Kulturwillen der Menschheit nicht
adäquat ist. Der Krieg lehrt die Völker anders, größer zu sehen.
Von ganz sekundärer Bedeutung ist dabei, ob das neue Weltbild
auf „absoluter" „kritischer" Wahrheit beruhe. Die lebenerhaltende,
lebenfördernde Täuschung des schönen Scheins ist ein mindestens
ebenso wichtiges Erfordernis zu höchster Kultur als kritische
Wissenschaftlichkeit. Gerade an der Kultur der Griechen lässt sich
nachweisen, dass mit der Überschätzung der Polymathie, der „Viel-
wisserei", vor der einst Heraklit gewarnt hatte, die wertvollere
Kultur der Vorsokratiker, Homers und Aeschylos der virtuosen-
haften Künstlichkeit des Euripides und der nüchternen, unfruchtbaren

Kompendiengelehrtheit des Aristoteles weichen musste. Wie
bezeichnend im Vergleich zu heutigen Verhältnissen ist es doch,
dass diese vollblütige Hellenenkultur, deren Reich allerdings „nicht
von dieser Welt" war, abgelöst wurde durch den Länderhunger
des barbarischen Alexander, des Schülers des Aristoteles, der,

allerdings indirekt, so zum Urheber der alexandrinischen Kultur
und der Scholastik wurde. Sind nicht Länderhunger und nüchterner
Alexandrismus heute die Hauptmerkmale des Wissenschaft und
der Politik?

Vor allen Dingen wird es nötig sein, den Begriff „Kultur"
einer Revision und Reformation zu unterziehen. Ist dieser Begriff
auch kein absoluter, sondern nach Zeiten und Völkern verschiedener,
so ist er doch gerade insofern festgelegt als wir dem Begriff
Humanität einen Vorstellungsinhalt zu geben vermögen. Dabei
soll uns ferne sein, human mit milde, schlaff, nachsichtig, mitleidig
zu verwechseln. Die harte Schule dieses Krieges erinnert die

397



Völker, dass Tugend von taugen und Tüchtigkeit kommt. Durch
diese Festsetzung eines Grundprinzips der neuen Moral und Kultur
werden allerdings einige politische, soziologische, moralische und
religiöse Doktrinen über den Haufen geworfen. Neue Geschlechter
werden diesen Kulturschutt auf die Seite räumen um neuen Werten
Licht und Raum zu schaffen. Die Wahrheit der neuen Zeit wird
wieder das blanke Schwert führen, wird nicht mehr mit Mikroskop
und kritischer Brille bewaffnet sein. Um ihre grandiose Nacktheit
aber wird die Kunst den Schleier der Dichtung weben. So hat

Goethe, so haben die Hellenen die Welt geschaut.
Wäre diese hier nur in kaum geahnten Umrissen gezeichnete

Zukunftskultur eine Utopie, die nie Wirklichkeit würde, so möchte
a lerdings der Kulturgläubige heute verzagen. Betrachtet man das

Gebahren der Intellektuellen, und darunter verstehen wir nicht nur
die Gelehrten sondern auch die Künstler und namentlich die Führer
der Presse, so scheint allerdings wenig Hoffnung zu bleiben. Statt
sich zu bemühen mit einer Gerechtigkeit und Wahrheitsliebe, die
Über dem Ringen steht, wie Romain Rolland in diesen Blättern
schrieb, die erhaben ist über chauvinistische und nationale
Beschränktheiten, die althergebrachten Schranken, die Hass und
Unverstand einst zwischen den Völkern errichteten und die ein
verwerflicher, enger Eigennutz der regierenden Kasten bestehen ließ
und erhielt, niederzureißen, sieht man Koryphäen der Wissenschaft
und geistige Sackträger gleichermaßen emsig bestrebt, diese
Schranken höher zu türmen, die trennende Kluft weiter aufzureißen
und die spärlichen geistigen Fäden, die zwischen den Völkern die
letzten Jahrzehnte geknüpft hatten, alle zerreißen. Aus der
historischen Rumpelkammer werden alte verlogene Rassentheorien den
Völkern aufgetischt, ungefähr ebenso stichhaltig wie die biblische
Legende von Sem, Ham und Japhet. Namentlich bietet hiefür ein

empörendes Beispiel der Kampf zwischen den deutschen und
französischen Intellektuellen. Den Franzosen wird ein ausschließliches

Keltoromanentum suggeriert, was durch die einfache
historische Tatsache widerlegt wird, dass Frankreich seinen Namen vom
germanischen Stamm der Franken hat, dass, nach dem eigenen
Urteil einsichtiger Franzosen (z. B. Stendhals), Westgothen, Burgunder,
Normannen und anderes germanisches Blut im heutigen Frankreich
das eigentlich kulturelle Element bilden. Die Franzosen haben

398



vielleicht besseres germanisches Blut als die Preußen, deren Name
schon slavisch ist, wo aber heute die Hochburg des Panger-
manismus ist.

Und was haben die deutschen Intellektuellen getan um das

Vorurteil gegen französische Kultur, das erst durch Lessing, dann
durch die Freiheitsbarden von 1814 und 1870 geschaffen wurde,
auszurotten? War es politisch opportun, war es geistige Trägheit,
dass in Deutschland die wahre französische Kultur eine terra

incognita blieb, trotzdem die besten Geister der Nation, ein

Schopenhauer, ein Nietzsche immer wieder über die Grenze nach
Westen wiesen und gegen die „Deutschtümelei" eiferten?

Ein ganzer Heerbann von Fragen und Problemen tritt auf den
Plan sobald man sich erst die Frage stellt: Wie wird nach dem

Kriege die europäische Kultur sich gestalten Alles ist im Fluss,
alles ist vorläufig fraglich. Vor allen Dingen der Begriff Kultur
selbst. Dies möchten wir namentlich dem Raisonnement über Die
kulturellen Folgen des Krieges, das Herr Konrad Falke in Nr. 1 dieses

Jahrgangs von Wissen und Leben anstellte, entgegenhalten. Dass

einzig und allein in der Form des Lebens die Kultur liege, wie er
behauptet, ist eine ästhetisierende Theorie, die vielleicht vor dem

Kriege in einigen literarischen Zirkeln Glauben fand. Man wird
sich aber darauf besinnen, dass im Begriff Kultur Form und Inhalt
einander organisch bedingen. Die schöne Form ist kein Ding für
sich, sondern ein accidens des tüchtigen, gesunden Inhaltes. „Reif
sein heißt alles!" Dies goethe'sche Wort zeigt uns in welchem Punkte
Form und Inhalt, im Materiellen wie im Geistigen, zur Einheit, zur
Kultur werden. Kultur ist ein Pflegen, Hegen und Züchten
bestimmter Eigenschaften; sie ist kein Samariterdienst am Unheilbaren.

So betrachtet ist es ein Widerspruch, wenn Falke „auch der

zartesten, lebensuntüchtigsten Kultur" das Wort redet. Das „Stirb
und Werde", die dionysische Tragödie des arischen Edelblutes
wollen wir nicht als kritische Nörgler, aber auch nicht im Dienst
morschgewordener Idole einer überlebten Pseudokultur miterleben.

„Was fallen will, das sollt ihr auch noch stoßen!" Dieser
harte Befehl Zarathustras soll das Evangelium unserer Zukunftskultur

sein. Ängstlichen Gemütern machen wir dabei von
vornherein die Konzession, dass sich dies Wort nicht gegen die sozialen
und sanitären Bestrebungen vernünftiger Nächstenliebe richtet.

399



Erblicken wir darin auch nicht, wie Viele meinen, die ganze Humanität,

so doch einen wesentlichen Bestandteil der Humanität in
unserem Sinne. Was fallen will, fallen soll und fallen muss ist
eine lange Reihe politischer, sozialer, nationaler, chauvinistischer,
iuristischer, moralischer, religiöser und ästhetischer Doktrinen, von
denen nur allzu sehr Goethes Wort gilt: „Es erben sich Gesetz

und Rechte wie eine ewige Krankheit fort." Diese chinesischen
Mauern des Menschengeistes, ein Rudiment aus dem Mittelalter,
werden durch den Krieg ins Wanken gebracht. Im kräftigen,
vereinten Stoßen, in dieser vorläufigen Destruktion erblicken wir die

positive Hauptaufgabe der Intellektuellen unserer Zeit. Über die
völkischen Schranken hinweg wird so die Internationale der Kultur
triumphieren und kann durch geistige Evolution des Humanitätsbegriffes

vor der von allen Seiten drohenden politischen Revolution
mit ihren sinnlosen Schrecken Europa erretten. Darin liegt der

„große Sinn Derer, die es erleben".
RIFFERSWIL ERWIN SCHAFFNER

AN EINEN LIEBEN DEUTSCHEN DICHTER
H. H. ZU EIGEN

Von EMIL SCHIBLI

Ich habe alles Licht und allen Weg verloren,
Und wandere allein, in tiefer Not und Qual!
Dein Lied nur ist mir Trost. Dein Lied aus Not geboren.
Du bist mein guter Freund und Bruder allzumal!

Und ob ich auch allein um die Erfüllung ringe,
Und ob ich allzeit weiß: dir bin ich fremd und fern,
Dein Lied weckt meine Seele, dass sie mit dir singe,
Und was uns eint : Wir haben weder Glück noch Stern

Uns ist gegeben, immer ohne Ziel zu wandern
Und immer ohne Rast und immer ohne Ruh
Auf fremden Straßen fort; von einem Ort zum andern.
Wo eine Türe offen steht, schlägt man sie zu

Nimm diesen Gruß, einsamer lieber Sturmgeselle!
Ich bin von langer, schwerer Irrfahrt müd wie du.
Wir beide kennen keines Heimathauses Schwelle
Nun sucht mein Herz wie deins die letzte ewige Ruh.

400


	Zum Kampf der Geister

