
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: Kant, Goethe - Chamberlain [Fortsetzung]

Autor: Falke, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KANT, GOETHE — CHAMBERLAIN
(Fortsetzung)

Im zweiten Vortrag wird Goethe Leonardo gegenübergestellt:
dem Nichtmathematiker der mathematische Kopf; dem reinen Blick,
der bei empfänglichem Gemüt die den Erfahrungstatsachen
zugrundeliegende Idee wie etwas Wirkliches wahrnimmt, der scharfe
Blick, der die Umdrehung der Erde und den Blutkreislauf vor
der „offiziellen" Entdeckung vorherschaut — der Mann, der die
Natur nicht nur abspiegeln, sondern erkennen (und durch Erkenntnis

meistern will. Die Gegensätze, von denen die Rede ist, sind
Anschauung und Begriff: die Anschauung erfasst die Erfahrung
ganz und bis zur Ideentiefe, der Begriff von ihr nur das, was ihr
Allgemeingültiges anhaftet. Das Wesen der Wissenschaft wird
enthüllt: sie will von der Natur nicht durch Symbole Ideen vermitteln,

sondern ihren Mechanismus aufdecken.

Sobald wir die Natur nicht nur anschauen, sondern über sie
nachdenken — das Geschaute irgendwie verknüpfen — so
bedeutet das Bewegung. Bewegung setzt Raum (für den äußern
Sinn) und Zeit (für den innern Sinn) voraus; Raum und Zeit
sind jedoch an sich nichts Bewegliches. Innerhalb der sinnlichen
Erfahrung müssen wir daher einen empirischen und einen reinen
Teil unterscheiden: wie uns ein Gegenstand in Raum und
Zeit erscheint, ist empirische; dass er uns in Raum und Zeit
erscheint, reine Tatsache. Wenn die Psychologen experimentell zu
der Annahme gelangt sind, die Raumanschauung „sei schon bei
der Geburt vorhanden", so sprechen sie dieselbe Wahrheit aus,
die Kant (aber unter einem ganz andern Gesichtswinkel) mit den
Worten ausdrückt: Die Vorstellung des Raumes wohnt uns als
Form unserer sinnlichen Anschauung bei (und das heißt als die

Bedingung aller Erfahrung), ehe noch ein wirklicher Gegenstand
unsern Sinn durch Empfindung bestimmt hat! Dasselbe gilt für
die Zeit, ohne die eine Verknüpfung von Einzelheiten (und
Einheiten) nicht möglich wäre. Die Wissenschaft aber, deren
Erkenntnisse in Raum und Zeit — also überall, wo der Mensch
hinkommen kann, und ohne Ansehung der Gegenstände — stets
Gültigkeit haben, heißt Mathematik; und die auf die Natur
angewandte Mathematik nennen wir Physik.

601



Da es in Raum und Zeit nur Größen, keine Eigenschaften
mehr gibt; da mithin die Mathematik alles Qualitative in ein
Quantitatives übersetzen muss, wenn sie von ihm etwas aussagen
will: so erhellt von vornherein, dass die mathematische Physik
von der ganzen, großen Natur eigentlich nur ein Gespenst sieht;
ihre Erkenntnisse sind ungeheuer beschränkt — und doch, weil
allgemeingültig, allmächtig. Und das ist die überaus wichtige,
jeden Wissensdünkel durchaus in seine Schranken
zurückweisende Einsicht Kants: „Physik ist die Naturforschung nicht
durch Erfahrung, sondern für Erfahrung!" — das heißt: während
die meisten Menschen glauben, die Physik lasse uns die Natur
erkennen, wie sie ist, enthüllt sie uns nur die dem menschlichen
Geiste zugängliche Seite der Natur, nicht mehr, aber auch nicht
weniger; je mathematisch reiner, je allgemeingültiger eine Wissenschaft

ist, desto entfernter steht sie der vielgepriesenen „Objektivität",

desto mehr vermenschlicht sie die Welt, in dem sie zeigt,
wie der Mensch sie theoretisch zu verstehen hat (woraus er dann
oft genug auch die Erkenntnis sieht, wie sie praktisch zu
bebehandeln ist.) „Der Mathematiker ist Meister über die Natur!"
urteilt Kant.

„Doch was weiß ein Meister von seinem Sklaven?" fragt
Chamberlain. „Nicht als die Arbeit, die er ihn verrichten lässt!

— Goethe steht der Natur in einer andern Gemütsverfassung
gegenüber, darum auch in einer anderen Geistesverfassung.
Nicht meistern will er die Natur, sondern sie innerlich besitzen;
nicht sie soll für ihn arbeiten, sondern er für sie; er will sie

wiedergebären und hierdurch sie sich aneignen". Und erschöpfend
schildert Chamberlain den Unterschied zwischen dem die Ideen
ahnenden Künstler und dem mit Begriffen arbeitenden Denker:
„Freilich umfasst auch Goethes Idee von der Metamorphose, wie
jede menschliche Erkenntnis, die Vorstellung der Bewegung; doch
anstatt sich ihr wie ein Schiffer dem Strome anzuvertrauen,
schwebt sie wie ein Aar in die Höhe, von wo aus gesehen der
lebendige eilende Fluss zugleich Bewegung und Ruhe ist,

Bewegung als inneres Daseinsgesetz, Ruhe als Gestalt. Die Mathematik

— und in einem weiteren Sinne die gesamte eigentliche
Wissenschaft, da diese überall dem einen Trieb gehorcht, Mathematik

zu werden — die Mathematik besitzt keine andere Fähig-

602



keit und Funktion als die Analyse des Werdens; selbst das
Ruhende muss sie in Bewegung auflösen, sonst kann sie ihm nicht
beikommen. Worauf Goethes Bemühungen dagegen ausgehen,
ist nicht analytisches Wissen, sondern intensivstes Erschauen —
„die Welt des Auges" — und dessen Gesetz ist nicht das Werden,
sondern das Sein". Goethes ganze Naturkunde, meint
Chamberlain, könne eine Anleitung zum Sehen genannt werden. „Die
Wissenschaft hat seine Gedanken gebraucht, wie sie den Augenspiegel
gebraucht: um in die Tiefe zu sehen, um Tatsachen zu entdecken".

Wie sehr alle Wissenschaft, sobald sie exakt werden will, eine

Vernichtung des Anschaulichen im gewöhnlichen Sinne bedingt,
zeigt sich am besten in der Optik und in ihr an dem Streit, der
sich um Goethes Farbenlehre erhoben hat; es ist ein Streit nicht
um eine Sache, sondern um Standpunkte. Goethe, der
Anschauende, spricht von Farben; der Physiker aber arbeitet mit
dem aus den Farben abgeleiteten Gedanken Licht: während
Goethe bescheiden begreifen will und hiefür mit der bloßen
Anschauung auskommt, will der Physiker erklären, auf eine Einheit
zurückführen ; und so ist er auf eine Schwingungstheorie verfallen,
die außer dem Licht noch viel mehr (nämlich Elektrizität, Magnetismus

etc.) verständlich machen soll. „Wenn aber die besten

Köpfe unter uns darüber im Unklaren sind; wenn sie immerfort

Methode und Materie verwechseln; wenn sie vermeinen, sie

hätten „durch Erfahrung" festgestellt, die Farben seien „eine
verschiedene Anzahl Ätherschwingungen", während doch diese

angeblichen Schwingungen mit allem, was drum und dran ist, nur
eine Methode „für Erfahrung" bedeuten — das heißt, eine
Methode, erfunden, um das Gebiet der Erfahrung zu erweitern, nicht
aber eine Methode, um dem Erfahrenen selbst in seinem Wesen
auch nur einen Zollbreit näher zu kommen: dann entsteht die
bedauerliche Konfusion, die uns heute umgibt und durch die
dasjenige in uns, was man als das Unschuldige, das Weibliche, das

Empfangende, das Gebärende bezeichnen kann — nämlich die

Anschauung — arg gefährdet wird".
Aus reiner Anschauung, die nichts von Vorher und Nachher,

Ursache und Wirkung weiß, sondern auf das Ganze geht, ist
Goethes Gleichnis herausgeboren: „Vergebens bemühen wir uns,
den Charakter eines Menschen zu schildern ; man stelle dagegen

603



seine Handlungen, seine Taten zusammen, und ein Bild des
Charakters wird uns entgegentreten Die Farben sind Taten des

Lichts, Taten und Leiden. In diesem Sinne können wir von
denselben Aufschlüsse über das Licht erwarten". Es war Goethe
geradezu zuwider, durch eine „Erklärung" die Phänomene „bei
Seite zu bringen", anstatt „durch eine innigere Teilnahme das
Einzelne kennen zu lernen und ein Ganzes zu erbauen" — ein
solcher „Anschauer" [geht überall auf ein Bild, auf die Gestalt

aus; wenn er sie auch aus zeitlich aufeinanderfolgenden Einzelzügen

hat zusammenschließen müssen, so interessiert ihn doch
nicht, ob zwischen ihnen ein Kausalband bestehe. Erfahrung ist
nach Kant auf alle Fälle „ein Produkt des Verstandes aus
Materialien der Sinnlichkeit"; aber es macht einen Unterschied aus,
ob das Element des Verstandes oder das der Sinnlichkeit bevorzugt

wird. Eine Betonung des Anschaulich-Sinnlichen, wie sie
Goethes Farbenlehre darstellt, bedeutet für uns Verstandesmenschen,
die wir nur noch im bloß historischen Verfahren einer Zurück-
führung der Wirkung auf die Ursache selig sind, heilende Medizin.

Was nun Goethe von Leonardo trennt — die Fähigkeit
der Ideenbildung — das nähert ihn Kant. Erblickte Goethe in
der äußern Natur als höchste Idee das, was er Gott-Natur nennt,
so entdeckte Kants nach innen gerichteter Blick die Idee der
Freiheit; eine Idee, die nicht dargestellt, sondern nur „erlebt"
werden kann, so wie Goethe in der Anschauung unmittelbar die
Natur erlebte. Gerade weil Kant den Mechanismus der
Naturforschung bis in die letzten Falten der menschlichen Seele hineintrug,

entdeckte er zugleich auch, als unmittelbare Erfahrung, dass

inmitten eines Umkreises von unverbrüchlicher Notwendigkeit das

Licht der Freiheit brennt: es gibt nicht nur eine Natur, der der
Wille unterworfen ist, sondern im tiefsten Born unseres Wesens
lebt ein Wille, der sich die Natur unterwirft — und es ist gewiss
kein Zufall, dass der so mathematisch scharf in die äußere Natur
hineinblickende Leonardo fzwar an einer Stelle schreibt „La
nécessita è maestra e tutrice della natura", an einer andern aber
„il dono principal della natura è libertà"! Je mehr, je
unerbittlicher ein Mensch in allem, was ihm „vor den Geist kommt",
die Notwendigkeit erkennt, um so wunderbarer muss ihm das

unbegreifliche „Geschenk" der Freiheit in seinem Busen erscheinen!

604



Als Künstler selber zeigt Leonardo diese scharf getrennte
Doppelheit: dort der kalte, jeder Schwärmerei abholde, aufs Messen
und Rechnen erpichte Theoretiker; hier der Mann, der die
geheimnisvollsten Kunstwerke schafft und sich ihres unvergleichlichen
Eigenwertes als Kunstwerke vollständig bewusst ist. Das sind die
zwei Welten, die Kant mit „dem bestirnten Himmel über mir, dem
moralischen Gesetz in mir" andeutete; sich gegenseitig voraussetzend

und doch wieder ausschließend, denn sie stehen in keinem
Verhältnis von Ursache und Wirkung. Sie können einander zwar
nicht entbehren: „Die Sinnenwelt vermag gar nicht anders als
durch Verstandesschemen vermittelt in die denkende Vernunft
einzutreten, und andererseits kann die Ideenwelt nur dadurch
Sichtbarkeit erlangen, dass sie von der Sinnenwelt sich Symbole
borgt. Jeder Versuch, diese unserer Natur — und das
heißt der gesamten Natur — zu Grunde liegende Zwiefalt zu
leugnen, opfert die eine Hälfte unseres Wesens der andern".

Damit ist der allem Leben eigentümliche Dualismus
festgestellt. Warum aber haben die Menschen von jeher eine so
tiefe Sehnsucht nach einer — sei es religiösen oder wissenschaftlichen

— monistischen Weltdeutung empfunden? Denken wir
daran, dass Kant die beiden Stämme unserer Erkenntnis,
Sinnlichkeit und Verstand, „vielleicht aus einer gemeinschaftlichen,
aber uns unbekannten Wurzel" entspringen lässt! An dieser vor
allem Dasein liegenden Wurzel des Lebens hat jeder Mensch teil;
das Dasein selbst aber entzweit sich in Sinnlichkeit und Verstand,
und jedes Streben nach einheitlicher Weltdeutung muss, wie unser
Leben nun einmal beschaffen ist, notwendig zur Schiefheit führen

* **
Goethe und Leonardo sind zwei Männer, deren „charakteristische

Gebärde des Geistes" entschieden nach außen gerichtet
ist; „bei beiden herrscht das Primat des Auges". Aber „bei
Leonardo ist das Sehen präziser und (in dem weitesten Sinne des

Wortes) .perspektivisch' richtiger; dies verdankt er der Befähigung,
alles Erblickte auf das innere Anschauungsschema zurückzuführen;
vor Goethes Auge dagegen schwanken die Umrisse, er schematisiert

ungenügend und mischt in alles Gesehene sein Denken;
dies gerade schenkt ihm aber die Gabe, bis in die Tiefe der

605



Natur hineinzuleuchten, wo ohne die Lampe des zeugenden
Gedankens dunkle Nacht herrscht. Leonardo erblickt das Verhältnis

der Dinge zueinander, Goethe ihr Verhältnis zum Menschengeist;

in Leonardos Verstand wiegt das männliche Element vor, in
Goethes finden sich unverkennbare weibliche Bestandteile; daher denn
Leonardos Denken scharf, mechanistisch, wissenschaftlich und leicht
fasslich ist, Goethes dagegen tiefer, schillernder und unausdenkbar,

weil von nicht in Worte zu bändigenden Ahnungen trächtig".
Diesen beiden Männern mit dem „Blick nach außen" stellt
Chamberlain in den folgenden zwei Vorträgen zwei Männer
entgegen, die „zuvorderst sich selbst — ihr eigenes Denken —
befragen und erst hinterher die Natur": Descartes und Giordano
Bruno. Descartes ist dabei der kritische Denker, der Kant
vorarbeitet; Bruno der dogmatische, der im Gegensatz zu Kant steht.

Descartes Natur ist nicht auf Dinge, sondern auf Verhältnisse
gerichtet. Die von ihm erfundene analytische Geometrie, durch
die Gestaltetes in Gedachtes, Gemessenes in Gezähltes (und
umgekehrt) verwandelt werden kann, erleuchtet das gegenseitige
Verhältnis von Sinnlichkeit und Verstand in ähnlicher Weise, wie die
Camera obscura das Wesen des Auges dem Begreifen näher
gerückt hat. Chamberlains Formel lautet: „Descartes' auszeichnende
Gabe war, das Sichtbare unsichtbar und das Unsichtbare sichtbar
zu machen".

Descartes hat damit auf dem Gebiete der exakten Wissenschaft

festgelegt, was überhaupt ein tiefstes Bedürfnis des

Menschengeistes ist: der praktisch Anschauende gerät auf Ideen, der
theoretisch Denkende aber weiß sich oft nur bildlich verständlich zu
machen. Die allgemeingültige Anwendung hievon fasst Kant in
die Worte zusammen : „Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen

ohne Begriffe sind blind. Daher ist es eben so notwendig,
seine Begriffe sinnlich zu machen, das ist ihnen den Gegenstand
in der Anschauung beizufügen, als seine Anschauungen sich
verständlich zu machen, das ist sie unter Begriffe zu bringen".
Denn: „Durch die bloße Anschauung ohne Begriff wird der

Gegenstand zwar gegeben, aber nicht gedacht; durch den Begriff
ohne korrespondierende Anschauung wird er gedacht, aber keiner
gegeben; in beiden Fällen wird also nichts erkannt".

606



Nun zeigt es sich, dass Gedanken sich nicht ohne weiteres
in Anschauung verwandeln können; sie setzen ein „Symbol"
(notwendige Form) voraus, in dem alle Anschauung enthalten ist: den
Raum. Und ebenso vermag die Anschauung nicht ohne weiteres
zu Begriffen zu werden; diese setzen ein „Schema" voraus, die

„reinen Standesbegriffe", die Kategorien. „So wie der Raum die

Bedingung der Anschauung enthält, so sind die Kategorien nichts
anderes als die Bedingungen des Denkens; sie sind Gedankenformen,

die das Vermögen enthalten, das mannigfaltige in der
Anschauung Gegebene in Ein Bewusstsein zu vereinigen; und da

Erfahrung „Erkenntnis durch verknüpfte Wahrnehmungen" ist, so
sind die Kategorien „Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung".
(Zum Beispiel: In dem Urteil „Das Zimmer ist groß" stammen
Gegenstand, Satzband und Aussage von den drei Stammbegriffen
Beharrlichkeit, Dasein, Vielheit her; diese Stammbegriffe an sich
vermitteln keine Erkenntnis, und doch wäre ohne sie Erkenntnis
nicht möglich!)

Ein näherer Blick auf die analytische Geometrie bringt uns
rasch weiter. Die Umwandlung von Gestalt in Zahl geschieht
dadurch, dass die geometrische Gestalt zu einem Liniensystem
in Beziehung gesetzt wird. Der Angelpunkt der ganzen Methode
ist „die Aufstellung der geraden Linie als eines Zwischengliedes
zwischen Gestalt und Zahl. Und das heißt soviel als: es ist die

Entdeckung desjenigen Punktes, wo innerhalb der Größenlehre
Sinnlichkeit und Verstand, Anschauung und Denken ineinander
übergehen, wo das Sichtbare unsichtbar wird und umgekehrt".

Ganz ähnlich verfährt Kant. „Was für Descartes' Mathematik
die gerade Linie, das ist für Kants Analyse des Menschengeistes
die Zeit. Die gerade Linie ist insofern nicht Gestalt, als sie das

einzige Sichtbare ist, das keinerlei Gestalt erzeugt, und sie ist
insofern nicht Zahl, als jede gerade Linie jede beliebige Zahl
darstellen kann, also dem Zahlbegriff gegenüber völlig indifferent
bleibt; und dennoch liefert sie allein den Stützpunkt zur Umwen-
dung von Gestaltenlehre in Zahlenlehre und umgekehrt. — Genau

ebenso verhält es sich mit der Zeit. Diese liegt ganz außerhalb

der Verstandesbegriffe; ebenso liegt sie aber auch außerhalb
aller Wahrnehmung. Die Zeit ist weder Anschauung noch
Begriff, kann aber aus beiden nie entfernt werden; das heißt wir

607



können ohne Zeit weder anschauen noch begreifenChamber-
lain betont dadurch, ganz im Sinne Kants und entgegen der
landläufigen Redensart von der „Idealität von Raum und Zeit" (als ob
beide gleichwertig wären!): „Der Raum ist die einzige Form alles
reinen Anschauens; die Zeit [aber] ist ein Mittelding zwischen
Anschauung und Verstand, welches an und für sich weder
angeschaut noch gedacht werden kann".

Wie tief Chamberlain den Dingen und ihrer sprachlichen
Fassung auf den Grund geht, zeigt eine Fußnote: „Das echt
deutsche Wort für „gerade Linie" ist „Zeile" (mittelhochdeutsch
Zîl); und Zeile stammt aus derselben germanischen Wurzel ti wie

„Zeit". Indogermanisch lautet diese Wurzel dî; und da ist es

von Bedeutung, dass die indische Göttin des unermesslichen
liehen Raumes A-diti hieß, also Zeit-lose; ohne Zeit kann kein
Raum gemessen werden ; das Unermessliche ist für ein metaphysisch

beanlagtes Volk nicht das ungeheuer Große, sondern
dasjenige, welches außerhalb aller Messbarkeit — außerhalb „Zeile"
und „Zeit" — liegt". Völlig klar wird die Vermittlerrolle der
Zeit durch die Bemerkung: „Offenbar entspricht die Zeit als
Dauer den mathematischen Gestalten der Geometrie, und die
Zeit als hinfließende Bewegung ist die Grundlage der
Zahlenbegriffe".

Jetzt sehen wir den Menschen, wie alles Lebendige, auf der
„Zeile der Zeit" dahinwandeln ; es steht jederzeit in seinem
Belieben, sich auf ihr der Anschauung oder dem Denken zuzuwenden:
es sind zwei durchaus verschiedene Gebiete ; was aber — soweit
es sich um reine, also mathematische Erkenntnis handelt! — in dem
einen Gültigkeit hat, hat es auch in dem andern. Die hier
zutage tretende Gegensätzlichkeit von Denken und Anschauen, die
ohne einander doch nicht bestehen können, findet ihre stärkste
Vergrößerung in den Begriffen „Ich" und „Welt" — „Nichts hindert
uns [sagt Chamberlain] das Ich als die unsichtbare Welt, die Welt
als das sichtbare Ich aufzufassen".

(Hier möge die bescheidene Frage erlaubt sein, ob nicht
unser gesamtes Leben überhaupt, allerdings dann ohne objektive
Gültigkeit, in einem ähnlichen Prozess verläuft: ob nicht die
unzähligen empirischen Erfahrungen als Gefühle in den Kern unseres
Wesens eingehen und — nach einer „algebraischen Umrechnung",

608



die niemand genau kennt — wieder als Wollen und Tun in
die sogenannte Außenwelt zurückstrahlen? Dieses Problem
scheint mir für die Psychologie denselben Platz einzunehmen wie
für die Erkenntnistheorie das oben behandelte; wenn die
Erkenntnistheorie die bleibende formelle Beschaffenheit aller
Erfahrung, vor ihrem kausal bestimmtes Inkrafttreten, beleuchtet, so
gilt es dort, gerade das kausale Fortschreiten des Lebens, nach
seiner inhaltlichen Wechselwirkung von außen (Erkenntnis) nach
innen (Gefühl) und wieder nach außen (Handeln), zu erhellen.
Dieser Hinweis möchte zugleich auf die lang genug verkannte
absolute Verschiedenheit von Psychologie und Erkenntnistheorie
mit Nachdruck aufmerksam machen 1)

*
* *

Nach Descartes, der sein eigenes Denken wie ein sinnfällig
gegebenes Phänomen der Natur betrachtet, behandelt Chamberlain

Giordano Bruno, der dem Sinnenzeugnis eher misstraut.
Dieses Kapitel enthält gleich zu Anfang einen Exkurs über die
Geschichte der Philosophie, oder vielmehr eine „unentbehrliche
Ergänzung" zu ihr, nämlich die „systematisch klassifizierende
Untersuchung der möglichen Hauptrichtungen aller menschlichen
Weltanschauungen ; denn während das Wesen alles Historischen
die Hervorhebung des zeitlich Bedingten ist, macht die

Betonung des notwendig Ewigen das Wesen wahrer Wissenschaft aus."
In der naiven Gleichstellung von Welt und Mensch,

Angeschautem und Gedachtem, in der die alten Inder von der Sonne,
zugleich mit dem Licht, eine Förderung des Denkens sich erbaten, sieht
Chamberlain den Urmythos aller Mythen : aus ihm heraus kann
sich der Mensch der einseitigen Betonung entweder des Schauens
oder des Denkens zuwenden (in den verschiedenen dogmatischen
Systemen); er kann sogar ihre Gleichsetzung bewusst postulieren
(in der nachkantischen Identitätsphilosophie) — aber er kann auch
den Nachweis leisten (und das ist die kritische Tat Kants!) dass

Denken und Anschauung sich wechselseitig bedingende Gegensätze

sind. Das gestaltende Denken und die gestaltempfangende
Anschauung müssen als positiver und negativer Pol einander

gegenüberstehen, wenn das Licht des Lebens zwischen ihnen
erstrahlen soll; eine Gleichsetzung von Denken und Sein, wie

609



Naivetät und Supergelahrtheit sie angenommen und gefordert
haben, wäre mit dem gleichbedeutend, was man in der Elektrizitätslehre

Kurzschluss nennt.
Bei der Unterscheidung der Philosophen in Denker und

Schauer betont Chamberlain, dass es sich — da Denken und
Schauen gar nicht von einander zu trennen sind — nicht um
eine absolute Trennung, sondern nur um ein Mehr oder Weniger
des Denkens (oder Schauens) handelt; er unterscheidet ferner
beim Denken wie beim Schauen ein „nach innen" und „nach
außen" und leistet dabei Erhebliches in der Klassifizierung des

Geistes. Für uns genüge für die Denker und Schauer der klar
formulierte Gegensatz: „Sokrates sagt: um die Natur zu erklären,
darf man ausschließlich nach Vernunftgründen fragen; Demokrit
sagt: um die Vernunft zu erklären, darf man ausschließlich nach

Naturvorgängen fragen"; ferner die Erkenntnis, daß die
„traumgeborene Identifikation von Denken und Schauen" (je nach der
Betonung des Denkens und des Schauens) dazu führen kann,
„entweder die gesamte Natur zu beleben und zu beseelen, oder
aber dazu, selbst die lebenden Wesen als mechanische Automaten
zu betrachten".

Die vorwiegend denkenden Genies gehen unbewusst von der

organisierenden Einheit ihres Ichs aus, das, im Spiegel der Welt
erblickt, Gott heißt, wodurch die Allbeseeltheit der Welt gewährleistet

ist; die vorwiegend anschauenden aber erblicken in der Welt
vor allem die organisierte Einheit und übertragen die in ihr mögliche

Analyse auf das Ich zurück, von dem dann natürlich nichts
übrig bleibt. Der „organisierende" Denker wird sich nicht be-

wusst, dass das für die Organisation notwendige Material doch auch
etwas ist; und der die „organisierte" Natur sezierende Schauer
denkt nicht daran, dass die Organisation eigentlich durch seinen
eigenen verknüpfenden Geist hergestellt wird. Dieser letzte Fall
ist der des modernen Naturwissenschaftlers und Naturphilosophen,
der „zu bescheiden" ist, um zu bemerken, wie viel er in seiner
„exakten Forschung" immer noch dichtet.

Immer wieder zeigt es sich, dass es weder mit dem logischen
Räsonnieren, noch mit dem blödstaunenden Augenaufsperren getan
ist: die durch die Sinne vermittelte Wahrnehmung muss der Logik
erst das Material zur Bearbeitung zuführen, wenn Erkenntnis zu

610



Stande kommen soll. Die Logik verhält sich zum Denken, wie
die Funktion einer Maschine zur Maschine selbst; ihre Funktion
kann völlig versagen (bei Geisteskranken), aber die Maschine ist
da (auch für Geisteskranke gelten Raum und Zeit, die
Stammbegriffe, Ideen etc.). Diese Denkmaschine wird uns zwar kaum
bewusst, wenn sie Erfahrungsmaterial logisch zu Erkenntnissen
verarbeitet, weil das der alltägliche Vorgang ist; aber eine nähere

Ueberlegung muss uns doch sagen, dass diese Maschine wie jede
andere erstens das Material nur unter einer bestimmten Form
aufnimmt, zweitens es nur in bestimmten Formen weiter
verarbeitet.

Dasselbe meint Kant in seiner Ausdrucksweise: „Wenn aber

gleich alle unsere Erkenntnis mit der Erfahrung anhebt, so
entspringt sie darum doch nicht eben alle aus der Erfahrung. Denn

^s könnte wohl sein, dass selbst unsere Erfahrungserkenntnis ein

Zusammengesetztes aus dem sei, was wir durch Eindrücke
empfangen, und dem, was unser eigenes Erkenntnisvermögen [durch
sinnliche Eindrücke bloß veranlasst] aus sich selbst hergibt, welchen
Zusatz wir von jenem Grundstoffe nicht eher unterscheiden, als
bis lange Übung uns darauf aufmerksam und zur Absonderung
desselben geschickt gemacht hat." Mit andern Worten: Alles wirkliche

Wissen entsteht erst durch die Tätigkeit des verknüpfenden,
urteilenden, gestaltenden Geistes an der sinnlichen Wahrnehmung;
die einzige Wissenschaft, die nicht an die sinnliche Wahrnehmung
gebunden ist, weil sie in den reinen Anschauungsformen des

Raumes und der Zeit, im Neben- und Nacheinander „an sich",
operiert, — die Mathematik —, sagt denn auch nichts über die

Dinge aus, sondern nur über ihr Verhältnis zu einander. Alles
„dingliche" Wissen ist unverbrüchlich an die sinnliche
Wahrnehmung gebunden, mag diese immerhin erst durch das bestimmten

Eigengesetzen gehorchende Denken zu einer Erfahrung
bearbeitet werden, aus der erst logische Erkenntnis aufsprießt. Damit

ist aber dargetan, dass „die unverrückbaren Grenzen unseres
Wissens in unserer eigenen Menschennatur gegeben sind", so dass

Kant, den man sich gern als poesielosen Düfteier vorstellt,
ausrufen konnte: „Hier muss das nihil ulterius an die herkulischen
Säulen*) geheftet werden, die die Natur selbst aufgestellt hat, um

*) Ergänze: der beiden Stämme unserer Erkenntnis, Verstand und
Sinnlichkeit.

611



die Fahrt unserer Vernunft nur so weit, als die stetig fortlaufenden
Küsten der Erfahrung reichen, fortzusetzen!"
Chamberlain schließt: „Der Kritiker erlaubt also nicht, was

sowohl Monist als Dualist sich herausnehmen : jenes komplexe
Ganze, auf welches sich unsere Erfahrung bezieht — die Ich-
Natur oder das Natur-Ich (Sie können es nennen, wie Sie wollen)
— zu zerspalten und, wo der eine Teil nicht mit kann, auf dem
andern allein weiterzudringen. Gedanken, wenn auch dem Ich

entsprungen, beziehen sich nur auf Anschauungen in der Natur;
Anschauungen, wenn auch der Natur entlehnt, existieren nicht,
wenn sie nicht für das Ich begrifflich erreichbar sind. Im Gegensatz

also zu der Voraussetzung zweier völlig getrennter, dafür
aber völlig gleichwertiger Bestandteile — Denken und Schauen,
Ich und Welt — weist die Kritik nach, dass beide Teile organisch
aufeinander angewiesen sind — etwa wie Nervensystem und Herz:
ohne Nervenfunktion keine Herztätigkeit, ohne Herztätigkeit keine
Nervenfunktion — so dass man keinen Schritt mit dem einen
ohne den andern machen kann." Daraus ergibt sich, dass der
Dualismus, von dem Chamberlain spricht, kein Dualismus der
zweifachen Selbständigkeit (etwa von Geist und Materie), sondern
der gegenseitigen Bedingung ist ; dass ihm also bloß methodologischer

Wert zukommt. Sehr einleuchtend sagt Chamberlain: „Denken

und Anschauen verhalten sich wie zwei einander gegenüber
aufgestellte Spiegel, von denen ein jeder dem andern die Bilder
zurückwirft, die er von jenem empfangen hat, und keiner von
beiden jemals beurteilen kann, ob das in ihm sich gestaltende
Bild — das er ja doch immer nur im andern Spiegel, gegenüber,
erblicken kann — einem außerhalb vorhandenen, konkreten Gegenstand

genau entspricht." Wir haben somit nicht das Recht, von
„Geist" oder „Materie" schlechthin zu reden; was zwischen einem

ewig problematischen Subjekt und einem eben so problematischen
Objekt unserem Wissen einzig offenbar wird, ist weder konkrete
Realität noch bloßer nichtiger Schein, sondern die Er-scheinung
eines X in den Anschauungs- und Denkformen eines X: das

philosophierende Ich selber kann sich nur soweit erkennen, als

es in die Erscheinung tritt!
Dieser Beschränkung ist aber sofort hinzuzufügen, dass es

sich nur um — Erkenntnis handelt; was das Ich sonst noch sein

612



möge, ist eine andere Frage: Die ganze unermessliche Welt des

Gefühls wird von der Erkenntniskritik in keiner Weise berührt!
Wohl aber wird einem Grundirrtum der Menschheit ein Ende

gemacht: Forderungen des Gefühls als Erkenntnisse, mit dem

Anspruch auf Gültigkeit in der Erscheinungswelt, hinzustellen! Der
Übergriff des Gefühls in die Erkenntnis hinein erfährt für immer
eine Zurückweisung: um dem Gefühl seine Freiheit, der
Erkenntnis ihre Sicherheit zu gewährleisten. Deshalb ist Kant die

schlimmste Gefahr für den großen „Übergreifer" auf dem päpstlichen

Stuhl: Himmel und Hölle hat die kritische Erkenntnis
zertrümmert — soweit sie anderswo als im Gefühl zu sein vorgeben

*
* *

Der Gegenüberstellung von Dogmatismus und Kritik im

Bruno-Kapitel, die die letzten Fragen berührte, folgt im nächsten,
Plato gewidmeten eine Betrachtung über Wissen und Wähnen.

„Von den Göttern ein Geschenk an das Geschlecht der Menschen:
so schätze ich die Gabe, im Vielen das Ende zu sehenE — Dieser

Ausspruch Piatos ist als Motto vorgesetzt; und gleich auf den

ersten Seiten wird durch die Erinnerung an die antike
Gleichstellung Piatos mit Dionysos, dem Gott der Zeugungskraft, ein
besseres Bild des griechischen Philosophen in uns wachgerufen,
als der üble Ausdruck „platonische Liebe" rückwirkend in
Unwissenden festgelegt hat. Sofort auch werden wir belehrt, was
für eine Zeugungskraft in Plato am Werke war: „Plato (und
nicht Aristoteles) ist der wahre Urheber echter Wissenschaft der
Natur: er lehrte uns sehen, er lehrte uns die Gestalten zu
Gattungen zusammenfassen und in Arten auseinanderhalten — nicht
etwa, dass er die tatsächliche Ausführung in Angriff genommen
hätte, doch der Gedanke selbst des Zusammenfassens und des

Sonderns ist von ihm, ist seine „Erfindung"; und diese Erfindung
konnte nur einer machen, der überhaupt das Erfinden im
Menschengeist auf Schritt und Tritt als die eigentliche Funktion dieses

Organismus entdeckt hatte."
Goethe musste von Schiller darauf aufmerksam gemacht

werden, dass seine „Urpflanze" eine Idee, keine Erfahrung sei

(etwas nicht mit den Augen des Leibes, sondern nur des Geistes

zu Erschauendes); er war aber zu dieser Idee gekommen, weil

613



er das der vielfältigen Erfahrung Zugrundeliegende suchte und
doch schauen wollte. „Wenn dort, wo nicht geschaut wird" —
sagt Chamberlain — „dennoch geschaut werden soll, so muss
gedichtet werden"; und Plato und Goethe, die beiden Dichter
und Forscher, waren es, die eine dem Menschen überhaupt
eigentümliche und notwendige Fähigkeit so ausgeprägt besaßen, dass

sie an ihnen am besten erläutert werden kann: „Piatos Schaffen

— gleichviel, ob in Gleichnissen oder in Worten — bezweckt
ein Zeugen: das ist in Bezug auf seine Darstellungsmethode des

Geheimnisses letztes Wort Wo immer Gedanken das
Fliehende zum Stehen bringen, das Ungestaltete gestalten, da ist
Ideenbildung Idee ist alles, wodurch Einheit geschaffen
wird Ohne diese Einheit-schaffenden Ideen gäbe es
überhaupt kein Erkennen, kein Wissen, keine Erfahrung, sondern nur
die beziehungslose heraklitische Verwandlung, den ewigen Fluss
blinder Wahrnehmungen Wie griechisch und edel, zugleich
wie wahr für alle Zeiten ist diese Lehre: nur durch beschränkende

Gestaltung entsteht Erfahrung !"
Chamberlain weiß das sehr deutlich zu machen. Ein Hund

als bloße Wahrnehmung ist lediglich ein farbiger Fleck von
unregelmäßigen Umrissen; ins eigentliche Dasein für den Erkennenden

tritt er erst durch die Idee „Hund". Auf diese „Erzeugung
zum Sein" — auf den Punkt, wo sinnliche Wahrnehmung und

gestaltender Verstand sich berühren — ist Piatos ganze Aufmerksamkeit

gerichtet; und weil deutlich genug die Idee etwas ist,
das der Mensch von sich aus in die Wahrnehmung hineinträgt,
so dünkte sie Plato eine Erinnerung zu sein, deren sich der
Mensch an der Wahrnehmung bewusst wird. (Das und nicht
anderes ist es auch, was Kant mit seinem A priori meint; es
handelt sich nicht um ein zeitlich Früheres, „Angeborenes",
sondern um jene Bestandteile unserer Erkenntnis, die (wie Raum und
Zeit, die Stammbegriffe) im Augenblick des Erkennens als dessen

Grundbedingung ohne weiteres da sind, außerhalb des Erkennens
aber gar keine Bedeutung haben!)

Alle diese Vereinheitlichungen aber sind Gewaltakte; die Vielheit

der untereinander abweichenden Erscheinungen entspricht der
Einheit der Idee niemals, und doch können Einheit und Vielheit
recht gut neben einander bestehen, sobald wir unterscheiden

614



zwischen unseren verschiedenen Erkenntnisarte« (Sinnlichkeit und

Verstand) und — als Folge davon — zwischen unsern verschiedenen

Erkenntasse/z/ Einheit und Vielheit verhalten sich zu
einander wie Sein und Werden; doch „Wissen gibt es nur vom
Unbewegten (nämlich von unsern bleibenden Gedankengestalten, nicht
von den flüchtigen Wahrnehmungen), und echte Wissenschaft gibt
es infolgedessen nur vom Sein, nicht vom Werden."

Hier fügt Chamberlain einen Exkurs über das Leben ein —
die Krone und eigentliche Großtat seines Kant-Buches! Wenn

gelegentlich Naturforscher, die die Unmöglichkeit einer rein
mechanischen Deutung des Lebens einsehen, eine „Lebenskraft"
einführen wollen, so weist Chamberlain diese Vermutung mit der
Bemerkung zurück, man könnte ebenso gut einen „Lebenssto/jf"
annehmen; so lange von Kraft und Stoff überhaupt die Rede

ist, soll von der physikalisch-chemischen, also von der
mathematisch-exakten Deutung der Natur, auch nicht um Haarbreite

abgewichen werden. Aber wenn der zeitliche Ablauf alles
Lebens sich als völlig kausal bedingt erweist, ist etwa vielleicht
am Lebendigen, soweit es sich im Räume zeigt, etwas
wahrzunehmen, von dem aus das Wesen des Lebens, über die von einem
bestimmten Punkte an versagende mathematische Erklärung hinaus
zu erkennen ist? Die Antwort Chamberlains lautet: Leben ist
Gestalt — weder Kraft noch Stoff, noch auch ein Erzeugnis aus
Kraft und Stoff, sondern etwas wesentlich anderes.

Ich höre einen Einwurf: Gestalt gibt es ebenso gut in der
toten Welt; ein Kristall hat sogar eine sehr ausgeprägte Gestalt,
und das Planetensystem ist wahrhaftig auch etwas Gestaltetes!
Chamberlain wählt gerade diese Beispiele, um zu zeigen, worin
Lebensg&s\a\x sich von dieser Art Gestalt unterscheidet: Kristall
und Sternensystem (das System, nicht die einzelnen sich bewegenden

Weltkörper!) sind etwas Starres: im Kristall ist Stoff, im
Sternensystem Kraft ausgeschieden und fixiert; sie sind beide
ihrem Wesen nach zeitlos, weil sie nur durch äußeren Einfluss,
nicht durch ein ihnen selbst innewohnendes Gesetz zerstört werden.
LebensgesiaM dagegen ist eine aus eigener Machtvollkommenheit
in die Erscheinung tretende Idee, die sowohl die Kraft als auch
den Stoff eine Zeitlang in ihren Dienst zwingt; sie kann sich nur
im Stoff und durch Kraft äußern, ist aber selbst ein verschiedenes

615



Drittes, das Kraft und Stoff aus sich selbst heraus niemals
hervorbringen könnten.

Kraft und Stoff ergeben, als solche, mit einander nur tote,
anorganische Form: in ihr ist die Gestalt Wirkung (z. B. im
Kristall). Im Gegensatz dazu steht die organische Form, wo die
Gestalt die bewirkende Ursache ist. Die Idee, als solche durchaus

außerhalb der kausalbedingten Erscheinungswelt stehend, wird,
sobald sie in diese Welt eintritt, Ursache, und zwar weder Ursache
des Stoffs, noch Ursache der Kraft (denn beide bestehen vor ihr
und ohne sie), sondern Ursache einer Organisation, die nur
durch sie wird und da ist. Im Leben eines jeden Organismus
gibt es einen Höhepunkt, in dem seine Idee die größtmögliche
Verwirklichung findet; gedeiht in einzelnen Fällen diese Idee —
diese Gestalt! — nur bis zu einem gewissen Grade, so ist
dadurch gegen sie als solche nicht das mindeste ausgesagt: in
tausend andern Fällen hat sie sich deutlicher, vollendeter offenbart.

Und wenn diese Selbstverwirklichung in Raum und Zeit
notwendig verschiedene Stadien durchlaufen muss, so ist doch

jede Lebensgestalt als solche etwas Festes, Bleibendes, im Gegensatz

zu Kraft und Stoff, die (um ein Schopenhauersches Gleichnis

zu brauchen) durch die von der Lebensgestalt festgebannte
Organisation in ewigem Stoffwechsel und Kräfteverbrauch
hindurchziehen wie die einzelnen Regentröpfchen durch den Regenbogen.

Gegenüber dieser festen, bleibenden Lebensgestalt, die organisiert,

verhält sich der Stoff gleichgültig-träge, die Kraft aber feind-
lich-angreifend: die Kraft — die „Natur" — ist dem Leben
entgegengesetzt und siegt früher oder später über jede Lebensgestalt,
zwar nicht als solche, die unzerstörbar der Welt der Ideen
angehört, wohl aber über einzelne ihrer Verwirklichungen. Wenn
der Umstand, dass das Leben in der durch die Kraft bewirkten
Bewegung von Stoff wahrgenommen wird, zu der Behauptung
verführt hat, Leben sei Bewegung, so weist Chamberlain vielmehr
nach, dass das Leben — das heißt die von ihm unzertrennliche
Gestalt — das absolut Feste ist: „Das Sein ist das Primäre; das

Werden das Sekundäre. Das Beharren — nicht nur einzelner
Arten fast ohne jede Veränderung seit den ältesten paläozoischen
Schichten bis heute, was allerdings begreiflicherweise eine Aus-

616



nähme ist — sondern das Beharren genau derselben strukturellen
Anlagen bis in jede Einzelheit hinab, trotz aller kosmischen und
tellurischen Umwälzungen im Laufe ungezählter Jahrmillionen:
das ist die grundlegende Tatsache, die Tatsache aller Tatsachen,
die uns die reine Anschauung in Bezug auf das Leben schenkt,
Leben ist Gestalt, beharrende Gestalt."

Aus dem letzten Zitat geht ohne weiteres hervor, dass sich
Chamberlain zum Darwinismus im schärfsten Gegensatz befindet.
Wenn eines der besten Handbücher der vergleichenden Anatomie
mit den Worten beginnt: „Denken wir uns einen einfachen
Organismus so fragt Chamberlain mit Recht, welches denn
der „einfachste" Organismus sei, und erinnert daran, dass die

mikroskopische Forschung selbst bei den „allereinfachsten"
Lebewesen einen sehr komplizierten Organismus, wenigstens in der
Anlage, nachgewiesen hat. Überhaupt ist es ein höchst menschliches

Vorurteil, zu glauben, in der Natur gehe das Einfache dem

Komplizierten voraus: die darwinistische Stutenleiter ist eine reine
Konstruktion, mit der es wenig stimmt, dass — nach dem von
Chamberlain zitierten Urteil des Darwinisten Hopkins! — in Versteinerungen

aus den untersten paläozoischen Schichten eine „intensiv
moderne Fanna zu erblicken ist, die genau der gleichen
Naturordnung angehört, wie die heute herrschende." Wenn in der

„Entwicklungsstufenleiter" das „Vorhergehende" die Ursache des

„Folgenden" wäre, so bliebe es auch ein Rätsel, warum vor
diesen Entwicklungsgenerationen nicht bloß die letzte höchste —
der Mensch — noch vorhanden ist, so wie auch in dem ganzen
kausal verlaufenden Weltprozess immer nur die Gegenwart „da" ist!

Was Chamberlain und die Darwinisten am Tiefsten von
einander trennt, ist die Auffassung der Zeit. Die Darwinisten sprechen
sie ganz naiv für real an; die Ereignisse liegen für sie in den

Jahrhunderten und Jahrtausenden wie in einem Aktenschrank, wo
alles streng der Reihe nach („wann die Zeit erfüllt ist") behandelt

wird. Chamberlains Blick aber geht aufs Ganze: er sieht
die mannigfachen Äußerungen des Lebens als bleibende, sich selbst
immer wieder neuschaffende Formen und bekümmert sich um den

Zeitpunkt ihres ersten Auftretens so wenig wie um ihr künftiges
Verschwinden. Er sitzt also vor der Naturgeschichte nicht wie
der blöd Staunende vor dem Kinofilm, wo es wichtig ist, zu

617



wissen, zur wievielten Minute der Held auftritt, sondern er sucht
sich den Gesamt-Organismus des gespielten Stückes klar zu
machen: die Art und Weise des Vortrages (das zeitliche
Nacheinander) kümmert ihn deshalb so wenig, weil er im Tiefsten
überzeugt ist, dass das Feste, das wirklich Seiende, im bildhaften
Nebeneinander liegt, wie seine Seele es am Schluss auffasst.

Der Darwinismus ist eine Art zu sehen — un modo di

vedere; nichts weiter. Wenn es mir Spass macht, die fünf Fingerbeeren

meiner Hand als von einander abhängig zu betrachten,
so kann ich es tun; ich kann aber gewiss mindestens so richtig
sagen, dass sie von den Fingern mehr oder weniger weit in die
Umrisslinie der Hand hinaufgetragen werden. Der Ursprung der
Lebewesen ist überhaupt kausal nicht zu verstehen: weder sind
sie aus einem Produkt aus Kraft und Stoff zu erklären, noch
auseinander abzuleiten, nämlich eine Art immer aus einer niedrigeren

(wobei die Frage nach der Entstehung aus Kraft und Stoff
nur zurückgedrängt, nicht umgangen wird). Chamberlain zitiert
Svante Arrhenius: „Man muss sich allmählich daran gewöhnen,
dass Lebewesen die Ewigkeit überstanden haben, also keinen

Ursprung in der Zeit besitzen."
Es gibt also ein „Leben" mit einer unbestimmten Zahl von

verschieden weit differenzierten Lebensgestalten. Wo sich dieses

„Leben" eigentlich befindet, weiß niemand; dass sich aber einige
dieser Lebensgestalten spontan und in einer offenkundigen,
gegenseitigen Verwandtschaft (nicht Abhängigkeit!) auf unserer Erde
verwirklicht haben und immer wieder verwirklichen, das lehrt die

Erfahrung. Die Erscheinung des Lebens darf nicht in ein
zeitliches Nacheinander aufgelöst, sondern muss im räumlichen
Nebeneinander geschaut werden.

Vor einem solchen Blick steht das Leben wie ein Baum da,
der allerdings einmal hat wachsen müssen, nun aber mächtig vor
uns sich erhebt: einzelne Äste sind abgestorben, andere scheinen

überhaupt zu fehlen; die vorhandenen aber grünen immerdar.
Nun lässt sich das Prinzip des Organischen vom kleinsten

Keimling am Fuß des Baumes bis hinauf zu jenem so mannigfaltig

verfeinerten Kron-Ast „Mensch" hinauf verfolgen; und wir
können, indem wir über Jahrtausende wegfliegend das Wachstum
des Baumes verfolgen, wie Goethe im Anschauen der Pflanze in

618



Bezug auf das Blatt, zu entdecken glauben, ein Organismus
entwickle sich durch den andern hindurch, während es sich doch

nur um die /Iwswicklung von verschiedenen differenzierten
Organismen handelt, die sehr ähnlich sein mögen, aber dennoch

von Grund aus und von jeher von einander geschieden sind.
Selbst das Bild eines Baumes ist noch missverständlich: man hat
sich vielmehr verschieden weit reichende, also von demselben
unbekannten Lebenszentrum ausgehende und, je näher diesem

Zentrum, um so mehr in Bündel zusammengeschlossene
Entwicklungsstrahlen zu denken. (Solche Betrachtungsweise scheidet
nicht den Menschen von seiner Umgebung und sagt etwa: Erst
als die Erde so und so beschaffen war, konnte der Mensch
„auftreten". Sie stellt einfach eine Gleichzeitigkeit fest und kümmert
sich überhaupt, wie schon angedeutet, wenig um früher oder
später; denn die Zeit ist nur die Erscheinungsform, in der das

Leben sich uns offenbaren kann — und hier kommt es auf das

Wesen des Lebens an!)
Diese Erkenntnis sichert das Königsrecht des Lebens, seine

Autonomie ; sie weist die Anmaßung einer an sich höchst instruktiven

monistischen Weltanschauung zurück, die, sobald sie mehr
als eine „Art des Sehens" sein will, zu der weder durch Denken

noch durch Anschauung zu stützenden Annahme gelangt, das

Organische aus dem Anorganischen, das Lebende aus dem Toten
zu erklären. (Wo doch selbst Cope, ein Fanatiker der Deszendenztheorie,

nach Chamberlain sich zu dem Geständnis gezwungen
sieht: „Mit größerer Wahrscheinlichkeit können wir voraussetzen,
das Tote sei eine Folge des Lebens, als das Lebende ein Erzeugnis

des Nicht-Lebenden!") Es bleibt also schließlich bei der

Schöpfungsgeschichte Moses' (und Gott schuf)-, denn wenn wir
auch „Gott" durch ein abstraktes „es" ersetzen, Tatsache ist,
dass die verschiedenen Lebensformen festgelegt sind und sich nicht
anders bewegen als die Zweige eines Baumes, wenn der lebendige
Wind daherweht, hierhin und dorthin ausweichend, aber immer
wieder in ihre ursprüngliche Lage zurückkehrend. — Die
Zustände, in denen man erlebt, dass aus einem „Äff" ein „Kater"
wird, haben weder mit Naturwissenschaft noch mit Philosophie
etwas zu tun

ZÜRICH KONRAD FALKE
(Fortsetzung folgt)

619


	Kant, Goethe - Chamberlain [Fortsetzung]

