
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: Die Moderne Kunst und Greco

Autor: Weese, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE MODERNE KUNST UND GRECO
Das Sprichwort sagt: kurz ist das Leben, lang ist die Kunst.

Der Künstler stirbt, sein Werk besteht, aber es besteht nur insofern,

als es einen unzerstörbaren Wert in sich birgt, der, obgleich
an den Stoff des Gebildes gebunden, dennoch geistiger Natur ist.
Wir hüten und bewahren das Werk in seiner stofflichen und
vergänglichen Natur als den Träger des geistigen Wertes, als wäre
es das eigentlich Kostbare; und doch ist der höchste und letzte
Wert des Kunstwerkes die geistige Emanation, die mit unerschöpflichen,

wenn auch verschieden starker Aktivität die immer anders
fühlenden Generationen des Menschengeschlechtes mit ihrem
unsichtbaren Licht durchdringt. Diese Werte sind unschätzbar, wenn
sie auch immerfort verschieden geschätzt werden. Aus diesen
Werten setzt sich der Kunstbesitz zusammen, den wir beherrschen.
Einzelne dieser Werte sind so alt und uns so teuer, weil sie von
feinster Durchgeistigung sind, dass wir sie „ewig" nennen und an
ihre Unverlierbarkeit auch über unsere Zeit hinaus glauben. Was
die Griechen geschaffen haben, lebt heute noch ; die Werke der
Renaissance bleiben, was sie von Anfang an waren, Werke der
höchsten Harmonie und Vollendung. Aber die künstlerischen
Wertè sind den moralischen Gesetzen darin gleich, dass sie
unerschütterlich bestehen und anerkannt bleiben, dass aber tagtäglich

gegen sie gefehlt und gesündigt wird.
Beobachtet man das Verhältnis der verschiedenen Generationen

zu diesen höchsten Werten, so ist ein beständiges
Sichentfernen und Zurückstreben, ein Suchen und Meiden, ein
rückhaltloses Bewundern und ein skeptisches Zurückhalten, das die
Geschichte der Kunst ausmacht. Auch hat es nie an Stimmen
gefehlt, die gegen die unbedingte Gesetzeskraft von Antike und
Renaissance sich laut erhoben; meist waren es die Berufensten,
die in der Kunst nicht nur Verständnis, sondern auch Geschicklichkeit

und Erfahrung besitzen: die Künstler selbst.
Auch in den Zeiten, die für die klassische Kunst eine

Hingabe besaßen, welche das eigene Schaffen nur schwer zu origi-
ginalen Leistungen kommen ließ, beobachten wir, dass es wiederum

die Künstler sind, die bei aller theoretischen Rechtgläubigkeit
dennoch die mustergültige Vollendung aller klassischen Kunst

546



nur mit halbem Herzen zugeben. Sie sind wie die Frauen der
Märchen und Romane, die alle überstrahlende Schönheit einer
Rivalin nie ganz zugeben können. Je stärker und selbständiger
die Künstler sind, desto bewusster werden sie alles meiden, was
sie dem Verdacht der Abhängigkeit oder gar der Nachahmung
aussetzen könnte. So konnten ein Velasquez und ein Rembrandt
alle Großmeister des Renaissance-Portraits in Schatten stellen;
und doch waren beide aufrichtige Bewunderer der klassischen
Kunst in Altertum und Renaissance. Nun hat sich von jeher ein

Gegenmittel geltend gemacht, das die Schwankungen der Kunstwerte

regulieren und den hohen Wert der außerordentlichen und
vollendeten Kunstwerke respektieren sollte. Das ist der Sammlergeist

der Öffentlichkeit, also einer kollektivistischen Person, der
zu der Anlage von Museen geführt hat. Museen sind eine Schutzwehr

gegen den spekulativen Geist des wechselnden Geschmackes;
sie sind aber auch ein Hort der Maßstäbe, wie auch im praktischen

Leben die Normalmaße aufbewahrt werden, gleichsam als
der Kronschatz des öffentlichen Rechtes. Jedermann ist dazu
berufen, nach Fähigkeit und Einsicht zu vergleichen zwischen diesen
höchsten Werten und anerkannten Maßen und alle dem, was sein
künsterisches Interesse erregt. Es ist daher ein unbestreitbares
Recht, vielleicht sogar eine Pflicht, an diesen Maßen auch die
Produktion unserer Tage zu vergleichen. Dadurch wird dem
schaffenden Meister die höchste Ehre erwiesen, womit freilich
nicht gesagt ist, dass es immer die höchste Gerechtigkeit wäre.
Denn auch die Museumssammlungen stehen unter dem Einfluß
wechselnder Richtungen der allgemeinen Kunstanschauungen.
Die Unterschiede zwischen den einzelnen Richtungen sind gewaltig
und kaum miteinander versöhnbar; denn um nur einen Grundbegriff

herauszuheben: es gibt Kunstanschauungen, die Generationen

lang dauern und dem Prinzip der Symmetrie und gleichen
gleichmässigen Ordnung sich fügen, während andere, die sie meist
mit einem jähen Bruch ablösen, dem der Asymmetrie und der
Gegensätzlichkeit huldigen. Obgleich also Museen das Auserlesene
und Beste aller kunstgeschichtlichen Perioden bergen, gewinnen
sie damit doch nicht die Höhe künstlerischer Harmonie und
ausgeglichener Einheitlichkeit. Wie das Leben selbst zu allen Zeiten
und an allen Orten sind auch die Museen das Bild tiefgreifender

547



Gegensätze, leidenschaftlicher Widersprüche und unversöhnbarer
Kämpfe. Es bedarf nicht einmal eines feingestimmten psychologischen

Organismus, um dieser lauten Kontraste inne zu werden.
Suchen wir den künstlerischen Zielen gerecht zu werden, die

die Museumsverwaltungen in den beiden letzten Jahrzehnten zu

verfolgen bemüht waren, so sind sie direkt entgegengesetzt denen,
die die Generationen vor 1870 verfolgten. Die romantische und

prärafaelitische Richtung strebte nach den wohlklingenden und
sanften Wirkungen, die auf die Akkorde der umbrischen Quattrocen-
tisten und auf die schöngeordneten Hymnen der rafaelischen Kunst
gestimmt waren. Auch die lebende Kunst der Spätromantiker
fand nur dann Eingang in die Museen, wenn sie sich diesem
Zusammenklange einzuordnen verstand. Die Zeit Zolas aber brachte
den Umschwung, der zu einer immer heftigeren Befürwortung der
realistischen, selbst der naturalistischen Richtungen führte. Die
florentiner Revolutionäre der Frührenaissance, ein Donatello,
Andrea del Castagno, Pollajuolof erhielten die Ehrenplätze;
Rembrandt, später Velasquez wurden die vielbewunderten Meister
einer Kunstrichtung, die sich mehr und mehr von der römischen
Renaissance und der Antike abwendete.

In der alten Pinatothek in München war in der früheren
Aufstellung der Saal der Frühitaliener die Ruhe selbst;
Ebenmäßigkeit und strenge Gleichordnung in Figuren und Farben,
und an den Wänden das gleiche Prinzip der Reihung um einen

Mittelpunkt, auf den alles einbezogen war. Aus den frommen
Bildern und gedankenvollen Heiligengeschichten klang etwas wie
die Rhythmik alten Kirchengesanges. In ähnlicher Weise war die
Disposition auch der deutschen und niederländischen Säle

gehalten, so dass man glauben mochte, die Kunst habe bis zu den
umstürzlerischen Bestrebungen nichts anderes gepflegt als den
Canon des regelrechten und harmonisch abgestimmten Formgefüges.
Linien und Massen entsprechen sich nach mathematischen
Ordnungen, die festumrissenen Konturen bauen sich mit graphischer
Deutlichkeit auf, die räumlichen und perspektivischen Werte
entwickeln sich mehr nach der Skala geometrischer Berechnung als
der Zufallsschichtung, wie sie die Wirklichkeit gibt.

Diese Grundsätze entsprachen einem höheren Kulturbewusst-
sein, das sich im wesentlichen, noch den in Fleisch und Blut

548



übergegangenen Kunstwerten der Renaissance anzupassen suchte,
denn ihre Klassizität war und ist durch die akademischen Institute
Europas und die Elementarlehrsätze des künstlerischen Unterrichtes
für lange hinaus' gewährleistet.

Der Bestand unserer Museen konnte demnach durch die

Zahl von Neuerwerbungen immer vermehrt werden, aber nur in
der Art, dass von den anerkannten Meistern immer neue, wenn
möglich bessere Werke hinzugefügt wurden. Aber es geschah
selten, dass völlig neue Namen in die Kataloge aufgenommen
wurden, oder nur solche, die ihre Berechtigung durch die
Zugehörigkeit zu den alten anerkannten Schulen besaßen. Es ist
aber wohl kaum geschehen, dass in die harmonische Ordnung
des künstlerischen Stimmengefüges eine neue eigenartige oder
wohl gar schrille und unorganische Note hätte eingepasst werden
müssen; denn das höchste Prinzip war die Harmonie und nichts
wurde so sehr gemieden wie die Dissonanz. Es gab auch kaum
einen Anlass, die Legitimation eines Malers von Rang und

Ordnung zu prüfen, weil das Erbe von malerischen Grundsätzen seit
der Renaissance kaum je ernstlich angefochten worden war,
wenigstens nicht durch solche Leistungen, die ein Kunstwerk von
unbestrittenem Wert, aber von gefährlicher und gewagter
Wirkung gewesen wären.

Man konnte die Engländer des achtzehnten Jahrhunderts
aufnehmen, auch die Neapolitaner und Spanier mit ihrer
unverfrorenen Rücksichtslosigkeit gegenüber der akademischen
Konvention, selbst für die eleganten Meister des Rokoko und die
fromme Elegik der Romantiker fand man ein Plätzchen oder ein

Separatkabinett, aber es gab keinen Einzigen, der das Renaissance-
Ideal verhöhnt und es zum Trugbild gemacht hätte. Freilich war
es bedenklich, einen Tintoretto großen Formates und eiligsten Fa-

prestostiles aufzunehmen, aber er war doch ein Venetianer und
es lag noch ein Abglanz Tizians auf seinen Tafeln.

Seitdem aber die Zeit Zolas und seiner Nachfolger sich auf
andere malerische Stoffe und Farbenwerte geworfen hatte, die

unter der Flagge des Impressionismus und seiner mannigfachen
Abarten sich Anerkennung verschafft hatten, begannen auch die

Normalwerte für den alten Kunstbesitz ins Schwanken zu geraten.
Man sah ein, dass es eine Bildordnung gäbe, ohne graphische

549



Strukturen und im Widerspruch zu der symmetrischen Elementarregel

des Gruppenbaues und der Massengliederung. Man
gewann ein Gefühl dafür, dass alle stabilen Grundformen der
Komposition ersetzt werden können durch die fluktuierenden Illusionswerte

der Erscheinung, wie sie Farbe und Licht hervorbringen.
Man emanzipierte sich von der alten Farbenlehre, die im wesentlichen

ein Schichtenkolorit mit einer konventionellen Tonskala
war, und ließ sich die Augen öffnen für eine neue Farbenlehre,
die die Tonwerte des Freilichtes und die Farbigkeit im Vollglanz
des offnen Himmels in Rechnung zog.

Was aber das Raumproblem der Malerei angeht, das ganz
und gar mit den Mitteln der Linearperspektive gelöst wurde, so
ließ man sich überzeugen, dass die Entdeckungen auf dem
Gebiete der Luftperspektive nur die allereinfachsten Gegensätze von
Rampenlicht und Hintergrundsdämmer beobachtet hatten, aber
noch kaum in die tausendschichtige Kette der Flimmerwerte, der
Tonstärke und der dynamischen Kräfte der Farben eingedrungen war.

Mit solchen Erfahrungen gibt auch ein rückwärts gewandter
Blick in die Geschichte der traditionellen Kunst ein neues System
von Orientierungspunkten, um einen Begriff des Grafen Keyser-
lingk aus dem Biologischen auf das Kunsthistorische zu
übertragen. Die Merkwelt des Malers, infolgedessen auch die des

Sammlers und schließlich die des Historikers ist eine andere
geworden. Denn es darf nicht übersehen werden: eher noch richten

sich die Hüter der Museumkunst nach den Modernen als die
Modernen nach den Hütern der Museumkunst.

* *
*

Unter dem Einfluss der neuen Färb- und Bildwerke sind fast
alle Museen umgehängt worden. Nun sind sie sogar genötigt,
einem Manne die Tore zu öffnen, der vor zwanzig Jahren sicherlich

nirgendwo einen Einlass erhalten hätte, schon deswegen nicht,
weil man ihn kaum kannte.

Das ist der Grieche Theotokopulos, der, etwa 1550 in Kan-
dia auf Kreta geboren, in Venedig in die Werkstätten Tizians und
Tintorettos als Schüler eintrat, später in Rom verweilte und
schließlich aus unbekannten Gründen nach Toledo übersiedelte,
wo er 1614 im Ghetto in seinem eigenen Hause starb. Er setzte
sich hier fest, um Bilder zu malen, die sehr bald den Charakter

550



der Blasphemie annahmen. Denn was er gelernt hatte, wusste

er schnell zu überwinden und abzulegen, und was er neu aus
sich heraus schuf, war ein Hohn auf die Renaissance und eine

Verleugnung aller Großen im Reiche der Kunst.
Greco ist für die Franzosen von Maurice Barrés, für die

Deutschen von Julius Meier-Graefe entdeckt worden. Er war
auch den früheren Besuchern Spaniens nicht unbekannt geblieben,
aber es hatte niemals jemand sich gefunden, auf den der lebendige

Funke dieses sonderbaren Geistes übergesprungen wäre. Er
war ein Name, kein Wert. Die wenigen Bilder, die in den großen
Gallerien von ihm zu sehen waren, gaben nicht den Charakter
des Mannes, weder in seiner Absonderlichkeit noch in seiner
Gefährlichkeit wieder. Gefährlich aber ist er deswegen, weil nur
Weniges von den altbewährten Werken neben ihm bestehen kann.
Nicht, dass er sie in Schatten stellte oder sie an Talent und
Bedeutung überträfe, — aber er verschiebt die Werte auf ein ganz
anderes Gebiet. Er steht außerhalb jener Entwicklungslinie, die als
die große Heerstraße durch die Geschichte der Kunst verfolgt
werden kann. Er macht auch seine Bilder nicht „besser" als
ein Tizian, er ist nicht höher noch größer, sondern er ist anders.
Auch steht er nicht unvermittelt da, er hat sich nur an einen Nebenast

der venezianischen Kunst angegliedert, der vielleicht
abgestorben wäre, wenn er nicht die Säfte und Kräfte zur
Weiterbildung des alten Stammes aufgesaugt und für sich verwertet hätte.

Denn Greco ist die Asymmetrie. Es ist ihm vielleicht schon
in Venedig ein Misstrauen, ja mehr ein Widerwille gegen die

Bühnenregie der großen Italiener im Herzen groß geworden. Er
verachtet diese Statistengruppen in schönen Modellposen, die sich
rechts und links von einem Choragenten aufstellen und in

abgestufter Stimmlage die pathetische Melodie der Mittelfigur
kontrapunktieren. Ihm ist der Sinn verkehrt und unfähig, die
pyramidale Gipfelung einer Menschenmasse als den Kompositionstrumpf

zu beobachten. Ebensosehr wendet er sich von den

orgastischen Phantasien des Höllensturzes ab, die in der Sixti-
nischen Kapelle der finstere Grübler an die Altarwand gemalt
hatte. Die Ströme von Menschenleibern und Höllengeistern, die
sich durch das Luftmeer in die Tiefen ergießen, haben seinen
Geist nicht fortgerissen. Er hatte kein Auge für diese Maschinerie,

551



in der das eine einzige Motiv des fallenden Körpers ad infinitum

abgehetzt ist, ohne einer zuckenden Flamme, einem
ersterbenden Farbton oder einer koloristischen Gegenmelodie Raum
zu gönnen. Es ist, als ob er Italien geflohen hätte.

Ihn verjagten die Bildhauermanieren der Maler und die Athletenmodelle

der römischen Ateliers. Auch die Farbigkeit der
Venezianer sagte ihm nicht genug, weil sie die gebundene Skala einer
einzigen Harmonie wiederholte und nur in den letzten Jahren
Tizians und in den feurigen Schöpfungen Tintorettos das flackernde
Leben des Lichtes in die malerische Rechnung hineingezogen
hatte. An diese Eindrücke knüpfte er an. Aber er trieb sie
schnell zu solch gewagten Wirkungen und kombinierte sie mit
allen Negationen der Renaissancelehre zu solch ketzerhaften
Bekenntnissen, dass er für die Italiener ein verlorner Sohn war,
aber in Spanien sich einen eigenen Stil und eine neue
Gemeinde schuf.

Er verzerrte die Proportionalität, der Renaissance Canon.
Schon in Michelangelos Körperideal der letzten Zeit melden
sich die gestreckten Proportionen. Gian da Bologna und die
niederländischen Wandermeister haben sie noch mehr gedehnt
und den Kopf bis zur Anormalität verkleinert. Greco stellt ein

Menschengeschlecht auf, das einer fabelhaften Züchtung
entsprossen ist. Schlank, mager, muskulös sind seine Gestalten,
mit kleinen Füßen und Händen, aber langen und äußerst beweglichen

Fingern ausgestattet, deren ausdrucksvolles Spiel durch die
nadelscharfen Spitzen etwas Gespenstisch-geisterhaftes annimmt.
Die Hundertjahrarbeit der italienischen Künstler und Anatomen
würdigt er kaum eines Blickes. Ihm schwebt ein uraltes Körperideal

vor, das in der raffinierten Hof-und Mönchskunst der
makedonischen Elfenbeinschnitzer um die Jahrtausendwende in Byzanz
entstanden war, das Ideal einer straffen, asketisch vergeistigten
Männlichkeit von seltsamer Noblesse schmalgliedriger Formen
und feingeschnittener Konturen. Blutloser Fanatismus, entnervte
Geistigkeit, hysterische Glut, konvulsivische Aktivität, schwebende

Leichtigkeit des Ganges bezeichnen nur ganz äußerlich diese

phantasiegeborne Rasse, die, in der Hitze von Zölibat und Askese

erzeugt, etwas Anormales und Lebensunfähiges an sich hat. Die
Schwaden der Höllenschlünde und die fahlen Lichter apokalyp-

552



tischer Katastrophen sind ihr richtiges Milieu. Wenn der
spanische Hidalgo in der Interpretation Grecos von ihm
Haltung und Pose annimmt, so liegt wohl ein wohlverwandter Zug
der spanischen Aristokratenerziehung der Glaubhaftigkeit seiner
Erscheinungen zugrunde.

Die substanzlose Energie seiner Gestalten ermöglicht die

Lösung des Flugproblems, an dem die Renaissancemalerei- und
Plastik nicht geringe Kräfte auf die Probe gestellt hat. Aber gerade
die körperschwere Athletik der italienischen Typen brachte in alle
Flug- und Schwebeposen das Moment der Unwahrscheinlichkeit
hinein. Zu viel Erdenschwere, zu wenig Höhendrang. Selbst die

Sturmfiguren der Sixtina sind nicht selbständig aktiv, sie werden
geschleudert, von Luftströmen fortgerissen, sie schwimmen in der
Athmosphäre; stürzende oder emporgezogene Statuen malen die
materiellen Italiener und fordern starke Konzessionen von der
Phantasie des Beschauers. Grecos Geschöpfe sind spiritistische
Erscheinungen; sie schweben, berühren kaum den Erdboden, wie
die Seelen in der Unterwelt, wie Irrlichter und Pfingstflammen
auf den Häuptern der Apostel; sie leben in einer Luft, die leichter
ist als die irdische; ihr Körper ist nur Hülle für eine Potenz, die
etwas Strenges an sich hat, wie moralische Gesetze und mönchische

Gelübde. Namentlich in Szenen des jüngsten Gerichtes
erreicht er neue Mittel der Glaubhaftigkeit, die den Visionen und
nicht der Erfahrung entlehnt scheint.

Für ihn gab es mehr Dinge zwischen Himmel und Erde, als
die Schulweisheit der Bolognesen und römischen Akademiker
ahnte. Die Welt, in der sich seine Phantasien und selbst die
realen Historien abspielen, ist ein Zwischenreich räumlicher
Wirklichkeit und visionärer Spiegeltäuschung.

In der großen Mehrzahl seiner Bilder gibt es keine Hintergründe,
keinen Boden, auf dem die Figuren stehen, kein Ding, zu dem
sie in Beziehung treten, keinen Himmel, keine Tiefe, keine Ferne.
Er bringt es fertig, eine Bildfläche ganz mit Figuren zu erfüllen
und die Grenze zwischen Himmel und Erde so zu verwischen,
dass menschliche Geister und überirdische Wesen sich mit ihrem
Atem streichen und sich die Hände reichen. Der Teufel
bedarf noch eines Sprunges, um von der terra ferma in das Inferno
seines Höllenreiches zu gelangen. In der Welt Grecos vermischen

553



sich Wesen und Formen der Ober- und Unterwelt, und es ist
diesem seltsamen Geist erst irdisch wohl und himmlisch frei zu
Mute, wenn er die Grenzen der Materialität zwischen diesseits
und jenseits verwischt hat und von der Staffelei hinweg den

Heiligen des christlichen Himmels die Hand reichen kann.
Die Renaissance hatte aus wissenschaftlichen und künstlerischen

Überzeugungen eine saubere Scheidung zwischen Phantasiewelt

und Wirklichkeit durchgeführt. Greco lächelt darüber, wie
über Bauerneinfall und Ammenmärchen. Das Raumproblem
war den italienischen Meistern mehr am Herzen gelegen als irgend
ein anderes. Grecos Malerhand scheint nie damit in Berührung
gekommen zu sein.

Die Farbe ist der empfindlichste Ausdruck des Malers für
den Gefühlsgehalt seiner Seele. Sie ist geschmeidig und spiegelklar,

sie ist verhalten und undurchsichtig, sie ist hell und klingend,
sie ist düster und schattenstill. Greco empfand aber das Farbenreich

der Italiener als eng und monoton, ihm fehlte selbst an
den Venezianern die Ausdruckskraft der Tonstärke und das

Wechselspiel der Farbenkombination, die sich um ganz wenige
Klangfiguren gruppieren. Sowohl die kalten Gruppen der römischen
Palette wie die warmen der venezianischen sind ihm nicht ergiebig
genug, um das auszudrücken, was ihm vorschwebt. In seltsamen

grauen, braunen und Schmutzfarben verhüllt er die Stichflammen
intensiver Gelb- und Blaufarben. Ohne sich auf breite
Farbmassen zu stützen gibt er dem Bild eine farbige Haltung durch
einen ganz merkwürdigen koloristischen Orientierungssinn. Auf
diesen Farbpunkten basiert die Welt seiner Darstellung. Sie ist
dadurch räumlich fixiert und künstlerisch gebunden. Ihre Einheit

beruht auf den zitternden Werten eines farbigen Grundrisses,
er ist Maler und nur Maler. Der graphische und statuarische
Sinn der Renaissanceplastik in Stein und Farbe ist bei ihm
verkümmert oder unentwickelt geblieben. Ein malerisches und
musikalisches Bedürfnis sind die Grundphänomene seiner Seele. Er
hielt sich eine Hauskapelle und ließ sich vormusizieren ; er lebte
in Tönen und in Farben und wurde verletzt, wenn er an die
Materialität der Dinge und Stoffe rührte. Er trennte gleichsam die
Farbe von den Sachen, er konnte farbig sehen und war gleichsam

für Dinge und Stoffe blind.

554



Historisch war er der Übergang von den Klassikern Italiens
zu der Kunst des Velasquez in Spanien. Seine quecksilbrige
nervöse Natur ist eingespannt zwischen die beiden festen Pole Tizian
und Velasquez. Er ist eine Übergangserscheinung, ein seltsames
Gebilde, wie es die Metamorphose künstlerischer Probleme wohl
gelegentlich hervorbringt. Er ist Grieche, Italiener und Spanier
zugleich. In seiner Kunst stecken Elemente des byzantinischen
Mittelalters, der venetianischen Renaissance und eines Kolorismus,
dessen letzte Wurzeln wohl auf den Orient zurückgehen.

Der Franzose Barres zog aus, das Geheimnis von Toledo
zu entdecken und fand es in der Mischkultur der spanisch-maurischen

Königsstadt. Meier-Graefe suchte einen neuen Reiz, der
ihm sein museumsmüdes Hirn wieder aufrüttelte und fand ihn in
diesem seltsamen Zwittergeschöpf der Mittelmeerkunst. Beide
Entdecker machen es fühlbar, dass ihr Fund mehr der verwöhnten
Geistigkeit literarischer Feinschmecker entspricht als irgend einer
Voraussetzung unsrer modernen Kultur. Aber seitdem nun einmal

dieser neue Wert Grecos gebucht ist, museumsreif geworden
und literarisch anerkannt ist, ist es wohl Pflicht, sich mit ihm
abzufinden. Es ist leicht, diese Rechnung wie ein künstlerisches
Exempel aufzulösen, aber es ist schwer, in unseren großen
Museumssammlungen die Bilder Grecos so zu plazieren, dass sie
in ihrer isolierten Stellung als Blasphemie der Renaissance zur
Geltung kommen, ohne durch das zuckende Feuer ihrer kalten
Farbenblitze den klaren Himmel der alten Kunstwerke zu
beunruhigen.

BERN ARTHUR WEESE

Platoniker sein heißt seine Lebensenergien unter Verschluss halten
können, bis das „Ideal" erscheint.

Nicht der feigen Stunde sklavisch dienen müssen 1 Am Unzulänglichen
nicht sich erlösen müssen! Die Schwäche, warten zu können; die Kraft!

Prodromos P. ALTENBERG

*

555


	Die Moderne Kunst und Greco

