
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: Kant, Goethe - Chamberlain

Autor: Falke, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KANT, GOETHE—CHAMBERLAIN
Der Vater befuhr die Meere der Erde; der Sohn befährt die

hohe See des Geistes.
Houston Stewart Chamberlain wurde 1855 in Portsmouth

geboren, im Hause des Kapitäns, späteren Admirals Chamberlain.
Nicht als Normal- und Durchschnittsgehirn : sein ganzes Leben
steht im Zeichen eines schweren Nervenleidens. Seine äußere Unrast

ist nur ein Spiegelbild der innern: Frankreich, England, die
Schweiz, Deutschland, Österreich sind seine Aufenthaltsorte. Die
Krankheit lässt ihn zuerst der militärischen, dann der akademischen

Laufbahn entsagen — endlich findet er seinen wahren Beruf,

indem er die Wirkungen des Schwertes wie des Wortes mit
der Feder des Schriftstellers auszuüben weiß.

Eine Ahasver- und Holländernatur. Sein Gefühl suchte die
„Heimat", sein Geist die Gewissheit; und da er es mit der Heftigkeit

des Genies tat, so landete er beim Genie: der Leuchtturm
für alle im Gefühl Zerrissenen, Richard Wagner, zog ihn nicht
minder an als Immanuel Kant, der feste Pol für jeden im Geist
Erschütterten. Neben diesen subjektiven Bedürfnissen des Herzens
wie des Kopfes stand als glücklichste Ergänzung von jeher der
Sinn für das objektiv Gegebene, für die Natur, der ihn exakte
Studien treiben und allem Abstrakten gegenüber auf der Hut sein
ließ: den schärfsten Ausdruck findet diese Seite seines Wesens
darin, dass er den Begriff der Menschheit verneint und für das

praktische Leben durch den der Rasse ersetzt wissen will; und
ihr ist es auch zu verdanken, dass er wie kein zweiter die Seele
des großen Schauers Goethe zu erleuchten wusste.

* *
*

In einem Jahr, am 9. September 1915, vollendet Houston
Stewart Chamberlain sein sechzigstes Lebensjahr; das Bild seiner
geistigen Persönlichkeit ist schon heute voll ausgeprägt und wird
kaum mehr eine wesentliche Bereicherung erfahren. Seine Hauptwerke

teilen sich in zwei Klassen : Werke des Erfolges und Werke der
Wirkung — in die germanenfreundlichen, judenfeindlichen „Grundlagen

des neunzehnten Jahrhunderts", nebst den Wagnerschriften;

538



und in die beiden genialen Nachschöpfungen genialen Menschentums,

die unvergleichlichen Monographien über Kant und Goethe.
Dort polemische oder apologetische Analysen ; hier positive
Synthesen, die in der Geschichtsschreibung des menschlichen Geistes
für immer ihren Platz behaupten werden : sie tragen eine Erleuchtung

weiter, von der unsere Kultur abhängt.
In den „Grundlagen" hat Chamberlain die Rechte des

vielseitigen Dilettanten gegenüber den einseitigen Fachgelehrten
verfochten; sie haben es ihm höllisch übelgenommen und ihn nicht
weniger leidenschaftlich bekämpft, als er sie angriff. Aber bei

Chamberlain handelt es sich von vornherein um höhere als
beweisbare Dinge; und wie man sich zu ihm stellt, hängt davon
ab, was für ein Mensch man ist: ob innerlich frei oder unfrei
geboren, im geistigen Sinne Herrenmensch oder Sklave. Über dem
rechthaberischen Gezänk der Schulen steht Chamberlain als sich
selbstbestimmende Persönlichkeit, die von allem, was fleißige
Maulwurfsarbeit zu Tage fördert, bloß das ihr Gemäße annimmt
und für den wissenschaftlichen Vollständigkeitswahnsinn und die
damit meistens verbundene ethische Lauheit nur ein halb höhnisches,

halb zorniges Lachen übrig hat. Was Chamberlain
gelegentlich das Konzept verrückt, ist weniger ein Mangel an Wissen
als eine einseitige, gefühlsgefärbte Darstellung seines Wissens:
er streitet mit Begeisterung für die Selbstherrschaft des Geistes,
und es bleibt der Besonnenheit des Lesers überlassen, sich zu
fragen, ob nicht der zu solcher Leuchtkraft gesteigerte Intellekt
etwas Außergewöhnliches ist, das in der vollen Breite des Daseins
immer von dem dunkel im Sinnlichen verankerten Willen
überwunden werden wird.

Es ist hier nicht der Ort, von den Menschlichkeiten eines so
hervorragenden Geistes zu sprechen ; es genüge die Andeutung,
dass wir für sie nicht blind sind, und die Erklärung, dass wir
niemand zur Blindheit verpflichten. Chamberlains Judenhass ist,
wie jeder Hass, nicht der Ausdruck der Stärke (wer so sehr für
die Reinheit und Güte des Bodens besorgt ist, hat selber nicht
die tiefsten Wurzeln geschlagen!); und es bleibt eine offene Frage,
ob der deutschschreibende Engländer nicht aus einem eigenen
Gefühl heraus, „zwischen den Kulturen" zu stehen — also in
der Bekämpfung eines Merkmals seines eigenen Wesens — so

539



sehr gegen das zur Heimatlosigkeit verdammte Volk Israel wettert.
Und dass der selbe Mann, der in der Welt des Geistes das Heil
in der philosophischen Selbstbesinnung und strengen Unterscheidung
Kants erblickt, sein Herz an eine Musik hängen konnte, die von
ihrem Schöpfer bis ins Letzte hinein ihrer Selbstherrlichkeit
entkleidet und in die Fron der Vorstellung und des Wortes, kurz,
ans Theater verschachert worden ist: das wird auch nur der
verstehen, der sich das Ergebnis von Chamberlains Goethebuch zu
eigen gemacht hat: ein Mensch kann um so größere Gegensätze
in sich begreifen, je größer er selbst ist.

* *
*

Wenn einmal seit dem Zeitpunkt, wo der deutsche Kaiser an
seine Intimen die das Germanentum verherrlichenden „Grundlagen
des neunzehnten Jahrhunderts" verschenkte, ebensoviel Jahrzehnte
verflossen sein werden wie jetzt Jahre, so dürfte das menschliche
Leben mit seinen Interessen und Bedürfnissen wesentlich anders

geworden sein. Aber wenn dann auch die von Chamberlain so
sehr gehassten und gefürchteten Juden (er predigt geradezu einen
heiligen Krieg gegen sie) die Macht völlig an sich gerissen haben
sollten, so hat doch Chamberlain selbst für alle Zeiten dafür
gesorgt, dass echteste Kunde vom germanischen Menschen erhalten
bleibt. Germanische Theorie und germanische Praxis — Kant
und Goethe — werden in seinen beiden Werken vor einer wie
auch beschaffenen Nachwelt dastehen als monumenta aere perennius!

Kuno Fischer hat der vorigen Generation Kant als genialer
Lehrer erklärt; Chamberlain schafft ihn vor den Augen der jetzigen
nach als ein lehrendes Genie. In der Vortragsform, in der das

Buch wie auch das über Goethe gehalten ist, wird ein Nachklang
der einst von ihm erstrebten akademischen Bekenntnistätigkeit
fühlbar; es lebt etwas von der Leidenschaft Johannes des Täufers
in diesem Mann, der im Kantbuch mit dem Wort seines Meisters

vor uns tritt: „Die größte Angelegenheit des Menschen ist zu
wissen, was man sein muss, um ein Mensch zu sein!" Wie Kant
hat er das praktische Endziel von Anfang an vor Augen: sein

Hauptverdienst besteht darin, dem Leser klar zu machen, dass

der Gegenstand von Kants Untersuchungen kein nebelhaft
verschwommener, sondern der allerrealste ist: die Tatsache des

540



geistigen Lebens, mit der Aufgabe, das für den naiven Menschen
unerkennbare Gewebe von Irrtum und Wahrheit, von ewig
wechselndem Erkenntnis-Inhalt und ewig gültiger Erkenntnis-Form
zu entwirren

Dass ein Bauer anders fühlt und denkt als ein Kaufmann,
ist jedermann verständlich; Chamberlain aber zeigt uns, dass es

auch in der Deutung des Daseinsrätsels, wenn nicht Standes-, so
doch Temperamentsunterschiede gibt. Er untersucht in seinem

„Kant" zuerst die Weltbilder eines Goethe, Leonardo da Vinci,
Descartes, Giordano, Bruno, Plato und stellt erst im letzten

Kapitel — aus Übereinstimmung mit und im Gegensatz zu diesen

Weltanschauungen — die Lehre Kants vor uns hin: von den

überall zuletzt sich ergebenden Unzulänglichkeiten dogmatischer
Deutungen abgeschreckt, entdecken wir wie von selbst (und
überzeugt von seiner Notwendigkeit!) den Weg der Erkenntniskritik.
Nach der Lektüre haben wir das Gefühl, uns in einem geistigen
Räume zu befinden: wie wir, vom Innern eines Würfels aus, die
Kanten sich schneiden sehen würden, so sehen wir die verschiedenen

Weltdeutungen sich einander nähern oder sich von einander
entfernen.

Chamberlain ist frei von dem uns Heutigen so tief
eingebläuten Aberglauben von der fortschreitenden Entwicklung, aus dem
das verhängnisvolle Vorurteil erwächst, das Spätere sei immer
auch das „Bessere". Die genannten Denker sind weder lauter
Berufsphilosophen, noch werden sie in der beliebten chronologischen
Reihenfolge behandelt; Chamberlain betrachtet die verschiedenen

Weltdeutungen, die dem menschlichen Geiste überhaupt möglich
sind, völlig zeitlos, und weist die Zumutung, dass ihre Urheber
wie eine Geschlechterfolge von Schullehrern im historischen
Gänsemarsch aufzuziehen hätten, weit von sich. „Geschichte
macht leicht blind für das Ewige!" lautet sein Wort.

* *
*

Der erste Vortrag des „Kant"-Buches — über Goethe —
bespricht den Begriff der Umbildung (Metamorphose) und
erläutert daran den Gegensatz zwischen Idee und Erfahrung.

Der Werdegang Raupe-Puppe-Schmetterling ist eine rein
erfahrungsmäßige Umbildung; der naive Beschauer legt ihr als be-

541



harrend kein „Ding", sondern höchstens „Leben" zu Grunde.
Betrachtet man aber zum Beispiel eine Wirbelsäule, so wird man
versucht, zu denken, die einzelnen, untereinander verschiedenen
Wirbel seien Umbildungen „des" Wirbels; und bei der Vergleichung
der Organe einer Pflanze wird der Eindruck erzeugt, sie seien
sämtlich eine mehr oder weniger weitgehende Umbildung „des"
Blattes! Die Umbildung bis zum Schmetterling zeigt ein deutliches
Nacheinander, die in der Wirbelsäule ein eben so deutliches
Nebeneinander; die Pflanze aber weist beides auf: das Nacheinander
im zeitlichen Wachstum, das vor unsern Augen „eines aus dem
andern" entstehen lässt; und das Nebeneinander in der räumlichen
Gestalt, deren Teile unter einander verwandt sind — also Blatt aus
Blatt; Blatt neben Blatt. Dieser letzte Fall vor allem betörte Goethe,
als er unter südlichem Himmel das rasche Aufsprießen der Pflanzen
verfolgte und sah, wie vom Samenblatt bis wiederum zur Frucht
immer dasselbe Glied, das „Blatt", in einer neuen Umbildung
sich ausgestaltete — erst Schiller erweckte den in den Norden
Zurückgekehrten aus dem begeisterten Traum einer „einfachsten
Erfahrung", aus der heraus sich die gesamte wirkliche und mögliche
Pflanzenwelt aufbauen ließe. Nicht dasselbe, sondern das gleiche
Blatt verwandelt sich im Nacheinander des Wachstums; das in
das Erfahrung vorhandene wirkliche Blatt, einmal ausgestaltet,
bleibt, was es ist und wo es ist, bis es abfällt — was sich
verwandelt, ist die Idee des Blattes, die nur im Denken des Menschen
existiert. Ebenso handelt es sich bei der Wirbelsäule nicht um
eine zeitliche fortschreitende allmähliche Umbildung eines Wirbels
in den andern, von einem „Urwirbel" ausgehend, bis die sämtlichen
Wirbel beieinander sind, sondern um die gleichzeitige verschiedenartige

Umbildung der Idee des Wirbels Aber wohin geraten wir,
wenn wir der Wirklichkeit die Umbildung von etwas, das nur in

unserer Phantasie vorhanden ist, zumuten? Wollen wir nicht
lieber unserm Geist das Vermögen zuschreiben, in dem unter
sich verwandten Verschiedenen das Eine zu erblicken? Das liegt
aller Ideenbildung zu gründe: innerhalb der Anschauung zur Einheit

vorzudringen (wobei wir, ohne es zu merken, in den Spiegel
unseres eigenen Geistes zurückgeworfen werden). Unser Geist
hat die Fähigkeit, das einzeln Gesehene zusammenzuschauen; für
das geistige Auge eine Einheit zu schaffen, auf der es ruhen kann,

542



wo das Sinnliche von tausend Verschiedenheiten zerstreut wird.
Das ist immer noch Erfahrung, aber nicht mehr nur Erfahrung:
ein geistiger Akt hat sie komprimiert, vereinheitlicht, gesteigert zu
einem Bild, das „sich nicht unmittelbar auf die wahrgenommenen
Gegenstände, sondern auf das bezieht, was unser menschlicher
Verstand über die wahrgenommenen Gegenstände denkt und urteilt".

Hier schon zeigt es sich, wie sehr alle Erfahrung ein geistiges
Element enthält; und es fällt gleich zu Anfang ein scharfes
philosophisches Licht auf die sogenannten objektiven Erkenntnisse
der Naturwissenschaft, vor allem auf die Entwicklungslehre.
Grosses Unheil hat es nach Chamberlain angerichtet, dass gleichzeitige

und aufeinanderfolgende Umbildung (simultane und
sukzessive Metamorphose) weder von Goethe noch von andern
Naturphilosophen scharf auseinandergehalten wurden und werden;
wenn Goethe sagt „Es offenbarte sich mir der Ursprung des

Schädels aus Wirbeltierknochen", so erblickt Chamberlain
einen Widersinn darin, weil die Existenz einer Wirbelsäule bereits
einen Schädel voraussetze, dieser also nicht aus jener abgeleitet
werden könne. Es handelt sich in diesem wie in so manchem
andern Fall um verschiedene gleichzeitige, im Organismus sich

gegenseitig bedingende Umbildungen, die untereinander eine
weitgehende Ähnlichkeit haben (nicht aber um ein kausales
Nacheinander); und auch nicht um Umbildungen eines greifbaren Dinges,
Wirbelknochen genannt, sondern nur der Idee davon. Vielleicht
dürfte es sich auch empfehlen, statt „verschiedene Umbildung"
deutlicher und genauer „verschiedene /lusbildung" zu sagen;
denn unser Geist ist es, der durch die Erfahrung hindurch eine
Idee als Norm erkennt, um dann an ihr die vielgestaltige
Wirklichkeit vergleichend zu messen. Sobald wir uns dieses Umstandes
nicht bewusst werden, gleichen wir Goethe, der im Anblick der
rasch wachsenden Pflanze glaubt, eines gehe aus dem andern
hervor, und lange nicht bemerkt, „dass in der Pflanze, genau wie in
der Wirbelsäule der Katze, die verschiedenen Teile nebeneinander
stehen, völlig autonom, dazu noch physiologisch ungleichwertig".
Es findet bei allem Wachsenden eine zeitliche Auswicklung seiner
selbst statt, und es kommt ganz darauf an, worauf unsere
Aufmerksamkeit gerichtet ist: auf das Ding, das Seiende, oder auf
die zeitliche Form, in der es in der Erscheinungswelt sich auswirkt.

543



Damit sei hier das Problem der Entwicklung nur angetönt;
später geht auch Chamberlain näher darauf ein. Bleiben wir bei
Goethe, der nach Schillers Kritik zu seinem eigenen Erstaunen
erkennen musste, dass, wo er sich ganz glaubte der Erfahrung
hingegeben zu haben, eine Idee es war, die ihm diese Erfahrung
erst wertvoll machte, indem sie Zusammenhänge erhellte: nur an
der Anschauung gelangt Goethe, durch den schöpferischen Akt
der Ideenbildung, zum Denken; er sieht, durch die vielen
Einzelbilder der Erfahrung hindurch, das jeweilige Urbild. Darum
bleibt er auch zeitlebens der Außenwelt zugewandt; er reist —
während Kant (mit dem ihn nun Chamberlain vergleicht) nie über
Königsberg hinauskam.

Kants Auge schaut nicht minder scharf, aber nach innen ;

und da der innere Sinn nur ein zeitliches Nacheinander kennt,
so geht Kants Weg zur anschaulichen Vorstellung nur durch das

nacheinander, Stück für Stück aufbauende Denken. Er erfasste

an einem Ding nicht das sinnlich Bildhafte, sondern seine
dynamische Konstruktion, seine Architektur; eine gute Beschreibung
(zum Beispiel irgend eines Naturgegenstandes, einer geographischen
Sehenswürdigkeit) vermittelte ihm den selben Eindruck wie Andern
die unmittelbarste Anschauung: erst, was er hatte in sich
entstehen sehen, schaute er auch und hielt es fest. Für Kant hieß
es: Ich sehe nur, was ich denke. Für Goethe: Ich denke nur,
was ich sehe. Goethe geht vom Ganzen aus, Kant strebt nach
ihm hin. Beide aber fördern die Anschauung : Goethe durch
Betonung des Wertes der bildhaften Idee, Kant durch Betonung der

Erfahrung und ihrer Kritik.
Das Erlebnis Goethes mit der Urpflanze, die er im Walde

suchen wollte, ehe er merkte, dass sie nur in seinem Kopfe lebte,
regt jenes Nachdenken in uns an, für das Kants berühmte Worte
auf fruchtbaren Boden fallen: „Es gibt zwei Stämme der menschlichen

Erkenntnis, die vielleicht aus einer gemeinschaftlichen, aber
uns unbekannten Wurzel entspringen, nämlich Sinnlichkeit und
Verstand, durch deren ersten [also die Sinnlichkeit] uns Gegenstände

gegeben, durch den zweiten [den Verstand] aber gedacht
werden". Das Verhältnis zwischen diesen beiden Stämmen ist —
da sowohl zum Anschauen wie zum Denken beides gehört:
Sinnlichkeit und Verstand — ein sehr verwickeltes; und dieses Ver-

544



hältnis zu entwirren war, was Kant als Aufgabe der „Erkenntniskritik"

erkannte. Ein erstes Ergebnis seiner Analyse lautet nach
Chamberlain: „Zwar wurzelt Erfahrung in Eindrücken unserer
Sinne, sie erfordert aber außerdem Verstand, da ohne
Verknüpfung der unzählbaren Wahrnehmungen zu Einheiten keine

„Erfahrung" statthaben kann; diese Verknüpfung muss offenbar
nach Regeln stattfinden, die in uns, nicht außer uns liegen".
Und Chamberlain erinnert daran, dass Goethe von dem
„gesetzgebenden Verhalten des Menschen gegenüber der Natur"
gesprochen, ja, einmal sogar gesagt habe, dass „alle Versuche, die
Probleme der Natur zu lösen, eigentlich nur Konflikte der Denkkraft

mit dem Anschauen sind"! Chamberlain schließt: „Das
Wesen dieses unausbleiblichen Konfliktes aufzudecken, das gerade
war das Lebenswerk Kants. Selbst der in philosophischen Fragen
am wenigsten bewanderte Mensch muss leicht begreifen, welchen
Gewinn es bedeutet, durch Analyse festgestellt zu haben : einesteils,
wieviel .gesetzgebendes Denken' des Menschen in der vermeintlich

rein objektiven Anschauung am Werke ist, andernteils,
inwiefern das Anschauen dem Denken erst den Stoff liefert und
somit dem Gesetzgeber bestimmte Wege weist. Hierdurch erst
ward die reinliche Scheidung zwischen Erfahrung und Idee möglich".

ZÜRICH KONRAD FALKE

(Fortsetzung folgt.)

P

Die unterste Stufe (des Philistertums) hüten wohl jene unverrückbar
und unentwegt, denen das Bestehende an und für sich heilig und von Gott
gegeben gilt. Die sich am Gegegenwärtigen genügen lassen ohne Gedanken
darüber, wie es entstanden sei, wohin es sich entwickeln möge oder woher
die Vollmacht und die Autorität derjenigen stamme, die zu seiner Hut
bestimmt sind.

Das sind die Spießer, in der Tat das unleidlichste Volk, das zu
erdenken ist. Denn sie dünken sich verzweifelt klug und aus dem Gefühl
ihrer dickhäutigen Sesshaftigkeit heraus berechtigt, die Andringenden,
Stürmenden, Fragenden zu verachten oder, welches noch kränkender ist, wohl
gar mit einem wundernden Kopfschütteln zu bemitleiden. Mit ihnen ist so
wenig etwas Neues zu beginnen, wie ohne die Philister zu vollstrecken.

Vom Schaffen J. J. DAVID

545


	Kant, Goethe - Chamberlain

