Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 14 (1914)

Artikel: Kant, Goethe - Chamberlain

Autor: Falke, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750796

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KANT, GOETHE — CHAMBERLAIN

Der Vater befuhr die Meere der Erde; der Sohn befdhrt die
hohe See des Geistes.

Houston Stewart Chamberlain wurde 1855 in Portsmouth
geboren, im Hause des Kapitdns, spdateren Admirals Chamberlain.
Nicht als Normal- und Durchschnittsgehirn: sein ganzes Leben
steht im Zeichen eines schweren Nervenleidens. Seine duBere Un-
rast ist nur ein Spiegelbild der innern: Frankreich, England, die
Schweiz, Deutschland, Osterreich sind seine Aufenthaltsorte. Die
Krankheit ldsst ihn zuerst der militdrischen, dann der akademi-
schen Laufbahn entsagen — endlich findet er seinen wahren Be-
ruf, indem er die Wirkungen des Schwertes wie des Wortes mit
der Feder des Schriftstellers auszuiiben weil3.

Eine Ahasver- und Hollandernatur. Sein Gefiihl suchte die
»Heimat“, sein Geist die Gewissheit; und da er es mit der Heftig-
keit des Genies tat, so landete er beim Genie: der Leuchtturm
fiir alle im Gefiihl Zerrissenen, Richard Wagner, zog ihn nicht
minder an als Immanuel Kant, der feste Pol fiir jeden im Geist
Erschiitterten. Neben diesen subjektiven Bediirfnissen des Herzens
wie des Kopfes stand als gliicklichste Ergdnzung von jeher der
Sinn fiir das objektiv Gegebene, fiir die Natur, der ihn exakte
Studien treiben und allem Abstrakten gegeniiber auf der Hut sein
lieB: den schérfsten Ausdruck findet diese Seite seines Wesens
darin, dass er den Begriff der Menschheit verneint und fiir das
praktische Leben durch den der Rasse ersetzt wissen will; und
ihr ist es auch zu verdanken, dass er wie kein zweiter die Seele
des groBen Schauers Goethe zu erleuchten wusste.

* *
*

In einem Jahr, am 9. September 1915, vollendet Houston
Stewart Chamberlain sein sechzigstes Lebensjahr; das Bild seiner
geistigen Personlichkeit ist schon heute voll ausgeprdgt und wird
kaum mehr eine wesentliche Bereicherung erfahren. Seine Haupt-
werke teilen sich in zwei Klassen: Werke des Erfolges und Werke der
Wirkung — in die germanenfreundlichen, judenfeindlichen ,,Grund-
lagen des neunzehnten Jahrhunderts“, nebst den Wagnerschriiten;

538



und in die beiden genialen Nachschopfungen genialen Menschen-
tums, die unvergleichlichen Monographien iiber Kant und Goethe.
Dort polemische oder apologetische Analysen; hier positive Syn-
thesen, die in der Geschichtsschreibung des menschlichen Geistes
fiir immer ihren Platz behaupten werden: sie tragen eine Erleuch-
tung weiter, von der unsere Kultur abhdngt.

In den ,,Grundlagen® hat Chamberlain die Rechte des viel-
seitigen Dilettanten gegeniiber den einseitigen Fachgelehrten ver-
fochten; sie haben es ihm hollisch iibel genommen und ihn nicht
weniger leidenschaftlich bekampfit, als er sie angriff. Aber bei
Chamberlain handelt es sich von vornherein um hohere als be-
weisbare Dinge; und wie man sich zu ihm stellt, hdngt davon
ab, was fiir ein Mensch man ist: ob innerlich frei oder unfrei
geboren, im geistigen Sinne Herrenmensch oder Sklave. Uber dem
rechthaberischen Gezank der Schulen steht Chamberlain als sich
selbstbestimmende Personlichkeit, die von allem, was fleiBige
Maulwurfsarbeit zu Tage foérdert, bloB das ihr GemédBe annimmt
und fiir den wissenschaftlichen Vollstindigkeitswahnsinn und die
damit meistens verbundene ethische Lauheit nur ein halb hohni-
sches, halb zorniges Lachen iibrig hat. Was Chamberlain ge-
legentlich das Konzept verriickt, ist weniger ein Mangel an Wissen
als eine einseitige, gefiihlsgefarbte Darstellung seines Wissens:
er streitet mit Begeisterung fiir die Selbstherrschaft des Geistes,
und es bleibt der Besonnenheit des Lesers iiberlassen, sich zu
fragen, ob nicht der zu solcher Leuchtkraft gesteigerte Intellekt
etwas AuBergewohnliches ist, das in der vollen Breite des Daseins
immer von dem dunkel im Sinnlichen verankerten Willen iiber-
wunden werden wird.

Es ist hier nicht der Ort, von den Menschlichkeiten eines so
hervorragenden Geistes zu sprechen; es geniige die Andeutung,
dass wir fiir sie nicht blind sind, und die Erklarung, dass wir
niemand zur Blindheit verpilichten. Chamberlains Judenhass ist,
wie jeder Hass, nicht der Ausdruck der Stdrke (wer so sehr fir
die Reinheit und Giite des Bodens besorgt ist, hat selber nicht
die tiefsten Wurzeln geschlagen!); und es bleibt eine offene Frage,
ob der deutschschreibende Englander nicht aus einem eigenen
Gefiihl heraus, ,zwischen den Kulturen“ zu stehen — also in
der Bekdmpfung eines Merkmals seines eigenen Wesens — so

539



sehr gegen das zur Heimatlosigkeit verdammte Volk Israel wettert.
Und dass der selbe Mann, der in der Welt des Geistes das Heil
in der philosophischen Selbstbesinnung und strengen Unterscheidung
Kants erblickt, sein Herz an eine Musik hdngen konnte, die von
ihrem Schopfer bis ins Letzte hinein ihrer Selbstherrlichkeit ent-
kleidet und in die Fron der Vorstellung und des Wortes, kurz,
ans Theater verschachert worden ist: das wird auch nur der ver-
stehen, der sich das Ergebnis von Chamberlains Goethebuch zu
eigen gemacht hat: ein Mensch kann um so groBere Gegensatze
in sich begreifen, je groBer er selbst ist.

* *
*

Wenn einmal seit dem Zeitpunkt, wo der deutsche Kaiser an
seine Intimen die das Germanentum verherrlichenden ,,Grundlagen
des neunzehnten Jahrhunderts* verschenkte, ebensoviel Jahrzehnte
verflossen sein werden wie jetzt Jahre, so diirfte das menschliche
Leben mit seinen Interessen und Bediirfnissen wesentlich anders
geworden sein. Aber wenn dann auch die von Chamberlain so
sehr gehassten und gefiirchteten Juden (er predigt geradezu einen
heiligen Krieg gegen sie) die Macht vollig an sich gerissen haben
sollten, so hat doch Chamberlain selbst fir alle Zeiten dafiir ge-
sorgt, dass echteste Kunde vom germanischen Menschen erhalten
bleibt. Germanische Theorie und germanische Praxis — Kant
und Goethe — werden in seinen beiden Werken vor einer wie
auch beschaffenen Nachwelt dastehen als monumenta aere perennius!

Kuno Fischer hat der vorigen Generation Kant als genialer
Lehrer erklart; Chamberlain schafft ihn vor den Augen der jetzigen
nach als ein lehrendes Genie. In der Vortragsform, in der das
Buch wie auch das iiber Goethe gehalten ist, wird ein Nachklang
der einst von ihm erstrebten akademischen Bekenntnistdtigkeit
fithlbar; es lebt etwas von der Leidenschaft Johannes des Tdufers
in diesem Mann, der im Kantbuch mit dem Wort seines Meisters
vor uns tritt: ,Die groBte Angelegenheit des Menschen ist zu
wissen, was man sein muss, um ein Mensch zu sein!® Wie Kant
hat er das praktische Endziel von Anfang an vor Augen: sein
Hauptverdienst besteht darin, dem Leser klar zu machen, dass
der Gegenstand von Kants Untersuchungen kein nebelhaft ver-
schwommener, sondern der allerrealste ist: die Tatsache des

540



geistigen Lebens, mit der Aufgabe, das fiir den naiven Menschen
unerkennbare Gewebe von Irrtum und Wahrheit, von ewig wech-
selndem Erkenntnis-Inhalt und ewig giiltiger Erkenntnis-Form
zu entwirren . . .

Dass ein Bauer anders fiihit und denkt als ein Kaufmann,
ist jedermann verstdndlich; Chamberlain aber zeigt uns, dass es
auch in der Deutung des Daseinsritsels, wenn nicht Standes-, so
doch Temperamentsunterschiede gibt. Er untersucht in seinem
oKant“ zuerst die Weltbilder eines Goethe, Leonardo da Vinci,
Descartes, Giordano, Bruno, Plato und stellt erst im letzten
Kapitel — aus Ubereinstimmung mit und im Gegensatz zu diesen
Weltanschauungen — die Lehre Kants vor uns hin: von den
iiberall zuletzt sich ergebenden Unzuldnglichkeiten dogmatischer
Deutungen abgeschreckt, entdecken wir wie von selbst (und iiber-
zeugt von seiner Notwendigkeit!) den Weg der Erkenntniskritik.
Nach der Lektiire haben wir das Gefiihl, uns in einem geistigen
Raume zu befinden: wie wir, vom Innern eines Wiirfels aus, die
Kanten sich schneiden sehen wiirden, so sehen wir die verschie-
denen Weltdeutungen sich einander ndhern oder sich von einander
entfernen.

Chamberlain ist frei von dem uns Heutigen so tief einge-
blduten Aberglauben von der fortschreitenden Entwicklung, aus dem
das verhdngnisvolle Vorurteil erwédchst, das Spatere sei immer
auch das ,Bessere“. Die genannten Denker sind weder lauter
Berufsphilosophen, noch werden sie in der beliebten chronologischen
Reihenfolge behandelt; Chamberlain betrachtet die verschiedenen
Weltdeutungen, die dem menschlichen Geiste dberhaupt moglich
sind, voOllig zeitlos, und weist die Zumutung, dass ihre Urheber
wie eine Geschlechterfolge von Schullehrern im historischen
Giansemarsch aufzuziehen hétten, weit von sich. ,Geschichte
macht leicht blind fiir das Ewige!“ lautet sein Wort.

* *
*

: Der erste Vortrag des ,Kant“-Buches — iiber Goethe —
bespricht den Begriff der Umbildung (Metamorphose) und er-
ldutert daran den Gegensatz zwischen /dee und Erfahrung.

Der Werdegang Raupe-Puppe-Schmetterling ist eine rein er-
fahrungsméBige Umbildung; der naive Beschauer legt ihr als be-

541



harrend kein ,Ding“, sondern hochstens ,Leben“ zu Grunde.
Betrachtet man aber zum Beispiel eine Wirbelsdule, so wird man
versucht, zu denken, die einzelnen, untereinander verschiedenen
Wirbel seien Umbildungen ,, des“ Wirbels; und bei der Vergleichung
der Organe einer Pilanze wird der Eindruck erzeugt, sie seien
sédmtlich eine mehr oder weniger weitgehende Umbildung ,des“
Blattes! Die Umbildung bis zum Schmetterling zeigt ein deutliches
Nacheinander, die in der Wirbelsdule ein eben so deutliches Neben-
einander; die Pflanze aber weist beides auf: das Nacheinander
im zeitlichen Wachstum, das vor unsern Augen ,eines aus dem
andern® entstehen ldsst; und das Nebeneinander in der rdumlichen
Gestalt, deren Teile unter einander verwandt sind — also Blatt aus
Blatt; Blatt neben Blatt. Dieser letzte Fall vor allem betorte Goethe,
als er unter siidlichem Himmel das rasche AufsprieBen der Pilanzen
verfolgte und sah, wie vom Samenblatt bis wiederum zur Frucht
immer dasselbe Glied, das ,Blatt“, in einer neuen Umbildung
sich ausgestaltete — erst Schiller erweckte den in den Norden
Zuriickgekehrten aus dem begeisterten Traum einer ,,einfachsten Er-
fahrung“, aus der heraus sich die gesamte wirkliche und maogliche
Pilanzenwelt aufbauen lieBe. Nicht dasselbe, sondern das gleiche
Blatt verwandelt sich im Nacheinander des Wachstums; das- in
das Erfahrung vorhandene wirkliche Blatt, einmal ausgestaltet,
bleibt, was es ist und wo es ist, bis es abfdllt — was sich ver-
wandelt, ist die /dee des Blattes, die nur im Denken des Menschen
existiert. Ebenso handelt es sich bei der Wirbelsdule nicht um
eine zeitliche fortschreitende allméhliche Umbildung eines Wirbels
in den andern, von einem ,,Urwirbel“ ausgehend, bis die sdmtlichen
Wirbel beieinander sind, sondern um die gleichzeitige verschieden-
artige Umbildung der ldee des Wirbels ... Aber wohin geraten wir,
wenn wir der Wirklichkeit die Umbildung von etwas, das nur in
unserer Phantasie vorhanden ist, zumuten? Wollen wir nicht
lieber unserm Geist das Vermoégen zuschreiben, in dem unter
sich verwandten Verschiedenen das Eine zu erblicken? Das liegt
aller Ideenbildung zu grunde: innerhalb der Anschauung zur Ein-
heit vorzudringen (wobei wir, ohne es zu merken, in den Spiegel
unseres eigenen Geistes zuriickgeworfen werden). Unser Geist
hat die Fahigkeit, das einzeln Gesehene zusammenzuschauen; fur
das geistige Auge eine Einheit zu schaffen, auf der es ruhen kann,

542



wo das Sinnliche von tausend Verschiedenheiten zerstreut wird.
Das ist immer noch Erfahrung, aber nicht mehr zur Erfahrung:
ein geistiger Akt hat sie komprimiert, vereinheitlicht, gesteigert zu
einem Bild, das ,sich nicht unmittelbar auf die wahrgenommenen
Gegenstdnde, sondern auf das bezieht, was unser menschlicher
Verstand iiber die wahrgenommenen Gegenstdnde denkt und urteilt®.

Hier schon zeigt es sich, wie sehr alle Erfahrung ein geistiges
Element enthélt; und es féllt gleich zu Anfang ein scharfes philo-
sophisches Licht auf die sogenannten objektiven Erkenntnisse
der Naturwissenschaft, vor allem auf die Entwicklungslehre.
Grosses Unheil hat es nach Chamberlain angerichtet, dass gleich-
zeitige und aufeinanderfolgende Umbildung (simultane und suk-
zessive Metamorphose) weder von Goethe noch von andern Na-
turphilosophen scharf auseinandergehalten wurden und werden;
wenn Goethe sagt ,Es offenbarte sich mir der Ursprung des
Schiddels aus Wirbeltierknochen“, so erblickt Chamberlain
einen Widersinn darin, weil die Existenz einer Wirbelsdule bereits
einen Schéddel voraussetze, dieser also nicht aus jener abgeleitet
werden konne. Es handelt sich in diesem wie in so manchem
andern Fall um verschiedene gleichzeitige, im Organismus sich
gegenseitig bedingende Umbildungen, die untereinander eine weit-
gehende Ahnlichkeit haben (nicht aber um ein kausales Nach-
einander); und auch nicht um Umbildungen eines greifbaren Dinges,
Wirbelknochen genannt, sondern nur der /dee davon. Vielleicht
diirfte es sich auch empiehlen, statt ,verschiedene Umbildung
deutlicher und genauer ,verschiedene Ausbildung® zu sagen;
denn unser Geist ist es, der durch die Erfahrung hindurch eine
Idee als Norm erkennt, um dann an ihr die vielgestaltige Wirk-
lichkeit vergleichend zu messen. Sobald wir uns dieses Umstandes
nicht bewusst werden, gleichen wir Goethe, der im Anblick der
rasch wachsenden Pflanze glaubt, eines gehe aus dem andern her-
vor, und lange nicht bemerkt, ,dass in der Pflanze, genau wie in
der Wirbelsdule der Katze, die verschiedenen Teile nebeneinander
stehen, vollig autonom, dazu noch physiologisch ungleichwertig.
Es findet bei allem Wachsenden eine zeitliche Auswicklung seiner
selbst statt, und es kommt ganz darauf an, worauf unsere Aui-
merksamkeit gerichtet ist: auf das Ding, das Seiende, oder auf
die zeitliche Form, in der es in der Erscheinungswelt sich auswirkt.

543



Damit sei hier das Problem der Entwicklung nur angetont;
spater geht auch Chamberlain ndher darauf ein. Bleiben wir bei
Goethe, der nach Schillers Kritik zu seinem eigenen Erstaunen er-
kennen musste, dass, wo er sich ganz glaubte der Erfahrung hin-
gegeben zu haben, eine /dee es war, die ihm diese Erfahrung
erst wertvoll machte, indem sie Zusammenhédnge erhellte: nur an
der Anschauung gelangt Goethe, durch den schopferischen Akt
der Ideenbildung, zum Denken; er sieht, durch die vielen Ein-
zelbilder der Erfahrung hindurch, das jeweilige Urbild. Darum
bleibt er auch zeitlebens der AuBenwelt zugewandt; er reist —
wahrend Kant (mit dem ihn nun Chamberlain vergleicht) nie iiber
Koénigsberg hinauskam.

Kants Auge schaut nicht minder scharf, aber nach innen;
und da der innere Sinn nur ein zeitliches Nacheinander kennt,
so geht Kants Weg zur anschaulichen Vorstellung nur durch das
nacheinander, Stiick fiir Stiick aufbauende Denken. Er erfasste
an einem Ding nicht das sinnlich Bildhafte, sondern seine dy-
namische Konstruktion, seine Architektur; eine gute Beschreibung
(zum Beispiel irgend eines Naturgegenstandes, einer geographischen
Sehenswiirdigkeit) vermittelte ihm den selben Eindruck wie Andern
die unmittelbarste Anschauung: erst, was er hatte in sich ent-
stehen sehen, schaute er auch und hielt es fest. Fiir Kant hie
es: Ich sehe nur, was ich denke. Fiir Goethe: Ich denke nur,
was ich sehe. Goethe geht vom Ganzen aus, Kant strebt nach
ihm hin. Beide aber fordern die Anschauung: Goethe durch Be-
tonung des Wertes der bildhaften /dee, Kant durch Betonung der
Erfahrung und ihrer Kritik.

Das Erlebnis Goethes mit der Urpflanze, die er im Walde
suchen wollte, ehe er merkte, dass sie nur in seinem Kopfe lebte,
regt jenes Nachdenken in uns an, fiir das Kants beriithmte Worte
auf fruchtbaren Boden fallen: ,Es gibt zwei Stdmme der mensch-
lichen Erkenntnis, die vielleicht aus einer gemeinschaftlichen, aber
uns unbekannten Wurzel entspringen, ndmlich Sinnlichkeit und
Verstand, durch deren ersten [also die Sinnlichkeit] uns Gegen-
stinde gegeben, durch den zweiten [den Verstand] aber gedacht
werden“. Das Verhéltnis zwischen diesen beiden Stimmen ist —
da sowohl zum Anschauen wie zum Denken beides gehort: Sinn-
lichkeit und Verstand — ein sehr verwickeltes; und dieses Ver-

544



héltnis zu entwirren war, was Kant als Aufgabe der ,Erkenntnis-
kritik“ erkannte. Ein erstes Ergebnis seiner Analyse lautet nach
Chamberlain: ,Zwar wurzelt Erfahrung in Eindriicken unserer
Sinne, sie erfordert aber auBerdem Verstand, da ohne Ver-
knipfung der unzdhlbaren Wahrnehmungen zu Einheiten keine
»Erfahrung® statthaben kann; diese Verkniipfung muss offenbar
nach Regeln stattfinden, die ir uns, nicht aufer uns liegen“.
Und Chamberlain erinnert daran, dass Goethe von dem ,gesetz-
gebenden Verhalten des Menschen gegeniiber der Natur“ ge-
sprochen, ja, einmal sogar gesagt habe, dass ,alle Versuche, die
Probleme der Natur zu ldsen, eigentlich nur Konflikte der Denk-
kraft mit dem Anschauen sind“! Chamberlain schlieBt: ,Das
Wesen dieses unausbleiblichen Konfliktes aufzudecken, das gerade
war das Lebenswerk Kants. Selbst der in philosophischen Fragen
am wenigsten bewanderte Mensch muss leicht begreifen, welchen
Gewinn es bedeutet, durch Analyse festgestellt zu haben: einesteils,
wieviel ,gesetzgebendes Denken‘ des Menschen in der vermeint-
lich rein objektiven Anschauung am Werke ist, andernteils, in-
wiefern das Anschauen dem Denken erst den Stoff liefert und
somit dem QGesetzgeber bestimmte Wege weist. Hierdurch erst
ward die reinliche Scheidung zwischen Erfahrung und Idee moglich“.

ZURICH : KONRAD FALKE
(Fortsetzung folgt.)

ooo

Die unterste Stufe (des Philistertums) hiiten wohl jene unverriickbar
und unentwegt, denen das Bestehende an und fiir sich heilig und von Gott
gegeben gilt. Die sich am Gegegenwdartigen geniigen lassen ohne Gedanken
dariiber, wie es entstanden sei, wohin es sich entwickeln moge oder woher
die Vollmacht und die Autoritdt derjenigen stamme, die zu seiner Hut be-
stimmt sind.

Das sind die Spiefer, in der Tat das unleidlichste Volk, das zu er-
denken ist. Denn sie diinken sich verzweifelt klug und aus dem Gefiihl
ihrer dickhdutigen Sesshaftigkeit heraus berechtigt, die Andringenden, Stiir-
menden, Fragenden zu verachten oder, welches noch krdankender ist, wohl
gar mit einem wundernden Kopfschiitteln zu bemitleiden. Mit ihnen ist so
wenig etwas Neues zu beginnen, wie ohne die Philister zu vollstrecken.

Vom Schaffen J. J. DAVID

545



	Kant, Goethe - Chamberlain

