
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: François Rabelais : Resultate der neueren Forschung [Schluss]

Autor: Walser, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRANÇOIS RABELAIS
RESULTATE DER NEUERN FORSCHUNG

(Schluss)

All diese Keime gelangten in den zwei Jahren, die zwischen
der Publikation des Pantagruel und des Gargantua liegen, zur
höchsten und wahrhaft staunenswerten Entfaltung. Im Gargantua
hat der Dichter unter der durchsichtigen Hülle seines Riesen-

romanes die Postulate des Humanismus, die persönlichen Frèund-
und Feindschaften und endlich sein innerste religiös-philosophisches

Glaubensbekenntnis mit wundervoller Klarheit dargelegt.
Wir dürfen ob diesen drei hervorragenden Punkten alle andern
Episoden, von wie herrlicher Komik sie auch sein mögen
(so der Raub der Glocken von Notre Dame) zurücktreten lassen.
Das Buch führt uns eine Generation zurück: von Pantagruel zu
dessen Großvater, dem guten König Grandgousier, dem sein Eheweib

Gargamelle im Anfang des Buches den Sohn Gargantua
bescheert. Dieser Grandgousier aber wohnt nicht mehr im
fabelhaften Utopia, er haust — und dies ist eines der besten Resultate

der neuen Forschung — auf dem alten Stammsitze der
Rabelais auf der Devinière bei Chinon. Und wie aus den erhaltenen

Erbteilungen sich ergibt, entsprechen die angeführten
Festungen und Länder Grandgousiers Stück für Stück den Landgütern
und Feudalrechten des Antoine Rabelais! Der junge Riese

Gargantua empfängt nun zu Hause erst eine rein scholastische mit
überwältigender Komik geschilderte Erziehung. Doch schließlich
bemerkt der Vater, wie der Sprössling darob immer dümmer wird
und als gar ein humanistisch gebildeter Knabe in einer zierlichen
lateinischen Rede auftritt, da weiß der arme Gargantua nichts anderes

zu tun, qu'il se print à plorer comme une vache et se cachoit
le visaige de son bonnet et ne fut possible de tirer de luy une
parolle non plus qu'un pet d'un asne mort. So wird der Scho-
lasticus à tous les diables gesandt und das Königskind unter einem

neuen humanistischen Lehrmeister nach Paris geschickt. Statt der
scholastischen Methode: dem Studium der Kommentare zu
wenigen klassischen Autoren und der damit aufs Engste verbundenen
kirchlichen Frömmigkeit, dem endlosen Messenhören und RoseTî-

215



kranzbeten wird nun ein wunderbares wissenschaftliches und
religiöses Studienprogramm aufgestellt, in dem die körperlichen
Übungen keine geringere Rolle spielen als die Lektüre der direkten
Quellen des Altertums — das Reiten, Schwimmen, Turnen und
bei schlechtem Wetter demokratisches Holzsägen und Heuladen
stählen den Körper des Königssohnes nicht weniger als die
antiken Texte und der eifrige Besuch der Werkstätten der Künstler
und Handwerker seinen Geist formen und bilden. An die Stelle
des vermittelnden Priesters aber treten das direkte Lesen des

Evangeliums und kurze, selbstverfasste, aus dem Herzen kommende
Gebete. Es ist also eine echt humanistische und zugleich eine
echt christliche Erziehung. Doch aus dieser ersprießlichen Tätigkeit

heraus wird Gargantua jählings heimberufen: Wegen einer
Schlägerei zwischen Bauern Grandgousiers und seines Nachbarn
des Königs Picrochole hatte dieser letztere den Krieg gegen Gar-

gantuas Vater begonnen. Schon die alten Kommentatoren
berichten, dass sich hinter dem zornmütigen Picrochole der
wohlbekannte königliche Arzt Gaucher de Sainte Marthe verberge. Die
moderne Forschung hat dies bestätigt, indem die beiderseitigen
Königreiche genau den Besitzungen der Rabelais und der Sainte
Marthe entsprechen. Ja noch mehr: den langjährigen freundschaftlichen

Beziehungen beider Familien war gerade in den dreißiger
Jahren durch einen wütenden Prozess ein Ende bereitet worden.
Gaucher hatte nämlich die Loire bei Saumur durch einen
Staketenzaun zugunsten seiner Fischerei gesperrt. Die flussabwärts
gelegenen Gemeinden fühlten sich dadurch im Fischfang benachteiligt

und an ihre Spitze trat der Advokat Antoine Rabelais. Die
Hülfsvölker Grandgousiers in der schrecklichen Guerre picro-
choline nun stammen gerade aus den geschädigten Dörfern an
der Loire und die Hauptleute seiner Truppen tragen die Namen der

prozessierenden Advokaten. So hatten schließlich die Sainte Marthe
zum Schaden — denn sie verloren den Prozess — noch den

Spott. Und wie sehr sie Rabelais' Hohn kränkte beweist der
Umstand, dass noch 15 Jahre später der schärfste Angriff gegen
Meister François nicht etwa von der Sorbonne oder sonst irgend
einem Dunkelmanne kam, sondern von einem Vollhumanisten
und überdies einem überzeugten Protestanten, dem Dichter Charles
de Sainte Marthe, dem Sohne des alten Gaucher!

216



Was das religiöse Problem anbelangt, so behandelt Rabelais
im Gargantua eine Frage, die er gründlich kannte: das Mönchs-
tum. Und er tut es nicht bloß durch wohlfeilen Spott, sondern
er steigt dabei zum positiv Grundsätzlichen hinab. Eine der ersten

Kriegstaten der Horden Picrocholes ist nämlich die räuberische
Weinlese im Rebberg der Abtei von Seuilly. Der entsetzte Abt
ruft die Mönche zum Kapitel zusammen und man beschließt, mit
Kreuz und Fahne und frommen Gesängen diese Kirchenplage
abzuwenden. Ein einziger Mönch: Frère Jean des Entommeures
ist anderer Meinung. Statt den Hymnus Contra impetum inimi-
corum zu singen packt er den kräftigen Schaft eines Kreuzes,
schürzt sein Gewand und fährt unter die Feinde wie ein Sim-
son. Treze mille six cens vingt et deux schlägt er mausetot, sans
les femmes et petitz enfans cela s'entend toujours. Dieser frère
Jean ist das Ideal das sich Rabelais unter einem wahren Mönche
vorstellte: er verzehrt sich nicht in asketischem Jammer oder
kontemplativem Müßiggang: er ist tapfer, arbeitsam und fröhlich.
Seine einzige Schwäche ist nicht etwa das weibliche Geschlecht,
wohl aber die Küche. Das Essensglöcklein bringt den Wackern
in die größere Ekstase als die herrlichste Kirchenmusik. Frère
Jean stimmt durchaus bei, da Grandgousier in kühnen Worten
die Gläubigen statt an die vermittelnden Heiligen direkt an ihren
göttlichen Herrn verweist und da er an die Stelle der nutzlosen
Wallfahrten ein ehrbares, arbeitsames und gottesfürchtiges Leben

zu Hause vorschreibt. Bruder Jean ist es auch, der das berühmte
Idealkloster: die Abtei von Thélème gründet. Was Rabelais bei
seinem Mönchsleben am meisten gedrückt hatte, war der Zwang.
Dass er täglich sein genau vorgeschriebenes Quantum beten

musste, war ihm widerwärtig. Das Grundprinzip, auf das sich
seine ganze Pädagogik aufbaut und das nun ebenso der Abtei
von Thélème zugrunde liegt, ist die Freiheit. Wie Gargantua bloß
turnen oder studieren muss bis er genug hat, so soll er es auch
mit dem Gebete halten. Denn — und damit scheidet sich
Rabelais nicht bloß von der Mönchsaskese, sondern nicht weniger
scharf von Calvin und seiner starken Betonung der Erbsünde —
die Natur des gesunden und normal veranlagten Menschen ist

gut und treibt ihn von selbst zum Rechten und Tüchtigen. In
das Idealkloster dürfen keine körperlich oder geistig Missgestalte-

217



ten eintreten, keine Hypokriten, Wucherer oder Gesetzesver-
dreher: sondern bloß [gerad gewachsene, edle, gute Menschen:
Männer wie Frauen, die ihre reine Natur zu schönen und
löblichen Werken antreibt. Und für diese lautet der Wahlspruch:
„Fay ce que vouldras" nicht als eine Aufforderung zum Müßiggang,

denn sie tun frei und von sich aus das Rechte.
Rabelais hatte keineswegs die Absicht, in seinem

„Idealkloster" ein realisierbares Projekt aufzustellen. Während Frère Jean
ausdrücklich ob seiner Arbeitsamkeit als ein nützliches Glied der
menschlichen Gesellschaft gelobt wird, bestehen die Taten und

Verrichtungen der Bewohner von Thélème lediglich in ritterlichen
Spielen, der Jagd und ähnlichen vornehmen Sportleistungen. Es
sind zu einem guten Teil einfach die paradoxen Gegensätze zu
den Vorschriften des Mönchslebens, die hier Geltung haben sollen:

statt der Armut — prunkvolle Lebensführung, statt des Gehorsams

— völlige Freiheit, statt der Keuschheit aber nicht die
Liederlichkeit, denn die Frauen hausen gemeinsam und abgesondert
von den Männern, wohl aber die Erlaubnis, jederzeit aus dem
Kloster auszutreten und sich zu verheiraten. Statt der großen
gemeinsamen Klosterkirche besitzt zu Thélème (wiederum als
Gegensatz) jedes Gemach seine gesonderte Privatkapelle, allein auf
der langen Programminschrift, welche die Fassade des Gebäudes

schmückt, stehen, was man gewöhnlich übersieht, die bezeichnenden

Worte:

Contre l'hostile erreur, qui tant postille
Par son faulx stile empoizonner le monde,
Entrez, qu'on fonde icy la foy profonde,
Puis qu'on confonde, et par voix et par rolle
Les ennemys de la saincte parolle :

La parolle saincte
Jà ne soit extaincte
En ce lieu très sainct;
Chascun en soit ceinct:
Chascune ayt enceincte
La parolle saincte.

Wenn man in Frère Jeans Kloster eine epikuräische
Stiftung sehen will, so ist es ein gründlich christlicher und sittenreiner

Epikuräismus. So schimmert auch durch die paradoxe
Erfindung der Abbaye von Thélème das Programm der Mehrzahl

der französischen Humanisten: harmonische Ausbildung von

218



Leib und Seele und persönliches, weder orthodox katholisches
noch calvinistisches, sondern freies fröhliches Christentum.

* **
Das dritte Buch des Romans, 1546 herausgekommen, schlägt

ganz aus der eingeschlagenen Richtung. Es ist wie Lefranc
erkannte, bloß ein Kapitel aus dem uralten Kampf zwischen den
beiden Geschlechtern: der Querelle des femmes. Gerade in
jenen Jahren von 1540 weg war durch den neu erweckten Plato-
nismus der Zwist um die ethische und soziale Stellung der Frau
besonders aktuell geworden. Die Einen übertrieben ihre gute
Sache von der edeln, sittigenden Kraft des Weibes durch eine

gänzliche Spiritualisierung der Liebe und durchtränkten ihre
Verse mit den wehleidigen Seufzern Petrarcas und noch mehr
seiner Nachtreten Die andern übertrieben ihre gesunde Ansicht
von der naturnotwendigen Sinnlichkeit, die sich der Liebe
beimischt, indem sie die Weibertreue als etwas fast Unmögliches,
Übermenschliches verlachten und die uralten Stoffe vom
getäuschten Ehetölpel ausschrieben.

So handelt denn das dritte Buch von Rabelais Werk davon,
ob sich Panurge verheiraten soll und noch mehr, ob ihm dabei
das Los des gehörnten Ehemannes warte. Von einer Autorität
zur andern pilgert der Wackere, beruft einen Theologen und
einen Arzt zum Mittagessen, befrägt alle Orakel, interpelliert die

Klugen und die Thoren und überall wird ihm derselbe Bescheid :

tu seras cocu. So bittet er schließlich Pantagruel, nach dem
Oracle de la dive bouteille beim Cathay zu reisen und als oberste
Instanz die Sybille Bacbuc — die Flasche — zu befragen. Mit
den Vorbereitungen für die Reise schließt das Buch. Rabelais
Tiers livre wurde von den Zeitgenossen sofort als frauenfeindlich

empfunden. Und es ist wahr, dass in diesem, dem gelehrtesten

seiner Bücher, die Frauen als grenzenlos unbeständig,
gebrechlich und von Natur aus sinnlich geschildert werden und
dass dem zufolge die Enthaltsamkeit als eine wahre Heldentat
gepriesen wird. Anderseits lauten aber manche seiner Aussprüche
so zart und verständnisvoll für die ehrbaren Gefühle der tüchtigen

Frauen, dass man die gegenteiligen Behauptungen nicht all
zu tragisch nehmen darf. Sie sind im Grunde oft paradoxe Über-

219



treibungen und einfach schlechte Witze. Dabei zeigt sich
dieselbe Tatsache wie bei Boccaccio, dass nämlich gerade die größten

Spötter in ihrem Innersten die strengsten Sittenrichter sind:
denn gleich wie dem Toskaner jeder Gedanke an Frauenemanzipation

fern steht, so will auch Rabelais die Eheschließung der
Kinder durchaus in den Händen der Eltern wissen! Sein ingrimmiger

Fluch gilt den pflichtvergessenen Töchtern und Söhnen,
die sich heimlich ohne das Wissen der Eltern vermählen und
den Mönchen, die ihnen dazu behülflich sind.

* **
Nach diesem langen Exkurse des dritten Buches bildet das

vierte die logische Fortführung der beiden ersten : Pantagruel
sticht in See, um das Oracle de la dive bouteille über das

künftige Ehegeschick Panurges zu befragen. Es ist abermals das

Verdienst Abel Lefrancs, Licht in die Scheinbar tollen Phantasien
dieser Seereise gebracht zu haben1). Wie Rabelais der ersten
Fahrt nach Utopien den Seeweg Vasco da Gamas unterlegt hatte
und dem Projekte der zweiten die kürzeste Route nach Indien
zwischen den beiden Kontinenten Amerikas hindurch, so lässt

er seine Helden nun nach dem Oracle der Bacbuc ausziehen auf
der Spur der französischen Entdecker Jacques Cartier, Jean Fon-
teneau und Robertval: durch die vielgesuchte Nordwestpassage.
Pantagruel und seine Genossen ziehen aus mit dem Piloten
Jamet Brayer und dem Berater Xenomanes, unter denen sich
die Gestalten Cartiers und Fonteneaus verbergen und fahren
nach Kanada, das die französischen Könige im Wettlaufe der
Kolonisation mit Spanien und Portugal entdeckt und besetzt
hatten. Manche Anhaltspunkte beweisen die Richtigkeit dieser
Annahme. Unter der dreieckigen Insel Medamothi, auf welcher die
Reisenden zuerst anlegen, verbirgt sich Neufundland. Dort kaufen
sie einen tarare, das heißt ein Renntier. Auf der Ile des Alliances

treffen sie Menschen von roter Hautfarbe und winzigen Nasen

in der Form des Trèfle-asses: es sind Rothäute und Eskimos,

deren Typen der Schriftsteller zu einem einzigen Menschenschlage

vereinigt hat. Unter der. freundlichen Landessitte, die
Frauen und Töchter des guten Königs Panigon zur Begrüßung

*) Les navigations de Pantagruel. Paris, Leclerc, 1905.

220



zu küssen, steckt das völlig gleichlautende Abenteuer, das Cartier
in seinen Memoiren erzählt. Schließlich wird auch noch ein
schreckliches Meerungetüm erlegt, der Physetère: es ist ein
Walfisch, den Pantagruel harpuniert. Neben diesem realen Boden
der nationalen und politischen Aspirationen Frankreichs ergeht
sich aber Rabelais in tausend lustigen Erfindungen, die bald den
alten Autoren, bald der zeitgenössischen Geschichte, bald seiner
eigenen nimmermüden Phantasie entstammen.

So fährt man an der Heldeninsel vorbei, auf der die Heroen
der Vorzeit hausen, oder es fallen gefrorene Worte aufs Deck,
die auftauen, oder die Reisenden legen auf dem Eiland der Chi-
canous an: diese letztern sind die Richter- und Gerichtsdiener,
die hier ausschließlich von den Prügeln leben, die ihnen in Frankreich

bei der Eintreibung der Bußgelder reichlich zuteil zu werden

pflegten. — Dann aber setzt die vehemente Satire wieder
ein, und zwar ist sie gegen den Papst, gegen die Mönche, gegen
das Prinzip der christlichen Askese selbst gerichtet. Nachdem
Pantagruel als schlimmes Vorzeichen ein Schiff voll von Mönchen
jeden Gefieders begegnet, die zum Konzil von Trient fahren,
folgt darauf richtig ein furchtbarer Seesturm, dem sie bloß mit
Mühe entkommen. Sodann landen sie auf der Insel der Päpstler

der Papimanes. Kein Protestant hat je eine blutigere Satire

ersonnen über den apostolischen Stuhl und seine Jurisdiktion.
Der wahre Herrgott dieser Papimanes ist der heilige Vater zu
Rom, ce dieu en terre, ihr Evangelium sind die hochheiligen
päpstlichen Dekretalen: durch die, fügt Rabelais ingrimmig bei,
l'or est subtilement tiré de France en Rome. Ferdinand Brune-
tière hat auf das sicherlich nicht zufällige Zusammentreffen
hingewiesen, dass zur gleichen Zeit, da Rabelais diese Satire schrieb,
auf dem Tridentiner Konzil die französische Krone gegen die

päpstlichen Einnahmen aus Frankreich wetterte.
Es liegt in dieser Episode aber noch eine viel höhere

grundsätzliche Bedeutung: die bittere Verurteilung der irdischen
Machtstellung des Papstes bildet die Einleitung zu der tiefsinnigsten
Allegorie von Rabelais ganzem Werk. Ein grotesk mittelalterlicher

Kampf zwischen dem Fastenriesen Caresmeprenant und
dem Heere der Fleischspeisen, die unter dem Regiment der Reine
des Andouilles stehen, der Besuch auf der Insel des Messer Ga-

22t



ster geben dem Dichter Gelegenheit, die Grundgedanken seiner

Philosophie über das Wesen der menschlichen Natur, ihre Stellung

zum religiösen Zwang und zur geistigen Freiheit darzulegen,
und zwar noch viel kühner und offener, als es in der Abtei von
Thélème geschehen war. Für Maître François liegt der innerste

Lebensimpuls der sämtlichen Kreatur, der machtvolle Ansporn
zum Bau der ganzen menschlichen Gesellschaft, der Kunst, des

Handels, der Kriege: in der bittern Notwendigkeit des täglichen
Broterwerbs. Der knurrende Magen, Messer Gaster, ist der eigentliche

Herr der Welt: aber ein Herr, aus dem man weder Geister
ziehen soll (wie die Bauchredner), mit dem man noch viel weniger
einen abgöttischen Kultus treiben soll wie die verächtlichen Gastro-
lâtres. Messer Gaster liegt in unserer menschlichen Natur und
diese ist gut und edel. Unser ganzes Leben ist in den großen
Dualismus von Physis und Antiphysis, von Natur und Widernatur

gespannt. Die Kinder der gütigen im Überflusse spendenden

Natur sind die Schönheit und die Harmonie: und so dürfen
wir Rabelais auslegen — die Lebensfreude, die freie humanistische
Wissenschaft, das reine Evangelium, die Toleranz. Die
Nachkommen der Antiphysis, der Unnatur, aber sind Amodunt und
Discordance — Maßlosigkeit und Zwietracht: für Rabelais jeder
religiöse Zwang, die päpstlichen Dekretalen und die ganze kirchliche

Hierarchie, die Mönchsaskese mit ihren Fasten und Kasteiungen,

wie die enge Lehre Calvins, die sämtliche Scholastik, les

Matagotz, Cagotz et Papelars, les maniacles Pistolets, les démo-
niacles Calvins imposteurs de Genève, les enraigéz Putherbes,
Briffaulx, Caphars, Chattemittes, Canibales et aultres monstres
difformes et contrefaits en despit de nature.

So verleugnet François Rabelais auch im Jahre 1552, kurz
vor seinem Tode, nachdem er so mannigfache Verfolgungen
erduldet, die Gedanken nicht, die wir in der Abbaye de Thélème
sahen, und fern davon, wie man es behauptet hat, die bestehenden

Gewalten schlau zu schonen, legt er sein innerstes Denken
in wahrhaft grandioser Weise offen dar. Den Schluss dieses

ganzen Romanes sollte in einem fünften Buche die Ankunft bei
Bacbuc bilden. Er kam aber nicht dazu, es selbst zu vollenden,
und so erschien 1562 unter seinem Namen ein recht
unregelmäßiges Werk: L'isle sonnante. Der allgemeine Gang von Ra-

222



bêlais Reise ist darin so konsequent durchgeführt und manche
Episoden, wie die Schilderung der Schelleninsel, wo unter dem
Gewände von Vögeln die katholische Geistlichkeit vom Papste bis
hinab zu den kleinsten Clergaux verspottet wird, so echt
rabelaisisch, dass wir unbedenklich darin die Hand des Meisters selbst

zu erkennen glauben. Daneben finden sich wieder so schwache

Partien, dass man diese — in freier Auswahl! — gleichwie
die Anspielungen auf Ereignisse, die nach Rabelais Tode
stattfanden, der Hand des ordnenden und vollendenden Herausgebers
zuschreiben darf. Die gelungenste Episode ist der Schluss. Wie
die Reisenden endlich zum Orakel der Sibylle Bacbuc gelangen
und ihr die beängstigende Frage über das künftige Eheschicksal

von Panurge vorlegen, da gurgelt als der Weisheit tiefster Schluss

aus dem weißsagenden Quelltrichter das Wort: Trink!

* *
*

Wir sehen aus alledem, dass sich François Rabelais zu einer
harmonischen Weltauffassung durchgekämpft hat. Versuchen wir
nochmals zusammenfassend festzustellen, welche Rolle den beiden

großen Geistesströmungen seiner Zeit, dem Humanismus und
der Reformation dabei zukommt.

Die größte Gabe von Rabelais reichem Geiste war der helle
gesunde Menschenverstand: er lehrte ihn in allen Dingen das
weise Maß. Wohl kämpfte Rabelais gegen die Sorbonnagres und
die ganze scholastische Wissenschaft, wohl empfand er als
Humanist tief die Schönheit der griechischen und römischen Dichter
und Philosophen: aber sein gesunder Menschenverstand hielt ihn
davon ab, den freien Blick für die Gegenwart zu verlieren und
ein Narr des Altertums zu werden.

An die Stelle der tullianischen und livianischen Musterreden,
die er im Pantagruel noch hie und da vorbringt, treten in den
fortschreitenden Büchern immer weniger die Worte und immer
mehr die Oedanken des Altertums. Sein großer Meister ist Erasmus,

wie aus jenem schönen Briefe aus seiner ersten Lyonerzeit
hervorgeht, dessen Autograph die Zürcher Stadtbibliothek aufbewahrt.

Sein gesunder Menschenverstand leitet ihn auch darin, dass

er im Gegensatz zu der großen Mehrzahl der übrigen Humanisten
in der Pantagrueline Prognostication die gesamte Astrologie als

223



puren Schwindel erklärt und darlegt: Tenant doncques pour
certain, que les astres se soucient aussi peu des Roys comme
des gueux, et des riches comme des maraux

Die Humanisten des sechzehnten wie des fünfzehnten
Jahrhunderts, wenn sie einig waren im Angriff auf die entartete
Scholastik, gingen weit auseinander, was die politischen und religiösen
Ansichten anbetrifft. Alle wollten sie wohl eine Reform der
Kirche: die einen unter der absoluten Oberhoheit des Papstes
wie Guillaume Budé, andere in der strengen Form des
Calvinismus, die dritten in einer gallikanischen Landeskirche. Aber
zwischen den Extremen der katholischen Orthodoxie und des

Calvinismus war sehr wohl eine echt christliche Mittelstraße
möglich, und auf ihr wanderte François Rabelais. Was er an der
katholischen Kirche verurteilt, ist der Zwang des Mönchstums,
ist der Heiligenkult und die Wallfahrten, ist die hierarchische und
juristische Präpotenz des Papstes: ist vor allem die Messe und
die Mittlerstellung des Priesters. All das ist Antiphysis, ist
Unnatur. Nicht weniger verhasst aber ist ihm wegen desselben Zwanges

die strenge Lehre Calvins.
Seine Religion ist ein freies, bloß auf das Evangelium

gegründetes, persönliches und fröhliches Christentum. Seine Natur
befolgt den Leitsatz „Fay ce que vouldras" dahin, dass sie von sich

aus nach dem Rechten und Tüchtigen strebt, weil sie von sich
aus frei und edel ist. Es ist klar, dass eine solche Auffassung
niemals den Ausgangspunkt für die praktische Durchführung
einer Kirchenreform, die Loslösung von Rom, die Aufrichtung
einer eigenen neuen Kirche hätte bilden können. Die Reformatoren

durften nicht utopistisch auf die Güte der menschlichen
Natur spekulieren und das Motto von Thélème „Fay ce que
vouldras" als höchstes Gesetz aufstellen; sie mussten nicht weniger
harte Fesseln als die alten auferlegen, wenn etwas Dauerhaftes
und nach außen Geschlossenes entstehen sollte. Allein anderseits

zeigt gerade das Beispiel von Rabelais, dass man sehr wohl die

Grundlagen der evangelischen Bewegung: das humanistische

Schriftprinzip wie das rein persönliche Christentum durchaus
annehmen und gleichwohl in keines der damals dogmatisch formulierten

Bekenntnisse passen oder eintreten konnte. François
Rabelais war weder ein Heide in der Gestalt eines skeptischen,

224



atheistischen Epikuräers oder eines antikisierenden Schöngeistes,
sondern ein freier Christ in unserm modernen Sinne. Er hätte
mit viel mehr Recht und im tiefsten und freiesten Sinne die
Verse sagen können, mit denen Clément Marot die Versicherung
orthodoxer Rechtgläubigkeit einleitete

Point ne suis luthériste
Ne Zuinglien, et moins anabaptiste:
Je suis de Dieu par son fils Jesuchrist. —

ZÜRICH E. WALSER

AUF DEM DAMPFSCHIFFSTEG

Ja, ich hab' es gerne,
Durch die Nacht am See zu streifen.
Grün am Himmel flimmern Sterne,
Uferlichter ziehn in Spiegelschleifen
Auf dem Wasser Feuerwege.

Und ich steh' auf hellem Stege,
Atme frische Frühlingsluft,
Träume im Zigarrenduft,
Mache Märchen, und in leisen
Sängen ruht sich meine Seele aus.
Bin ich hier nicht wie zu Haus?
Ach, nun sind die wilden Reisen
Und die Stürme abgetan.

In der Stille rührt mich an
Sanft ein Hauch von feuchtem Flieder,
Und ich möchte rein und gut
Die gelösten müden Glieder
Schenken der geliebten Flut.

JOSEF HALPERIN

225


	François Rabelais : Resultate der neueren Forschung [Schluss]

