
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: Probleme der Ästhetik

Autor: Steinberg, Salomon D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


point et clarifie quelques notions essentielles, qui s'obscurcissent
assez facilement dans nos esprits, si l'on n'y prend garde.

Le livre de M. Secrétan est de ceux dont on ne peut
s'assimiler la substance par une simple lecture. 11 constituera, pour
étudier l'histoire des civilisations et des mœurs, un guide sûr et

précieux, une source abondante de faits et d'idées.

LAUSANNE PAUL PERRET

Vom siebenten bis zum zehnten Oktober 1913 fand in Berlin der erste
Kongress für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft statt und es ist,
man mag im allgemeinen über Kongresse denken, wie man will, das große
Verdienst des Berliner Ästhetikers Dessoir, den gelungenen Versuch gewagt
zu haben, Ästhetiker verschiedenster Ausgangs- und Richtungspunkte zu
einer gemeinsamen Aussprache versammelt zu haben, getragen von dem
schönen platonischen Gedanken Xa/nräSia StaSwa-ov<rvv: diejenigen,
welche Fackeln tragen, werden sie einander zureichen.

Aus der großen Fülle der behandelten Probleme mögen einige von
allgemeinerem Interesse hier wiedergegeben werden.

Die heutige Ästhetik spaltet sich, wie die Ethik, in zwei Lager
gegensätzlichster Art: Auf der einen Seite stehen die normativen Ästhetiker,
deren ganzes Forschen von dem Gedanken durchglüht und geleitet ist, die
ästhetische Norm zu finden, jenen Grundsatz von allgemeinster Bedeutung
und Gültigkeit: „das ist das Schöne", aus dem Dunkel der Empfindungen
und des Kunstwerks loszulösen und ihn wie ein Dogma, fackelartig durch
die „Ewigkeit" leuchten zu lassen — auf der anderen Seite bewegen sich
die beschreibenden Ästhetiker, denen es vor allem um ein Erkennen und
beschreibendes Wiedergeben des Ästhetischen und der ästhetischen
Vorgänge zu tun ist. (Vergl. den Artikel „Ästhetik und Ethik" im letzten Jahrgang

dieser Zeitschrift.)
Als Vertreter der ersteren Richtung sprach Professor Lasson, der

84jährige Senior der Berliner Universität; er wandte sich gegen das
Getriebe der modernen Psychologie und ihrer Methoden und definierte das
Ästhetische als die eine Seite von allem Lebenden, das kein abgegrenztes
besonderes Gebiet innerhalb der reichen Fülle unseres geistigen Lebens sei.

— Wo sich Leben ausbreitet, ist auch Ästhetisches, das keine
Folgeerscheinung des Lebens, sondern einen Teil von diesem darstellt.

na

I.

170



In diesem Gedankengang liegt für Lasson die Würde des Schönen
verborgen, denn die Wissenschaft des Erkennens ist ohne das Ästhetische
undenkbar; dieses aber ist von dem Gefallen scharf abzutrennen, so scharf,,
dass sich für Lasson das Paradoxon formulierte: schön ist, was nicht
gefällt. Nicht durch Gefühle, die begrifflich unfassbar sind, nicht durch den
Umstand, dass dieses Jenem gefällt und seinen Beifall weckt, wird das
Ästhetische umschrieben und gewertet, sondern allein durch die Vernunft,.
durch die wir uns kritisch zum gegebenen Kunstobjekt stellen und
Werturteile fällen und Zweckbegriffe aufstellen; nur in ihrem Verhalten zum.
Kunstwerk liegt die Norm. Der Zweck des Kunstwerks ist die Vergeistigung
des Weltalls.

Im Gegensatz zu Lasson trat Professor Victor Bäsch aus Paris von
der psychologischen Seite her an die Ästhetik heran. Für ihn ist das
Ästhetische ein eigenartiges Verhalten (une attitude) des Menschen zu den
Dingen und ist ganz subjektiv und von den individuellen Anlagen,
Dispositionen, Stimmungen usw. abhängig. Während für Lasson das Schöne in
der Harmonie des Schönen, Guten und Wahren liegt, spaltet Bäsch diese
harmonische Trias wieder und erkennt eine unharmonische Diskrepanz
dieser Begriffe: das Schöne liegt in der Betrachtung, mit vorzüglicher
Berücksichtigung der äußeren Formen, während etwa das Wahre eine innere
Form ist, die nach außen hin nichts Schönes auszustrahlen braucht, —
auch nicht ausstrahlt.

Bäsch, ein Anhänger der heute zum Modewort gewordenen Einfühlungstheorie,

konstatierte die interessante Tatsache, dass nicht nur wir uns in
die gegebenen ästhetischen Werte einfühlen, sondern dass oft der
umgekehrte Prozess eintritt und diese sich in uns einfühlen, etwa dann, wenn
das betrachtende Individuum nach einem guten Essen, mit einem frechen
Walzermotiv auf den Lippen, Leichtsinn im Herzen, an das Meer herantritt
und nun von der bebenden Gischt, der erhabenen Fernwirkung des
Horizontes, dem monumentalen Sturz einer Woge tragisch erschüttert wird.

In ein höchst interessantes Gebiet führte das Referat von Professor
Schmied-Kowarzik über: Intuition als Kern des ästhetischen Erlebens.

Er ging von dem Gedanken aus, dass das Kunstwerk ein Analogon
zum Organismus bilde, und dass in diesem wie in jenem das Prinzip der
Einheit in der Mannigfaltigkeit hervorragende Bedeutung beanspruche ; wir
fordern und finden überall eine Gestaltung, eine Synthese.

Nun erwächst aus dieser Tatsache die Fragestellung: Wie oder
wodurch kann das menschliche Bewusstsein die Einheit in der Mannigfaltigkeit,
die uns ringsum im Organismus umgibt, aufnehmen, erfassen?

Nach Schmied können weder die Bewusstseinsinhalte des Menschen
(Wollen, Strebungen usw.) noch die Gefühle, noch die Empfindungen diesen
Aufnahmeakt vollziehen, die entweder (wie das Gefühl) nur das Einheitliche,
oder (wie die Empfindungen) nur das Mannigfaltige, nicht aber die Synthese
zu erfassen vermögen.

171:



Auch die Einfühlung, die eine Mannigfaltigkeit darstellt, und das
Denken, das eine logische, nicht aber ästhetische Einheit der Beziehungen
bewusst macht, reichen hier nicht aus.

Für die Aufnahme der Einheit in der Mannigfaltigkeit muss ein neuer
Bewusstseinsinhalt angenommen werden : die Gestaltsynthese oder Intuition,
d. h. etwas, das die idealistische Philosophie, ein Jean Paul, ein Schiller
schon ahnte und das besonders Ernst Mach in seiner Analyse der
Empfindung fordert, wenn er sagt: die Wahrnehmung der Raumgestalt
muss mehr sein als die Wahrnehmung der raumverteilten Farbenempfindungskomplexe.

Die Intuition ist das Erfassen des ästhetischen Geltungsanspruches
und ist im Gegensatz zu der Synthese des Urteils eine irrationale Größe.

Von hier aus zieht Schmied die interessantesten und weitgehendsten
Konsequenzen ; mit Recht betont er, dass die Freude an der sich deckenden
Gleichheit des Kunstwerkes mit der Natur eine Denkfreude, eine Urteilsfreude

sei und keine Berührungsflächen mit der ästhetischen habe, die eine
solche an der konkreten Individualität der Gestalt, eine Gestaltfreude ist.

Die Kunst ist eine Gestaltsynthese und ihre Wirkung eine
Gestaltwirkung, deren ästhetische Färbung allerdings auch von der Stoffsynthese,
vom Material des Kunstwerks, von seinem Sujet mitbestimmt wird.

Es läge nahe, hier an den herbartschen Formalismus zu denken; der
grundlegende Unterschied dieser beiden Theorien liegt aber darin, dass
Herbart die Form zu einer intellektuellen Größe erhob, während Schmied,
gerade im Gegensatz dazu, Form und Denken scharf trennt.

Auch für die Psychologie des schaffenden Künstlers hat diese Theorie
erhellende Lichtkraft; das künstlerische Schaffen ist (und wir werden sehen,
dass ein Dichter die Theorie bestätigte) nur durch die Annahme der Intuition
zu erklären; in der Gestaltsynthese oder Intuition liegt die Erklärung für
jenes Erfassen, jenes blitzartige Aufleuchten und Erleben der Gestalt, der
Umrisse im Momente der Konzeption, das heißt des ästhetisch Ganzen, das
vor seinen Teilen vorhanden ist, wie der Baum mit Ästen, Stamm und
Blättern im Keime.

Als letztes allgemeineres Problem sei noch die von Moritz Geiger
(München) behandelte Frage der ästhetischen Scheingefiihle erörtert. — Wohl
keine Frage in der Ästhetik hat leidenschaftlichere Diskussionen hervorgerufen

als gerade diese; von den einen Ästhetikern wird die Existenz solcher
Scheingefühle vollständig negiert, während andere (etwa Witasek) diese zu
Zentralpunkten neuer Forschungen und neuer, höchst bemerkenswerter
Problemstellungen benützen. Sicherlich ist dieses Problem nicht durch
Negation gelöst und verdient der vorsichtigsten Beleuchtung.

Zur Erklärung des Begriffes diene ein Beispiel: Wir wohnen einer
Theateraufführung bei und erleben, indem die Tragödie den von Aristoteles
geforderten Zweck erfüllt, Furcht und Mitleid; diese beiden Gefühlskomplexe

haben aber eine ganz andere Färbung als im Leben; wir fliehen nicht
aus Furcht und trösten den Bemitleideten nicht, wir erleben die Gefühle

172



nicht in ihrem absoluten Sinne, sondern in einer modifizierten Färbung und
Intensität: sie sind Scheingefühle.

Geiger unterscheidet drei hauptsächliche Merkmale, die besonders die
Scheingefühle von den wahren trennen: Einmal fehlt ihnen der „Ichzustand".
Wenn ich zum Beispiel bei mir wenig bekannten Leuten und mich in bester,
humoristischer Laune befindend, einen Kondolenzbesuch mache, so packt
mich wohl eine Trauer, aber nicht im vollsten Sinne des Wortes: ich habe
eine Scheintrauer.

Dann fehlt den Scheingefühlen die Ernsteinstellung des wirklichen
Gefühls, etwa im oben erwähnten Beispiel der Theateraufführung. Als drittes
kommt noch die Spielereinstellung hinzu, die zum Beispiel bei einem
Schauspieler eintritt, der wohl die Gefühle des darzustellenden Helden durchlebt,
aber in anderer Färbung, in einer anderen Stellung dazu ; (dieses letztere
Moment wird durch den Vortrag Friederich Kayßlers bestätigt, der von einem
„Stück wachen Gehirns" sprach, vergleiche 2. Teil).

Dieses Anderssein der Scheingefühle macht nach Geiger ihren ästhetischen

Wert aus; denn wären es richtige Gefühle mit der ganzen vehementen
Stärke ihrer Ein- und Auswirkungen, so würden (etwa bei der Furcht) Unlust-
gefühle entstehen, die den ästhetischen Genuss unterdrücken müssten;
schon Du Bos sagte: wir werden doch keine Unlustgefühle aufsuchen
(Furcht in der Tragödie), erkannte aber dabei den Scheincharakter dieser
Gefühle noch nicht.

Diesen allgemeineren Problemen reihten sich eine Menge speziellerer
Betrachtungen an, von denen einige wenige hervorgehoben werden sollen.

II.

Müller-Freienfels sprach über das Ich in der Lyrik; das Problem
kristallisierte sich zu zwei Fragen: Welche Persönlichkeitsvorstellung hat
der Dichter, wenn er Ich sagt, und was stellen wir uns vor, wenn wir von
diesem Ich lesen oder hören?

Schon im Alltagsleben stellt das Ich keine festumklammerte, scharf
abgeschlossene Einheit dar; es modifiziert sich, färbt sich nach dieser oder
jener Komponente seines Komplexes, und der Fürst, der eben noch Ich

sagte und damit den Inbegriff aller obersten Kraft, Majestät, Fähigkeit
meinte, ist, sobald er die Schwelle seiner innersten Gemächer betritt,
Gemahl und Vater, und das Ich, von dem er nun spricht, ist ein anderes
geworden. Das Leben kennt die Rolle wie jedes Theaterstück, und unser
Ich spielt alle Rollen, die ihm innerhalb seines Gefühls-, Empfindungs-Er-
lebensbezirkes gegeben sind, durch.— So geht es auch dem Dichter. Das
Ich, von dem er spricht, deckt oder braucht sich nicht im Geringsten mit
dem oder den Ich seiner Persönlichkeit zu decken.

In der Antike war es noch anders; die Lyrik eines Horaz zum
Beispiel ist fest mit seinem Leben und Ich verknüpft; er richtet seine
Gedichte an Freunde und Bekannte und das Persönlichkeit-Ich spricht sich dort
aus; dies nennt Müller die individuelle Lyrik. Die typische Lyrik kennt

173



dieses Ich nicht mehr; hier spricht der Dichter schlechthin und dieses
typische Ich kann sich bis zum kosmischen hinaufsteigern oder ausweiten,
etwa bei Mombert, Rilke und andern mehr, das in einem Zustand der
Ekstasis sich mit der Aliheit, der Gottheit, dem Kosmos identifiziert. Dehmel
sagt einmal ihm schwebe ein Edelmensch vor, wenn er Ich sage.

Für den ästhetisch Genießenden kann sich die Vorstellung des Ich in
der Lyrik auf dreierlei Arten gestalten; liest er zum Beispiel das Gedicht:
„Hier lieg' ich auf dem Frühlingshügel" — so kann dieses Ich die Gestalt
Mörikes, oder die des Lesenden annehmen oder aber ein drittes abstraktes
Ich sein; je nach den individuellen Anlagen des einzelnen, wird sich diese
oder jene Vorstellung ergeben; die Hauptsache ist aber, dass mein Ich, der
Träger meiner Persönlichkeit, erregt wird.

Eine Psychologie des dramatischen Dichters versuchte Wilhelm von
Scholz zu geben; seine Ausführungen können natürlicherweise nur als das
Bekenntnis einer einzelnen schaffenden Persönlichkeit angesehen werden
und stehen daher außerhalb eines Allgemeingültigkeitsanspruches und
außerhalb der Kritik.

Scholz bezeichnet den psychischen Gesamtzustand des dramatischen
Dichters als ein ständiges Spielen mit Charakteren und Personen mit
Hoffnungen und Leidenschaften, die er fortwährend umbildet. Das Leben, der
Alltag erweitert sich dem dramatischen Dichter zum stets sich ändernden
Schauspiel und die Menschen, die seinem Auge vorbeiziehen zu Akteuren.
Der Dramatiker sieht mit dem Auge der Phantasie, d. h. Scholz macht hier
den uralten aristotelischen Gedanken geltend, der die Tragödie philosophischer

nennt als die Geschichte, da diese das Leben so wiedergibt, wie
es ist, jene aber, wie es sein könnte, das heißt der Dichter nimmt eine
philosophische Verschiebung oder Verlängerung des Lebens vor, das
willkürlich und unphilosophisch ist.

Der Moment des typischen Einfalls lässt sich nach Scholz schwerlich
bestimmen und liegt nicht in klarer Bewusstheit vor dem erkennenden
Dramatiker.

Das Wesen des Dramas selbst charakterisiert Scholz als Schicksal
und Charakter, die aneinander erst ganz sichtbar werden und gegenseitig
tief ineinander verankert und verknüpft sind. In dem Momente, da ein Stoff,
der dieser Bedingung entspricht, wirklich wird, kommt es zum Drama. So
erzählt Scholz, dass er lange mit der indischen Fabel von den vertauschten
Seelen spielte, ohne Klarheit einen höchst dramatischen Stoff zu eigen zu
haben; erst als er den Derwisch und den König mit vertauschten Seelen

vor sich sah — sie einander gegenüberstanden — erwuchs ihm der Stoff
zum Drama (Gestaltsynthese).

Wie der dramatische Dichter gestaltet, ist keine klare Bewusstseinstat-
sache; oft konzipiert man sich ein Drama im Geiste und während des
Ausschaffens; währenddem der Dichter gleichsam in die glühende Leidenschaft
:des Werkes hineinwächst, kristallisieren sich fremdartige, ungeahnte Gebilde,
unvorhergesehene Formen: aus dem Schatten einer Person tritt eine andere

.174



hervor, oder zwei Personen rinnen in eine zusammen, die Seele und Pathos
beider umzirkelt.

Bewusstes und Un- oder Unterbewusstes liegen hart nebeneinander im
dramatischen Schaffen; während aus dem Unbewussten oft die schönsten
Formen, die seltsamsten, tiefsten und klarsten Figuren aufsteigen, korrigiert
das Bewusste, distanziert, klärt und verdeutlicht es die oft mystischen
Gebilde einer unerkannten Welt.

Scholz verlangt vom dramatischen Dichter eine genaue liebende Kenntnis

von Bühne und Schauspieler; der Dichter muss verstehen, Regie zu üben
und darf dem Theatertechnischen nicht fremd gegenüberstehen; nur dann
wird das dichterische Schaffen (das ein inneres Erleben darstellt, in dem
jede Vorstellung eine Gegenvorstellung erweckt, zwischen denen lebendige
Funken hinüberknistern) richtig ausstrahlen, nur dann wird dieser innere
Vorgang, dieser auf- und absteigende Atem eines um Harmonie ringenden,
erreichenden und wieder mit sich zerfallenden Menschen, wie Scholz den
dramatischen Dichter charakterisiert, jene belebende Kraft besitzen, die seiner

Produktion Wert und Gehalt gibt.
Neben dem dichterischen Schaffensvorgang, wurde auch eine Indivi-

dualpsychologie des schauspielerischen Vorgangs gegeben : Friedrich Kayßler,
der machtvolle Darsteller, versuchte in seinem Referate klarzulegen, was ihn
während seiner darstellenden Tätigkeit belebt und ihn zur Erfassung und
schöpferischen Belebung der gegebenen Figur führt.

Darstellen ist für Kayßler ein Selbstbekennen; wenn er ein Drama
durchliest, sieht er den Helden in seinen Umrissen und großen Zügen als
typische Persönlichkeit vor sich, dann, während der Lernpause (die nach K.
auf allen Theatern viel zu kurz bemessen ist) lebt er sich während des
Studiums der Rolle ganz in den Helden ein ; er erlebt ihn mit allen seinen
Mienen, Worten, Gefühlen und Gesten und vertieft sich in das Werden
dieses Wesens, das er mit seinem eigenen Körper und seiner Sprache
lebendig machen soll.

Im Momente, da er diese Figur auf der ersten Spielprobe mit allen
ihren in stillen Stunden errungenen und erfassten Nüancen vor anderen
wiedergeben soll, wird er jedesmal von einer tiefen Scham erfasst, die sich
erst im Laufe der Aufführungen legt.

In der schauspielerischen Kunst liegt für Kayßler ein Bewusstes und
Unbewusstes; das völlige Vergessen seiner selbst, die völlige Ausschaltung
der Ichbewusstheit des Schauspielers ist das höchste Ziel des ernsten
Schauspielers; aber trotz diesem Aufgehen in der Psyche des zu Spielenden gibt
es noch ein Stück wachen Gehirns, das nicht mitspielt, ein Stücklein Ich
bleibt vorhanden, das wie ein winziges Auge den somnambulen Zustand im
Momente des Spiels überwacht und ein restloses Versinken des Spielenden
in dem Sein und Wesen des zu Spielenden verhindert. So liegt der
Zustand des Schauspielers gewissermaßen an der Grenze des Bewussten und
Unbewussten.

175



Kayßler ging dann auf die sozialen Verhältnisse der Schauspieler über,
er berührte die Tragödie des Schauspielers, die darin beruht, dass das Werkzeug

seiner Kunst sein eigener Mensch ist und so seine Kunst und sein
Privatleben in eine andere innigere Verknüpfung gebracht wird, als bei
anderen Künstlern. — Auch auf Bühne und Bühnentechnik kam er zu sprechen
und wandte sich mit allen Mitteln gegen das moderne Prinzip, die bildenden
Künste in maßlosem Umfange auf der Bühne wirken zu lassen ; wegen
einer Farbe, die ein Maler will, wegen einer bildhaften Wirkung muss der
Schauspieler oft Teile seiner Leistung opfern und das Aughafte wird zum
Hauptsächlichen vorgeschoben ; so wird das Verlangen nach einer geistigen
Schauspielkunst vernachlässigt und in seiner Erfüllung zurückgeschoben.

Der Naturalismus lehrte wahr sein, die heutige dekorative Periode
hat das Hauptgewicht auf die Form gelegt; aus beiden aber muss die
geistige Schauspielkunst entstehen, das heißt eine Kunst, die im weitesten
Sinne losgelöst ist vom Bühnenapparat, der die Kultur der Geste eigen ist
und die von allem Beiwerk befreit ist; dann erst wird der Schauspieler nicht
mehr Unterhaltungsmittel sein, sondern als Künstler erkannt werden, der
schöpferisch tätig ist.

Was den Veranstaltern des Kongresses vorschwebte, eine gemeinsame
Aussprache des psychologischen Ästhetikers mit dem Kunsthistoriker und
dem schaffenden Künstler, hat, wenn auch die divergierenden Richtungslinien

der Einzelnen klar zu Tage traten, vor allem einen großen Erfolg
gezeitigt: man erkannte wieder einmal, was man innerhalb der
Einzelwissenschaft nur zu leicht vergisst, dass jedes Problem in vielförmiger
Gestalt sich weitet und nicht nur einer einzigen möglichen Beleuchtung
unterworfen ist.

Vielglänzig, kompliziert wie das Leben selbst ist das beschränkte
Gebiet einer Wissenschaft, ja das einzelne Problem selbst; die tiefste Lebensader

alles Seins liegt tief in einer Unmenge von Schichten verborgen, und
nur wenn von verschiedenen Seiten her, auf verschiedene Weise Lagerung
um Lagerung abzutragen versucht wird, darf man hoffen auf den Grund zu
kommen, wo der Sinn unseres Lebens und Erkennens liegt. — Der
Eigendünkel und Konservatismus des Wissenschaftlers muss gebrochen werden.

Dieses Bewusstsein erhielt durch den ästhetischen Kongress eine
bemerkenswerte Stärkung, und die Tatsache, dass neben dem Erkenntnistheo-
riker der Psychologe, der Ästhetiker, der Künstler und Kunsthistoriker von
den verschiedensten Bezirken her an das selbe Problem herantraten,
vermochte, neben der Helligkeit, die über viele Probleme ausgebreitet wurde, vor
allem das erhabene Gefühl von dem Wert der Wissenschaft neu zu beleben.

BERLIN SALOMON D. STEINBERG

176


	Probleme der Ästhetik

