Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 14 (1914)

Artikel: Probleme der Asthetik

Autor: Steinberg, Salomon D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750764

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

point et clarifie quelques notions essentielles, qui s’obscurcissent
assez facilement dans nos esprits, si I'on n'y prend garde.

Le livre de M. Secrétan est de ceux dont on ne peut s’as-
similer la substance par une simple lecture. Il constituera, pour
étudier I'histoire des civilisations et des moceurs, un guide siir et
précieux, une source abondante de faits et d'idées.

LAUSANNE PAUL PERRET

oogo

PROBLEME DER ASTHETIK

Vom siebenten bis zum zehnten Oktober 1913 fand in Berlin der erste
Kongress fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft statt und es ist,
man mag im allgemeinen iiber Kongresse denken, wie man will, das groBe
Verdienst des Berliner Asthetikers Dessoir, den gelungenen Versuch gewagt
zu haben, Asthetiker verschiedenster Ausgangs- und Richtungspunkie zu
einer gemeinsamen Aussprache versammelt zu haben, getragen von dem
schonen platonischen Gedanken Aaumwddia éyovres dadwoovovv: diejenigen,
welche Fackeln tragen, werden sie einander zureichen.

Aus der groBen Fiille der behandelten Probleme mdgen einige von
aligemeinerem Interesse hier wiedergegeben werden.

Die heutige Asthetik spaltet sich, wie die Ethik, in zwei Lager gegen-
sitzlichster Art: Auf der einen Seite stehen die normativen Asthetiker,
deren ganzes Forschen von dem Gedanken durchgliiht und geleitet ist, die
dsthetische Norm zu finden, jenen Grundsatz von allgemeinster Bedeutung
und Giiltigkeit: ,das ist das Schéne“, aus dem Dunkel der Empfindungen
und des Kunstwerks loszulosen und ihn wie ein Dogma, fackelartig durch
die ,Ewigkeit* leuchten zu lassen — auf der anderen Seite bewegen sich
die beschreibenden Asthetiker, denen es vor allem um ein Erkennen und
beschreibendes Wiedergeben des Asthetischen und der #sthetischen Vor-
ginge zu tun ist. (Vergl. den Artikel ,Asthetik und Ethik® im letzten Jahr-
gang dieser Zeitschrift.)

Als Vertreter der ersteren Richtung sprach Professor Lasson, der
84jdhrige Senior der Berliner Universitdt; er wandte sich gegen das Ge-
triebe der modernen Psychologie und ihrer Methoden und definierte das
Asthetische als die eine Seite von allem Lebenden, das kein abgegrenztes
besonderes Gebiet innerhalb der reichen Fiille unseres geistigen Lebens sei.
— Wo sich Leben ausbreitet, ist auch Asthetisches, das keine Folge-
erscheinung des Lebens, sondern einen Teil von diesem darstellt.

170



In diesem Gedankengang liegt fiir Lasson die Wiirde des Schonen
verborgen, denn die Wissenschaft des Erkennens ist ohne das Asthetische
undenkbar; dieses aber ist von dem Gefallen scharf abzutrennen, so scharf,
dass sich fiir Lasson das Paradoxon formulierte: schon ist, was nicht de-
falit. Nicht durch Gefiihle, die begrifflich unfassbar sind, nicht durch den
Umstand, dass dieses Jenem gefdllt und seinen Beifall weckt, wird das
Asthetische umschrieben und gewertet, sondern allein durch die Vernunft,
durch die wir uns Kkritisch zum gegebenen Kunstobjekt stellen und Wert-
urteile fédllen und Zweckbegriffe aufstellen; nur in ihrem Verhalten zum
Kunstwerk liegt die Norm. Der Zweck des Kunstwerks ist die Vergeistigung
des Weltalls.

Im Gegensatz zu Lasson trat Professor Victor Basch aus Paris vom
der psychologischen Seite her an die Asthetik heran. Fiir ihn ist das
Asthetische ein eigenartiges Verhalten (une attitude) des Menschen zu den
Dingen und ist ganz subjektiv und von den individuellen Anlagen, Dispo-
sitionen, Stimmungen usw. abhdngig. Wihrend fiir Lasson das Schéne in
der Harmonie des Schonen, Guten und Wahren liegt, spaltet Basch diese
harmonische Trias wieder und erkennt eine unharmonische Diskrepanz
dieser Begriffe: das Schone liegt in der Befrachtung, mit vorziiglicher Be-
riicksichtigung der duBeren Formen, wahrend etwa das Wahre eine innere
Form ist, die nach auBen hin nichts Schdnes auszustrahlen braucht, —
auch nicht ausstrahlt.

Basch, ein Anhédnger der heute zum Modewort gewordenen Einfithlungs-
theorie, konstatierte die interessante Tatsache, dass nicht nur wir uns in
die gegebenen dsthetischen Werte einfiihlen, sondern dass oft der umge-
kehrte Prozess eintritt und diese sich in uns einfiihlen, etwa dann, wenn
das betrachtende Individuum nach einem guten Essen, mit einem frechen
Walzermotiv auf den Lippen, Leichtsinn im Herzen, an das Meer herantritt
und nun von der bebenden Gischt, der erhabenen Fernwirkung des Hori-
zontes, dem monumentalen Sturz einer Woge tragisch erschiittert wird.

In ein hochst interessantes Gebiet fithrte das Referat von Professor
Schmied-Kowarzik iiber: /ntuition als Kern des dsthetischen Erlebens.

Er ging von dem Gedanken aus, dass das Kunstwerk ein Analogon
zum Organismus bilde, und dass in diesem wie in jenem das Prinzip der
Einheit in der Mannigfaltigkeit hervorragende Bedeutung beanspruche; wir
fordern und finden iiberall eine Gestaltung, eine Synthese.

Nun erwdchst aus dieser Tatsache die Fragestellung: Wie oder wo-
durch kann das menschliche Bewusstsein die Einheit in der Mannigfaltigkeit,
die uns ringsum im Organismus umgibt, aufnehmen, erfassen?

Nach Schmied kénnen weder die Bewusstseinsinhalte des Menschen
(Wollen, Strebungen usw.) noch die Gefiihle, noch die Empfindungen diesen
Aufnahmeakt vollziehen, die entweder (wie das Gefiihl) nur das Einheitliche,
oder (wie die Empfindungen) nur das Mannigfaltige, nicht aber die Synthese
zu erfassen vermdgen.

171



Auch die Einfiihlung, die eine Mannigfaltigkeit darstellt, und das
Denken, das eine logische, nicht aber &dsthetische Einheit der Beziehungen
bewusst macht, reichen hier nicht aus.

Fiir die Aufnahme der Einheit in der Mannigfaltigkeit muss ein neuer
Bewusstseinsinhalt angenommen werden: die Gestaltsynthese oder Intuition,
d. h. etwas, das die idealistische Philosophie, ein Jean Paul, ein Schiller
schon ahnte und das besonders Ernst Mach in seiner Analyse der
Empfindung fordert, wenn er sagt: die Wahrnehmung der Raumgestalt
muss mehr sein als die Wahrnehmung der raumverteilten Farbenempfindungs-
komplexe.

Die Intuition ist das Erfassen des asthetischen Geltungsanspruches
und ist im Gegensatz zu der Synthese des Urteils eine irrationale GroBe.

Von hier aus zieht Schmied die interessantesten und weitgehendsten
Konsequenzen; mit Recht betont er, dass die Freude an der sich deckenden
Gleichheit des Kunstwerkes mit der Natur eine Denkfreude, eine Urteils-
freude sei und keine Beriihrungsflichen mit der dsthetischen habe, die eine
solche an der konkreten Individualitdt der Gestalt, eine Gestaltfreude ist.

Die Kunst ist eine Gestaltsynthese und ihre Wirkung eine Gestalt-
wirkung, deren dsthetische Farbung allerdings auch von der Stoffsynthese,
vom Material des Kunstwerks, von seinem Sujet mitbestimmt wird.

Es ldge nahe, hier an den herbartschen Formalismus zu denken; der
grundlegende Unterschied dieser beiden Theorien liegt aber darin, dass
Herbart die Form zu einer intellektuellen GroBe erhob, wahrend Schmied,
gerade im Gegensatz dazu, Form und Denken scharf trennt.

Auch fiir die Psychologie des schaffenden Kiinstlers hat diese Theorie
erhellende Lichtkraft; das kiinstlerische Schaffen ist (und wir werden sehen,
dass ein Dichter die Theorie bestétigte) nur durch die Annahme der Intuition
zu erkldren; in der Gestaltsynthese oder Intuition liegt die Erkldrung fiir
jenes Erfassen, jenes blitzartige Aufleuchten und Erleben der Gestalt, der
Umrisse im Momente der Konzeption, das heiBt des dsthetisch Ganzen, das
vor seinen Teilen vorhanden ist, wie der Baum mit Asten, Stamm und
Blattern im Keime.

Als letztes allgemeineres Problem sei noch die von Moritz Geiger
(Miinchen) behandelte Frage der dsthetischen Scheingefiihle erortert. — Wohl
keine Frage in der Asthetik hat leidenschaftlichere Diskussionen hervorge-
rufen als gerade diese; von den einen Asthetikern wird die Existenz solcher
Scheingefiihle vollstindig negiert, wahrend andere (etwa Witasek) diese zu
Zentralpunkten neuer Forschungen und neuer, hOchst bemerkenswerter
Problemstellungen beniitzen. Sicherlich ist dieses Problem nicht durch Ne-
gation geldst und verdient der vorsichtigsten Beleuchtung.

Zur Erkldrung des Begriffes diene ein Beispiel: Wir wohnen einer
Theaterauffiihrung bei und erleben, indem die Tragdédie den von Aristoteles
geforderten Zweck erfiillt, Furcht und Mitleid; diese beiden Gefiihlskom-
plexe haben aber eine ganz andere Farbung als im Leben; wir fliehen nicht
aus Furcht und trosten den Bemitleideten nicht, wir erleben die Gefiihle

172



nicht in ithrem absoluten Sinne, sondern in einer modifizierten Farbung und
Intensitdt: sie sind Scheingefiihle.

Geiger unterscheidet drei hauptsidchliche Merkmale, die besonders die
Scheingefiihle von den wahren trennen: Einmal fehlt ihnen der ,,/chzustand”.
Wenn ich zum Beispiel bei mir wenig bekannten Leuten und mich in bester,
humoristischer Laune befindend, einen Kondolenzbesuch mache, so packt
mich wohl eine Trauer, aber nicht im vollsten Sinne des Wortes: ich habe
eine Scheintrauer.

Dann fehlt den Scheingefithlen die Ernsteinstellung des wirklichen
Gefiihls, etwa im oben erwidhnten Beispiel der Theaterauffiihrung. Als drittes
kommt noch die Spielereinstellung hinzu, die zum Beispiel bei einem Schau-
spieler eintritt, der wohl die Gefiihle des darzustellenden Helden durchlebt,
aber in anderer Fadrbung, in einer anderen Stellung.dazu; (dieses letztere
Moment wird durch den Vortrag Friederich KayBlers bestétigt, der von einem
»otiick wachen Gehirns“ sprach, vergleiche 2. Teil).

Dieses Anderssein der Scheingefiihle macht nach Geiger ihren dstheti-
schen Wert aus; denn wiaren es richtige Gefiihle mit der ganzen vehementen
Stirke ihrer Ein- und Auswirkungen, so wiirden (etwa bei der Furcht) Unlust-
gefithle entstehen, die den &dsthetischen Genuss unterdriicken miissten;
schon Du Bos sagte: wir werden doch keine Unlustgefithle aufsuchen
(Furcht in der Tragddie), erkannte aber dabei den Scheincharakter dieser
Gefiihle noch nicht.

Diesen allgemeineren Problemen reihten sich eine Menge speziellerer
Betrachtungen an, von denen einige wenige hervorgehoben werden sollen.

.

Miiller - Freienfels sprach tiiber das /ch in der Lyrik; das Problem
kristallisierte sich zu zwei Fragen: Welche Personlichkeitsvorstellung hat
der Dichter, wenn er Ich sagt, und was stellen wir uns vor, wenn wir von
diesem Ich lesen oder héren?

Schon im Alltagsleben stellt das Ich keine festumklammerte, scharf
abgeschlossene Einheit dar; es modifiziert sich, fiarbt sich nach dieser oder
jener Komponente seines Komplexes, und der Fiirst, der eben noch Ich
sagte und damit den Inbegriff aller obersten Kraft, Majestit, Fahigkeit
meinte, ist, sobald er die Schwelle seiner innersten Gemacher betritt, Ge-
mahl und Vater, und das Ich, von dem er nun spricht, ist ein anderes ge-
worden. Das Leben kennt die Rolle wie jedes Theaterstiick, und unser
Ich spielt alle Rollen, die ihm innerhalb seines Gefiihls-, Empfindungs-Er-
lebensbezirkes gegeben sind, durch.— So geht es auch dem Dichter. Das
Ich, von dem er spricht, deckt oder braucht sich nicht im Geringsten mit
dem oder den Ich seiner Personlichkeit zu decken.

In der Antike war es noch anders; die Lyrik eines Horaz zum Bei-
spiel ist fest mit seinem Leben und Ich verkniipft; er richtet seine Ge-
dichte an Freunde und Bekannte und das Personlichkeit-Ich spricht sich dort
aus; dies nennt Miiller die individuelle Lyrik. Die typische Lyrik kennt

173



dieses Ich nicht mehr; hier spricht der Dichter schlechthin und dieses
typische Ich kann sich bis zum kosmischen hinaufsteigern oder ausweiten,
etwa bei Mombert, Rilke und andern mehr, das in einem Zustand der
Ekstasis sich mit der Allheit, der Gottheit, dem Kosmos identifiziert. Dehmel
sagt einmal ihm schwebe ein Edelmensch vor, wenn er Ich sage.

Fiir den &sthetisch GenieBenden kann sich die Vorstellung des Ich in
der Lyrik auf dreierlei Arten gestalten; liest er zum Beispiel das Gedicht:
nHier lieg’ ich auf dem Friihlingshiigel* — so kann dieses Ich die Gestait
Morikes, oder die des Lesenden annehmen oder aber ein drittes abstraktes
Ich sein; je nach den individuellen Anlagen des einzelnen, wird sich diese
oder jene Vorstellung ergeben; die Hauptsache ist aber, dass mein Ich, der
Trdager meiner Personlichkeit, erregt wird.

Eine Psychologie des dramatischen Dichters versuchte Wilhelm von
Scholz zu geben; seine Ausfithrungen kdénnen natiirlicherweise nur als das
Bekenntnis einer einzelnen schaffenden Personlichkeit angesehen werden

und stehen daher auBerhalb eines Allgemeingiiltigkeitsanspruches und
auBerhalb der Kritik,

Scholz bezeichnet den psychischen Gesamtzustand des dramatischen
Dichters als ein stindiges Spielen mit Charakteren und Personen mit Hoff-
nungen und Leidenschaften, die er fortwdhrend umbildet. Das Leben, der
Alltag erweitert sich dem dramatischen Dichter zum stets sich dndernden
Schauspiel und die Menschen, die seinem Auge vorbeiziehen zu Akteuren.
Der Dramatiker sieht mit dem Auge der Phantasie, d. h. Scholz macht hier
den uralten aristotelischen Gedanken geltend, der die Tragddie philosophi-
scher nennt als die Geschichte, da diese das Leben so wiedergibt, wie
es ist, jene aber, wie es sein konnte, das heidt der Dichter nimmt eine
philosophische Verschiebung oder Verlingerung des Lebens vor, das will-
kiirlich und unphilosophisch ist.

Der Moment des typischen Einfalls ldsst sich nach Scholz schwerlich
bestimmen und liegt nicht in klarer Bewusstheit vor dem erkennenden
Dramatiker.

Das Wesen des Dramas selbst charakterisiert Scholz als Schicksal
und Charakter, die aneinander erst ganz sichtbar werden und gegenseitig
tief ineinander verankert und verkniipft sind. In dem Momente, da ein Stoff,
der dieser Bedingung entspricht, wirklich wird, kommt es zum Drama. So
-erzdahlt Scholz, dass er lange mit der indischen Fabel von den vertauschten
Seelen spielte, ohne Klarheit einen hdchst dramatischen Stoff zu eigen zu
haben; erst als er den Derwisch und den KoOnig mit vertauschten Seelen

vor sich sah — sie einander gegeniiberstanden — erwuchs ihm der Stoff
zum Drama (Gestaltsynthese).

Wie der dramatische Dichter gestaltet, ist keine klare Bewusstseinstat-
sache; oft konzipiert man sich ein Drama im Geiste und wahrend des Aus-
schaffens; wahrenddem der Dichter gleichsam in die gliilhende Leidenschait
;des Werkes hineinwichst, kristallisieren sich fremdartige, ungeahnte Gebilde,
unvorhergesehene Formen: aus dem Schatten einer Person tritt eine andere

174



hervor, oder zwei Personen rinnen in eine zusammen, die Seele und Pathos
beider umzirkelt.

Bewusstes und Un- oder Unterbewusstes liegen hart nebeneinander im
dramatischen Schaffen; wdhrend aus dem Unbewussten oft die schdnsten
Formen, die seltsamsten, tiefsten und klarsten Figuren aufsteigen, korrigiert
das Bewusste, distanziert, kldrt und verdeutlicht es die oft mystischen Ge-
bilde einer unerkannten Welt.

Scholz verlangt vom dramatischen Dichter eine genaue liebende Kennt-
nis von Biihne und Schauspieler; der Dichter muss verstehen, Regie zu iiben
und darf dem Theatertechnischen nicht fremd gegeniiberstehen; nur dann
wird das dichterische Schaffen (das ein inneres Erleben darstellt, in dem
jede Vorstellung eine Gegenvorstellung erweckt, zwischen denen lebendige
Funken hiniiberknistern) richtig ausstrahlen, nur dann wird dieser innere
Vorgang, dieser auf- und absteigende Atem eines um Harmonie ringenden,
erreichenden und wieder mit sich zerfallenden Menschen, wie Scholz den
dramatischen Dichter charakterisiert, jene belebende Kraft besitzen, die sei-
ner Produktion Wert und Gehalt gibt.

Neben dem dichterischen Schaffensvorgang, wurde auch eine Indivi-
dualpsychologie des schauspielerischen Vorgangs gegeben: Friedrich KayBler,
der machtvolle Darsteller, versuchte in seinem Referate klarzulegen, was ihn
wihrend seiner darstellenden Tatigkeit belebt und ihn zur Erfassung und
schopferischen Belebung der gegebenen Figur fiihrt.

Darstellen ist fiir KayBler ein Selbstbekennen; wenn er ein Drama
durchliest, sieht er den Helden in seinen Umrissen und groBen Ziigen als
typische Personlichkeit vor sich, dann, widhrend der Lernpause (die nach K.
auf allen Theatern viel zu kurz bemessen ist) lebt er sich widhrend des
Studiums der Rolle ganz in den Helden ein; er erlebt ihn mit allen seinen
Mienen, Worten, Gefiihlen und Gesten und vertieft sich in das Werden
dieses Wesens, das er mit seinem eigenen Korper und seiner Sprache
lebendig machen soll.

Im Momente, da er diese Figur auf der ersten Spielprobe mit allen
ihren in stillen Stunden errungenen und erfassten Niiancen vor anderen
wiedergeben soll, wird er jedesmal von einer tiefen Scham erfasst, die sich
erst im Laufe der Auffiihrungen legt.

In der schauspielerischen Kunst liegt fiir KayBler ein Bewusstes und
Unbewusstes; das villige Vergessen seiner selbst, die vollige Ausschaltung
der Ichbewusstheit des Schauspielers ist das hochste Ziel des ernsten Schau-
spielers; aber trotz diesem Aufgehen in der Psyche des zu Spielenden gibt
es noch ein Stiick wachen Gehirns, das nicht mitspielt, ein Stiicklein Ich
bleibt vorhanden, das wie ein winziges Auge den somnambulen Zustand im
Momente des Spiels iiberwacht und ein restloses Versinken des Spielenden
in dem Sein und Wesen des zu Spielenden verhindert. So liegt der Zu-
stand des Schauspielers gewissermaBen an der Grenze des Bewussten und
Unbewussten.

175



KayBler ging dann auf die sozialen Verhaltnisse der Schauspieler iiber,
er berithrte die Tragddie des Schauspielers, die darin beruht, dass das Werk-
zeug seiner Kunst sein eigener Mensch ist und so seine Kunst und sein
Privatleben in eine andere innigere Verkniipfung gebracht wird, als bei an-
deren Kiinstlern. — Auch auf Biihne und Biihnentechnik kam er zu sprechen
und wandte sich mit allen Mitteln gegen das moderne Prinzip, die bildenden
Kiinste in maBlosem Umfange auf der Biihne wirken zu lassen; wegen
einer Farbe, die ein Maler will, wegen einer bildhaften Wirkung muss der
Schauspieler oft Teile seiner Leistung opfern und das Aughafte wird zum
Hauptsachlichen vorgeschoben; so wird das Verlangen nach einer geistigen
Schauspielkunst vernachldssigt und in seiner Erfiillung zuriickgeschoben.

Der Naturalismus lehrte wahr sein, die heutige dekorative Periode
hat das Hauptgewicht auf die Form gelegt; aus beiden aber muss die gei-
stige Schauspielkunst entstehen, das heiBt eine Kunst, die im weitesten
Sinne losgeldst ist vom Biihnenapparat, der die Kultur der Geste eigen ist
und die von allem Beiwerk befreit ist; dann erst wird der Schauspieler nicht
mehr Unterhaltungsmittel sein, sondern als Kiinstler erkannt werden, der
schopferisch tétig ist.

Was den Veranstaltern des Kongresses vorschwebte, eine gemeinsame
Aussprache des psychologischen Asthetikers mit dem Kunsthistoriker und
dem schaffenden Kiinstler, hat, wenn auch die divergierenden Richtungs-
linien der Einzelnen klar zu Tage traten, vor allem einen groBen Erfolg
gezeitigt: man erkannte wieder einmal, was man innerhalb der Einzel-
wissenschaft nur zu leicht vergisst, dass jedes Problem in vieliormiger Ge-
stalt sich weitet und nicht nur einer einzigen mdoglichen Beleuchtung
unterworfen ist.

Vielgldnzig, kompliziert wie das Leben selbst ist das beschrinkte Ge-
biet einer Wissenschaft, ja das einzelne Problem selbst; die tiefste Lebens-
ader alles Seins liegt tief in einer Unmenge von Schichten verborgen, und
nur wenn von verschiedenen Seiten her, auf verschiedene Weise Lagerung
um Lagerung abzutragen versucht wird, darf man hoffen auf den Grund zu
kommen, wo der Sinn unseres Lebens und Erkennens liegt. — Der Eigen-
diinkel und Konservatismus des Wissenschaftlers muss gebrochen werden.

Dieses Bewusstsein erhielt durch den dsthetischen Kongress eine be-
merkenswerte Starkung, und die Tatsache, dass neben dem Erkenntnistheo-
riker der Psychologe, der Asthetiker, der Kiinstler und Kunsthistoriker von
den verschiedensten Bezirken her an das selbe Problem herantraten, ver-
mochte, neben der Helligkeit, die iiber viele Probleme ausgebreitet wurde, vor
allem das erhabene Gefiihl von dem Wert der Wissenschait neu zu beleben.

BERLIN ' SALOMON D. STEINBERG

176



	Probleme der Ästhetik

