
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: François Rabelais : Resultate der neueren Forschung

Autor: Walser, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRANÇOIS RABELAIS
RESULTATE DER NEUERN FORSCHUNG

Äußere und innere Gründe sind es, die das Fortleben eines

literarischen Kunstwerkes bedingen. Neben der großen Flut des

Mittelmäßigen, das kaum erschienen rettungslos der verdienten

Vergessenheit anheimfällt, lässt der in ewigem Kreislauf begriffene
Zeitgeschmack auch manches Korn edlen Metalles sich entgleiten.
Jeder Leser sucht in den Schriften der Vergangenheit wie der
Gegenwart vor allem sein eigenes Denken und Fühlen: und so
bleiben vorzüglich diejenigen Werke der Väter auch noch im
Zeitalter der Söhne aktuell, welche bereits vorausahnend die

Geschmacksrichtung der folgenden Periode vertraten. — Daneben
aber, wie es nach dem Worte Ciceros Menschen omnium hora-

rum, für gut und böse Stunden gibt, so werden auch literarische
Gebilde geschaffen, die ihre Wurzeln so tief in die Menschenseele

senken, dass sie unabhängig vom beständig wechselnden
Geschmacke immer modern bleiben: dass sie stets erfreuen,
erschüttern, wohl auch empören: dass sie vor allem den Leser
zwingen, sich mit ihnen auseinanderzusetzen.

Ein solcher Autor für gut und böse Stunden ist François
Rabelais. Sein burlesker Roman von den Riesen Gargantua und
Pantagruel ist nie veraltet. Es war nicht bloß der esprit gaulois,
der sich in der Flucht der Jahrhunderte ewig gleich blieb, mochte
er auch bald in der Gestalt der rohen Kavaliere Brantômes oder
in dem koketten Anzug der gepuderten Libertins der Régence,
im Gewände der hitzig schmachtenden Schäfer Parnys, in den

Liedern Bérangers oder den Lettres de femmes von Marcel
Prévost erscheinen: in Rabelais Lebenswerk findet sich so viel
Ernstes und Hohes: aufflammender Idealismus, scharfgeschliffene
Satire der menschlichen Torheit, die ewigen Probleme des Glaubens

und Wissens, dass sein Riesenroman ungehindert durch das

Jammergeschrei enger und prüder Moralisten stets aktuell blieb.
Wohl aber traten in den vier Jahrhunderten, die seit Rabelais

Leben vergangen sind, die gutmütigen ess- und trinkfrohen
Züge seiner ungeheuren Helden ganz sachte an die Stelle von
des Dichters eigenem Porträt. Ja Maître François, der Curé von

149



Meudon, wurde sogar in den Augen der Nachwelt zu einem
Menschen, dessen Lebenszweck und Lebensphilosophie fern von
aller Religion, die er skeptisch belächelt, bloß im gröblichsten
Sinnengenusse gipfelt.

Es ist die mühsame Arbeit des letzten Jahrzehnts und vor
allem das Verdienst des Professors am Collège de France Abel
Lefranc, die Übermalung Schicht um Schicht vom Bilde Rabelais
abgetragen zu haben, bis dass auf dem Grunde ein Menschenantlitz

zum Vorschein kam, in das die Not eines stets gehetzten,
an Arbeit und Mühsal überreichen Lebens tiefe Furchen gegraben,

die Züge eines Mannes, der sich in stetigem rastlosem Streben

abmühte, die Rätsel des Daseins zu lösen, le mot de la
bouteille, der Weisheit tiefsten Schluss zu finden. In seiner Sprache:
im Gewände des burlesken Romans und in der Form der
französischen Kunstprosa verlieh Rabelais diesen Kämpfen seiner
eigenen Seele wie den großen Problemen seines Zeitalters
kraftvollen Ausdruck. Nicht dass man in der Grundidee, wie in der
bunten Folge seiner tollen Einfälle eine einheitlich fortgeführte
geheimnisvolle philosophische Allegorie erkennen, in jeder
Gestalt, jeder Schnurre, die seine unerschöpfliche Phantasie
hervorzaubert, eine historische Persönlichkeit, eine tiefsinnige Absicht
vermuten dürfte: Rabelais Ziel bleibt dasjenige seiner Vorlage,
des populären Abenteuerromans: das Ergötzen. Allein je tiefer
man in sein Werk eindringt, um so überraschender treten unter
einer durchsichtigen von den Zeitgenossen sofort durchschauten
Hülle die realen Elemente zu Tage: die Züge aus der eigenen
Biographie des Autors wie die großen politischen und religiösen
Aspirationen der ersten Hälfte des sechszehnten Jahrhunderts.

Versuchen wir in kurzen Zügen die Hauptresultate dieser

neuern Forschung, erst über das Leben, dann über die Werke
François Rabelais festzuhalten, wie sie sich zumeist in den elf
Jahrgängen der Revue des Etudes Rabelaisiennes finden und in
der neuen kritischen Ausgabe des Gargantua und Pantagruel
von der vorläufig zwei Bände vorliegen (H. & E. Champion, Paris).

François Rabelais wurde zirka 1493 nicht als der Sohn eines

Kneipwirts oder Apothekers, sondern als der Spross des
wohlhabenden und angesehenen Advokaten Antoine Rabelais
wahrscheinlich auf dem alten Familiensitze La Devinière bei Chinon

150



geboren. Wir sind völlig im Dunkeln über seine Jugendjahre und

vor allem darüber, was ihn bewog, den wichtigsten und
verhängnisvollsten Schritt seines Lebens zu tun, indem er in das
Franziskanerkloster zu Fontenay-le-Comte trat. Hier legte François,
ungewiss wann, die Ordensgelübde ab und empfing die Priesterweihe.

Hier sog er auch jenen tiefgehenden Hass gegen den

klösterlichen Zwang ein und besonders gegen die stundenmäßige
Reglierung der Frömmigkeit. Anderseits geriet er bereits in Fon-
tenay in einen kleinen humanistischen Zirkel, der für die künftige
Richtung seines Geistes entscheidend wurde. Sein Ordensbruder
Pierre Amy lehrte ihn Griechisch und brachte ihn mit dem
Fürsten der französischen Humanisten Guillaume Budé in
brieflichen Verkehr. Mit Amy zusammen suchte Rabelais auch schon
in diesen Jahren klassische Belegstellen für das große Werk des

Juristen André Tiraqueau über die Ehegesetze zusammen und

übertrug bereits eine — ungewiss welche — Schrift Plutarchs.
Die intensiven Griechischstudien brachten indessen die beiden
hellenisierenden Mönche in Konflikt mit ihren Ordensobern, so
dass ihnen zeitweise die Bücher beschlagnahmt wurden. So floh
Amy von Fontenay in ein Benediktinerkloster und Rabelais folgte
seinem Beispiel, indem er zu den Benediktinern von Maillezais
übersiedelte, deren Prior Geoffroy d'Estissac ihm befreundet war.
Dort begann der junge Mönch vermutlich seine medizinischen
Studien, die er vielleicht in Paris fortsetzte. Jedenfalls sehen wir ihn
am 1. November 1530 an der altberühmten medizinischen
Fakultät in Montpellier den Titel einer Baccalaureus der Medizin
erwerben. Er ließ es aber bei diesem ersten Grade bewenden,
vielleicht weil, wie sein Riese Pantagruel von den Ärzten in
Montpellier sagt: ils sentaient les clystères comme vieux diables! So

zog Meister François Ende 1531 oder Anfang 1532 ohne sich

um seine Ordensobern viel zu kümmern weiter und gelangte nach

Lyon. Die reiche Handelsstadt Lyon bildete im sechzehnten
Jahrhundert das große Eingangstor für die Geistesprodukte der
italienischen Renaissance in Frankreich. Sie beherbergte zudem
weder eine Sorbonne noch ein Parlament, wohl aber eine Reihe
der trefflichsten Druckereien. Lyon war der Sitz jenes
Humanismus, dessen platonische Spekulationen die einen Adepten zur
echt christlichen Mystik, die andern zu den strengen Gesetzen

151



Calvins führten, die dritten zu jenem freien Christentum, dessen

Prophet Erasmus war und zu dessen Bekennern François Rabelais

gehören sollte. Erst fand unser Baccalaureus keine Gelegenheit,

seine medizinischen Künste auszuüben und so trat er
zunächst als Korrektor in die Druckerei des Sebastien Gryphius
und besorgte hier die Ausgabe einiger wissenschaftlicher Texte,
so der Epistolae médicinales des Ferraresen Manardi etc. Im
Winter 1532 erhielt er dann eine Stelle als Arzt am Hôtel Dieu
der Stadt. Doch inzwischen hatte sich Rabelais auch selbst als
Schriftsteller versucht, vielleicht war er schon bei der Ausgabe
des kleinen Volksbuches: Les grandes et inestimables croniques
du grant géant Gargantua beteiligt, das auf die Sommermesse
1532 bei Claude Nourry erschien. Auf die Herbstmesse des selben
Jahres hatte er seinen Pantagruel roi des Dipsodes veröffentlicht

und im Dezember eine kleine Kalenderschrift die Panta-
grueline prognostication folgen lassen. Er ließ sich auch durch
die einmütige Verdammung seines Pantagruel durch die
Sorbonne wie durch den engherzigen Calvin nicht abschrecken, sondern

gab zwei Jahre später, im Oktober 1534 seinen Gargantua
heraus. Im Frühjahr dieses selben Jahres 1534 hatte er zudem
den Erzbischof von Paris Jean du Beilay als Leibarzt ein erstes
Mal nach Rom begleitet. Die Kühnheit des Gargantua erregte
großes Aufsehen und da zudem die Politik Franz I. eine den
Protestanten ungünstige Wendung genommen hatte, so zog es
Rabelais vor, Anfang 1435 für einige Zeit zu verschwinden. So
kam ihm eine zweite Romfahrt du Beilays sehr gelegen, der im
Sommer 1535 nach der ewigen Stadt zog, offiziell um vom Papste
den Kardinalshut in Empfang zu nehmen: in Wirklichkeit um die
Politik Karls V. zu bekämpfen. Ein glücklicher Zufall hat drei
Briefe aus der Zeit dieses zweiten römischen Aufenthalts auf uns
kommen lassen. Sie melden neben interessanten politischen, sehr
unverhohlen ausgesprochenen Nachrichten, dass Maître François
die gute Gelegenheit an der Quelle zu sitzen dazu benutzte, einen
päpstlichen Gnadenerlass zu erlangen. Er wird in diesem Breve

pro apostasia von seinen Vergehen gegen die Ordensgelübde
absolviert: nämlich, dass er ohne Erlaubnis der Obern sein Kloster
(Maillezais) verließ, Medizin studierte und im Gewände eines

Weltgeistlichen herumzog. Sodann gestattet der Papst Rabelais

152



die fernere Ausübung des ärztlichen Berufes unter den gewöhnlichen

Bestimmungen des kanonischen Rechts, dass er nämlich
seine Kranken unentgeltlich pflege und sich aller Operationen
durch Schneiden und Brennen enthalte. Endlich verfügt das

Breve, dass Meister François sich künftighin im Kloster St. Maur-
les-Fossés niederzulassen habe, wo ihm Jean du Beilay gleichzeitig

die Würde und Pfründe eines überzähligen Kanonikus verlieh.
So schienen denn die alten Sünden getilgt und die neue Bahn

vollständig geebnet, als Rabelais im April 1536 wieder in Frankreich

auftauchte und im folgenden Jahre zunächst seine
medizinischen Studien abschloss, indem er den ärztlichen Licenziaten-
und Doktorgrad in Montpellier erwarb. Allein mit der Pfründe
haperte es, denn seine Kollegen, die Kanoniker von St. Maur
wünschten ihre Einkünfte durchaus nicht mit einem überzähligen
und zudem noch meist abwesenden Genossen zu teilen, und so
war er schließlich doch wieder auf die magern Einkünfte seines
ärztlichen Berufes angewiesen, den er nunmehr in Narbonne,
Lyon, Montpellier ausübte. Die Nachrichten aus diesen Jahren
fließen spärlich und unsicher. 1537 wurde er wegen eines

unvorsichtigen Briefes vom Kardinal von Tournon in Lyon
verhaftet. 1540 finden wir Rabelais in Turin, wo er am Bruder des

Kardinals, Guillaume du Beilay, einen neuen Beschützer gefunden
hatte: doch auch dort brachte ihm seine Korrespondenz mit dem
befreundeten Seigneur de Voré Schwierigkeiten. Es scheint sich
in diesen beiden Fällen aber eher um politische Unvorsichtigkeiten

gehandelt zuhaben als um religiöse. — 1543 war Rabelais

sogar in königlichen Gnaden, wie wir aus dem Titel eines Maître
des requêtes ersehen, den er in diesem Jahre erhielt. Allein diese

sonnigen Tage nahmen ein jähes Ende, denn kaum war im
Januar 1546 sein drittes Buch erschienen, so verdammte es die

Sorbonne, so dass sein Autor sich nach Metz flüchtete und dort
die Stelle eines Stadtarztes übernahm. Von hier reiste er ein

Jahr später abermals zum Kardinal Jean du Beilay als dieser ein
drittes Mal nach Rom zog. Nach einem zweijährigen Aufenthalt
in der ewigen Stadt 1549 kehrten sie nach Frankreich zurück
und 1551 war es Rabelais endlich vergönnt, in den Besitz zweier
Pfründen zu gelangen: in Meudon und Jambet, die er aber, so
viel die Kirchenbücher lehren, nicht selbst sondern durch Vikare

153



verwaltete. Die Veröffentlichung des vollständigen vierten Buches,
seines großen Romans 1552 (1548 war bereits ein Teil im Druck
erschienen) hatte aber neue Nöten im Gefolge, und so sehen wir,
wie der unglückliche Rabelais im Januar 1553 seine beiden Pfründen
resigniert, drei Monate bevor er selber, wie ein altes Kirchenbuch
meldet, in Paris starb.

* *
*

Das große Lebenswerk Rabelais bietet in seinen Wurzeln wie
in seinen Tendenzen so recht ein Bild des Werdens wie des tiefsten
Wesens der Renaissance überhaupt. Sein Ausgangspunkt ist keine
antiquarische Fiktion sondern die absolute Realität des Lebens:
das Denken, Fühlen und Reden des französischen Volkes. Derb
und frohgemut ergötzt es sich an den ungeheuren Fressleistungen
seiner Riesen, belacht in altherkömlicher Weise die unsaubern
Spässe über Mönche und Juristen, die Nonnen und das ganze
weibliche Geschlecht: daneben aber zeigt es sich ritterlich,
zartfühlend und von aufrichtiger kirchlicher Frömmigkeit. Der Zug
aristokratischer Abschließung, den man nach einer kleinen Gruppe
von Vertretern der Renaissance so gerne auf die ganze Bewegung
überträgt, stimmt für Rabelais wie für die große Mehrzahl seiner
humanistischen Vorgänger, Zeitgenossen und Nachfolger durchaus

nicht. — In die tausendfältig schillernden altübernommenen
populären und wissenschaftlichen Stoffe zieht nun der Humanismus

ein und belebt diese traditionelle Materie in einer je nach
dem Geist des Einzelnen völlig verschiedenen Weise. Zunächst
ist es ein gelehrtes Prunken mit den massenhaft aufgehäuften
klassischen Zitaten, als zweite Stufe folgen Exkurse, die ein
wirkliches verständnisvolles Versenken in die Zeiten des Altertums
bekunden; bei den größten Künstlern macht sich das Studium
der Antike bloß mehr wie der feine Duft uralter und doch
unsterblicher Blüten bemerkbar, es ist das instinktive Maßhalten,
die strenge Selbstzucht des Schriftstellers unter die ehernen Regeln
des Stils wie des Gedankens, die bewusste Anwendung derselben
Gesetze, welche die edlen Meisterwerke der Griechen und Römer
geschaffen, auf die Produkte der eigenen neuen Zeit und der
eigenen neuen Sprache. — Bei Rabelais finden sich alle diese
Stufen des rohen volkstümlichen Stoffes, wie seiner humanistischen

154



Veredlung und zwar in den 4 Büchern seines Romans in stetig
aufsteigender Linie.

Echt volkstümlich ist vor allem der Ausgangspunkt: die Idee
seiner Riesendynastie Qrandgousier, Gargantua und Pantagruel.
Er entnahm sie dem französischen Sagenschatze. Dafür sprechen
eine Anzahl gleichzeitiger französischer Farcen, die auf unbekannte
Gargantua-Episoden anspielen. Es zeugt dafür das Volksbuch
Les grandes et inestimables croniques de Gargantua, in welchem
Geburt und Schicksale der Riesen Grandgousier und Gargantua
erzählt werden. Rabelais entnahm aus diesem Volksbuche eine

ganze Reihe seiner gelungensten Episoden, so dass man ihm sogar
die Autorschaft des kleinen Werkes zugeschrieben hat. — Wie
aber gestaltete er diese reichlich unflätige Vorlage? Das möge
eine kurze Schilderung der Hauptlinien und auch bloß dieser seines
Werkes zeigen.

Auf die Oktobermesse von 1532 gab Rabelais als erstes
selbständiges Werk die Horribles et espouvantables faictz et prouesses
du très renommé Pantagruel roi des Dipsodes heraus. Den
Namen Pantagruel lieferte ihm dabei die Figur eines Teufels, der
in einem mittelalterlichen Mystère de St. Louis das Amt versah,
den Leuten den Durst zu erwecken. Und dieses Symbol wirkt
noch so stark bei Rabelais nach, dass darob sein Pantagruel,
wenigstens in diesem erstpublizierten Buche, nie recht aus dem
schemenhaften herauskommt und zu einer wirklichen Persönlichkeit

wird. Echt volksmäßig, roh und unflätig sind auch Geburt und

Jugendgeschichte des Helden. Schließlich landet der junge Riese
in Paris nach einer Rundreise durch die französischen Universitäten,

hinter der sich vielleicht persönliche Erinnerungen des

Autors verbergen. Dort studiert nun Pantagruel riesenmäßig und
setzt durch seine wochenlang fortgesetzten Disputationen die Sor-
bonnagres in Bewunderung, bis schließlich der Tod seines Vaters
Gargantua (im 3. Buch wird er zwar wieder lebendig und die Empörung
der tributpflichtigen Dipsodes ihn nach der Heimat Utopia zurückrufen.

— All das klingt rein mittelalterlich und die mittelalterlichste

Figur ist der gute Geselle Panurge, den Pantagruel
inzwischen in seine Dienste genommen hat und der fortan eine
nicht geringe Rolle spielt. Dieser Panurge ist ein naher
Verwandter Till Eulenspiegels. Statt der humorvollen Verkörperung

155



des Bösen wie sie Luigi Pulci in seinem Teufel Margutte gegeben

hatte oder dem Cingar des Teofilo Folengo, machte Rabelais

einen echten Klerikus daraus1). Panurges Lebensaufgabe
besteht in den unverschämten Spässen, womit er die alten Feinde
der Studenten, die Polizei und die Philister kränkt. Und so hat

er denn soixante-trois manières pour acquérir argent mais deux
cent quatorze pour le dépenser hormis la réparation de dessous
le nez! Neben all diesen volkstümlichen Elementen tritt das

Humanistische bloß in einer einzigen Episode kraftvoller hervor: es

ist der berühmte Brief, in dem Gargantua seinem Sohne das

Studium ans Herz legt. Er singt dabei begeistert das Lob der

neuen Zeit, in welcher derart alles inbrünstig nach Bildung strebt,
dass sogar die palefreniers, brigands et bourreaux gelehrter sind
als die Gelehrtesten der vergangenen Generation. Schließlich
behandelt der Pantagruel trotz seiner noch ungelenken Faktur
bereits zwei große brennende Tagesfragen: den Seeweg nach Indien
und die Reformation.

Rabelais verlegt nämlich das Land Utopia, dessen Namen er
von seinem Zeitgenossen Thomas Morus entlehnt, nach China,
wie Abel Lefranc entdeckte, und lässt den heimkehrenden
Pantagruel genau die Reise des Vasco da Gama um die Südspitze
Afrikas herum ausführen. Im letzten Kapitel des Buches, worin
der Autor die künftigen Erlebnisse seiner Helden andeutet, ist
von einer neuen Reise die Rede, die Pantagruel bei den Kannibalen-

und Perleninseln vorbei ins Fabelreich des Prestre Jean
führen werde. Und darin hat Lefranc wiederum den Seeweg
nach Indien und zwar diesmal zwischen den beiden Kontinenten
von Süd und Nordamerika hindurch erkannt, über dessen

Unmöglichkeit man 1532 noch nicht im Klaren war.
Doch nicht bloß die geographischen sondern auch die

religiösen Probleme seiner Zeit werden bereits in diesem erst
publizierten Werke Rabelais angedeutet. Welches aber waren die Ziele
dieser evangelischen Bewegung und wie berührte sie sich mit
dem französischen Humanismus? Eine ganze Reihe von
Momenten, die im ersten Drittel des sechzehnten Jahrhunderts in
Frankreich zusammentrafen, schienen noch mehr als in Deutsch-

q Dies bemerkt mit Recht J. Plattard: L'invention et la composition
dans l'oeuvre de Rabelais. Paris, Champion, 1909, p. 23.

156



land die Aufrichtung eines von Rom losgelösten reformierten
Bekenntnisses direkt einzuleiten. Das allgemeine Bedürfnis nach
einer gründlichen Reform der Kirche, das seit mehreren
Jahrhunderten vorhanden, im fünfzehnten Saeculum zu den Konzilien
von Konstanz und von Basel geführt, war im Beginne des sechzehnten

Jahrhunderts besonders dringend geworden. Diese patriotischen

gallikanischen Unabhängigkeitsbestrebungen hatten neue
Nahrung im Kampfe der französischen Monarchie mit Papst
Julius II. gefunden und konnten sich ungestört entwickeln beim
Zusammenbruch der päpstlichen Macht vor Karl V. Endlich war
auch der Sturm, den die sämtlichen Humanisten, und zwar
darunter Leute aus allen politischen und religiösen Parteien, im
Namen der direkten griechischen, lateinischen und hebräischen
Quellen gegen die entartete Scholastik und ihre Hochburg die
Sorbonne liefen, der quellenmäßigen christlichen Predigt nach dem
direkten Evangelium günstig. Auf welche Weise aber diese Reform
zu bewerkstelligen sei, darüber gingen, trotz des gemeinsamen
christlichen Bodens die Meinungen weit auseinander. Dies
beweisen die Namen der Männer, die einträchtig vor den
Lehrstühlen der neu ernannten Lecteurs royaux (den ersten Professoren

des künftigen Collège de France) saßen: Calvin und Ignatius

von Loyola, Aleander und wahrscheinlich auch Rabelais.
Dass Maître François ein Humanist war, das bezeugt der
erwähnte Brief Gargantuas an Pantagruel; dass er mit der
evangelischen Bewegung, wie sie im Jahre 1532, also vor dem starren
Dogmatizismus Calvins bestand, sympathisierte, das erhärtet
gleichfalls eine Episode aus dem Pantagruel. Bevor nämlich der
Held seinen Zweikampf mit dem Kämpen der rebellischen Dip-
sodes, dem Riesen Loupgarou, unternimmt, so verspricht er Gott
in einem längeren Gebete künftighin in all seinen Staaten : je
feray prescher ton sainct Evangile purement, simplement et entièrement,

si que les abus d'un tas de papelars et faulx prophètes,
qui ont par constitutions humaines et inventions dépravées
envenimé tout le monde, seront d'entour moy exterminez. Alors
feut ouye une voix du ciel, disant: Hoc fac et vinces, c'est-à-
dire: Fays ainsi et tu auras victoire.

So sehen wir, dass im ersten Teile seines Werkes das
mittelalterliche Element durchaus überwiegt, dass aber der Autor be-

157



reits beginnt, sich von seinen Quellen zu befreien, indem er die

eigenen Gedanken und die aktuellen Probleme seiner Zeit unter
die traditionellen Abenteuer versteckt.

ZÜRICH E. WALSER

(Schluss folgt)

ECHNATON
(Schluss)

Aton ist gnädig, freundlich, gütig, ein Gott des Friedens und
allem Krieg abhold. Ihn lieben, ist Seligkeit. Feierlich klingt
des Pharaohs Bekenntnis: „Es gibt keine Armut für den, der dich
in sein Herz aufgenommen hat; ein solcher kann nicht sagen:
O dass ich hätte! Wo du Leben ins Menschenherz bringst durch
deine Schönheit, da ist Leben." Wer fühlte sich hierbei nicht an
Worte des neuen Testamentes erinnert, wie der große Hymnus
an viel später entstandene Psalmen des alten Bundes (z. B. 19, 104)
bis auf den Wortlaut anklingt?

Bemerkenswert ist namentlich die Weite der religiösen
Empfindung, die ferne Völker an der Peripherie des Reiches wie das

piepende Küchlein erreicht. Wichtig ist ferner der Umstand, dass

Aton nur der Gebende, nicht der Fordernde ist. Die Frömmigkeit

ist rein ästhetisch, Anschauung des Unendlichen, um Schleiermachers

Terminologie zu gebrauchen.
Sich selbst verleiht der Prophet eine Stellung, die zwar ihrer

Natur, nicht ihrer Herkunft nach einigermaßen innerhalb des

Menschlichen bleibt1), aber den Despoten, wenn auch den liebenden

Despoten, ebenso stark betont wie die singulare Gottes-
kindschaft und Gotteserkenntnis. Der Anfang des letzten
Abschnittes im großen Hymnus erinnert an ein Wort Jesu, das in
der ältesten, durch die Kirchenväter sicher bezeugten Fassung
lautet: „Keiner erkannte den Vater, als der Sohn, noch den Sohn,

J) Übrigens betrachteten sich alle Pharaohnen als direkte Nachkommen
des höchsten Gottes.

158


	François Rabelais : Resultate der neueren Forschung

