
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: Hodlers Ethos

Autor: Mühlestein, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HODLERS ETHOS
Wir wissen und wir empfinden es

alle in gewissen Momenten, dass das,
was uns Menschen eint, größer und
stärker ist als das, was uns trennt.

HODLER

I.

Befähigt nur die tiefste Religiosität den Künstler dazu, den
Menschen ein Mittler für das Ewige, das „Permanent-Wesenhafte"
zu sein, so ist die Einsicht in die sittliche Notwendigkeit dieser
Mittlerschaft sein Ethos. Ohne dieses, das keine bewusste Ethik
zu sein braucht, sondern ebenso drangvoll instinktiv tätig sein
kann wie der schöpferische Trieb selbst, müssten wir aller der
kosmischen Träume des Künstlers, aller seiner großen
Gefühlseinsichten in die Bestimmung des Menschen innerhalb einer höheren,
rein geistigen Ordnung und deshalb auch seiner Offenbarungen
über die Sendung des Menschen innerhalb dieser Welt selbst
verlustig gehen. Dieses Ethos also, das Gefühl der Pflicht, sein
Talent dem Mittlerzwecke einzuordnen, den letzten Einsichten
seine künstlerische Sprache zu leihen, dies macht den großen
Künstler zum großen Charakter, und ein solcher allein ist zur
Mitwirkung bei der ästhetischen Erziehung des Menschengeschlechtes

berufen.
Die Berufung Hodlers zu diesem Amte soll hier nachzuweisen

versucht werden. Naturgemäß müssen wir versuchen, Wahrheit
zu geben auf eigene Verantwortung. Wertung, nicht Erklärung,
liegt uns hier ob — eine Wertung, die um so schwieriger ist,
als sie sich auf das bloße Gefühl, und zwar nur auf Gefühl,
gründet. Sie bleibt daher notgedrungen subjektiv beschränkt und
bekenntnishaft. Und dennoch, wie könnte man eine solche Deutung

unternehmen ohne den Glauben, dass sich diese Wertung
auf objektive, ganz unserer Willkür entzogene Werte bezieht, und
ohne den Zweck, diese Werte, wenn auch in subjektiv beschränkter
Form, so doch mit der höchstmöglichen Hingebung und Treue
gegenüber der Sache selbst vielleicht anderen Menschen
überhaupt erst zu erschließen, sie unter ihnen zu verbreiten oder
wenigstens ins rechte Licht zu stellen?

96



Hodlers Gestaltenwelt ist durchgehenden Gesetzmäßigkeiten
in so hohem Grade unterworfen, dass, im strikten Gegensatz zu

unserem modernen Gesellschaftsleben, 'nichts an ihnen zufällig,
alles (in einem anderen als naturgesetzlichen, aber auch in einem
anderen als konventionellen Sinne) notwendig erscheint. Diese
Hodlerschen Menschen bilden eine sittliche Welt für sich, die
ihrer Möglichkeit eine ganz eigenartig entwickelte Keuschheit der
Menschen untereinander voraussetzt, ähnlich derjenigen der frühen
Griechen.

Wer also mit den Maßstäben einer konventionellen
Gesellschaftsmoral an Hodler herantritt, der wird den Weg zu seiner
ethischen Größe niemals finden. Denn dieser erwächst ihm aus
einer autonomen, autochthonen, ja revolutionären — das heißt
noch lange nicht anarchischen—Natur direkt, ohne den Umweg
über die vielen intellektuellen Brechungen, die sie allein
gesellschaftlich verdaulich zu machen vermöchten (wodurch sie aber
bald aufhören würde, groß zu sein). Doch wird jeder Bemühung,
dem Konventionsethiker Hodlers ethische Gefühlswelt zugänglich
zu machen, eben darum von vornherein vergeblich sein.

Aber auch diejenigen werden den Weg zu Hodlers Ethos
leicht verfehlen, die, gerade durch die Brutalität und Verlogenheit
der Gesellschaftsmoral, dieser heterogenen Sittlichkeit, abgestoßen,
zu einer Verfeinerung des Schamgefühls getrieben worden sind,
die es ihnen ebensowenig möglich macht, gewisse edle
Grundgefühle, die sie in tiefster Kammer verschlossen zu kultivieren
gewohnt sind, in Gesellschaft zu erörtern, wie sie gar als Gegenstand

der Kunst, und da noch in so hohem Grade gemeinschaftbildend

wie bei Hodler, gestaltet zu sehen. So kommen diese

Verneiner der Gesellschaftsmoral dazu, gerade die wesentlichsten
Werke Hodlers abzulehnen, die nämlich, die seine Gestalten in

drangvoller Gemeinschaft der Gefühle mit anderen zeigen, wogegen
der Umstand nicht aufkommt, dass diese Menschen jeder zeitlichen
Beziehung entkleidet sind. Um diese Beschauer allerdings, diese

vielleicht durch ihr Schamgefühl nur allzu Isolierten und des

menschlichen Gemeinsinns durch eine Verwechslung von Gemeinschaft

mit Gesellschaft allzu Beraubten, um diese jedenfalls
autonom-kritischen Betrachter von Hodlers Kunst muss es uns
zu tun sein, sie müssen wir zu überzeugen vermögen, soll etwas

97



Allgemeingültiges über Hodlers sittliche Bedeutung ausgemacht
werden. '

Denn ja, diese feinfühligen ethischen Subjektivisten haben

darin recht: Hodlers stärkstes Ethos ist das der Gemeinschaft!
Und wäre es ausgemacht, dass der Wille zur Gemeinschaft kein
ethischer sein könnte, dann wäre auch über Hodlers ethische

Bedeutung der Stab bereits gebrochen. Was ist also das Ethos der
Gemeinschaft? Ist jeder Wille zur Gemeinschaft sittlich wertvoll,
und ist jede Gemeinschaft an sich erstrebenswert? Wir sehen

diesen Fragen von weitem an, welch rigorose Maßstäbe der
Unterscheidung hier nötig sind, um nicht in den flachsten ethischen

Pragmatismus zu verfallen, der eigentlich keiner Ethik Raum lässt,
indem er nur den tierischen Koordinationstrieb, die Nützlichkeit
der Herdengemeinschaft umschreibt. Woher aber nehmen wir
bei Hodler diese Wertkriterien? Es ist klar, dass sie nur einer

grundphilosophischen Überzeugung entnommen werden können.
Und zwar ist diese bei Hodler das Prinzip der „Permanenz", der
Glaube an die Dauer und die ewige Wiederkehr überpersönlicher
Werte, wie in der Natur, so im menschlichen Erleben. Hodler
selbst hat öfters in geradezu leidenschaftlicher Weise jene falsche

Konsequenz aus ihm abgewiesen, die da glaubt, für den aus
diesem Prinzip erfließenden Parallelimus der Darstellung die bloße

Wiederholung als prinzipiell genügend ansehen zu dürfen und
konnte dem gegenüber nicht eindringlich genug betonen, dass es

nicht auf die Wiederholung an sich, sondern auf die Wiederholung
des Wertvollen allein ankomme. So kommt es Hodler nicht auf
die Gemeinschaft an sich, sondern nur auf die Gemeinschaft in
einem wertvollen Sinne an. Das ist eine direkte Konsequenz aus

jener grundphilosophischen Ansicht. Und dass hier wertvoll nicht
nützlich heißt, beweisen allein schon die Titel, die Hodler seinen
Werken dieser Art gibt und die regelmäßig die Gemeinschaft in

einer Idee oder einem menschlichen Grundgefühl zum Inhalt
haben. Also nicht einer sensuell-naturalistischen, sondern einer
im höchsten Grade idealistischen Gemeinschaft ordnet Hodler
seine Menschen ein: in die Gemeinschaft der Idee, in die
Wahlverwandtschaft des Gefühls. Einen machtvollen Beweis dafür
sehen wir in der Entwicklung seiner Stoffideen selbst. Welche
einigende Kraft geht in immer steigendem Maße durch die Bilder

98



seiner reifen Zeit und strömt von ihnen aus! Weiche Selektion
nach höchsten Idealen erfährt seine Gestaltenwelt Wahrlich, in
dem Glauben an die einigende Kraft dieser Ideen, in der zweck-
bewussten Verfolgung dieser seiner Sendung als Einiger der
menschlichen Empfindungswelt, als Entfessler vieler noch
schlummernder oder fast dem Absterben preisgegebener Kräfte einer
religiösen Gemeinschaftskultur steht er gewaltig mahnend und
vorbildlich über uns allen, über dem unfruchtbar zerrissenen anar-
chisch-subjektivistischen Geiste der Zeit! Gewiss, wir haben auch
Gemeinschaften. Die relative Größe unserer Zeit beruht geradezu
in ihrem Ruf als Zeit großer Organisationsformen. Aber sehen

wir näher zu, so sind es alles Nützlichkeitsgemeinschaften. Diese

gerade sind es, die die Menschen in geistiger Beziehung
auseinandersprengen, den Geist darniederdrücken und entmutigt auf
einem niedrigen Niveau des Egoismus gebannt halten, wogegen
nur Anarchie des Willens zu höherem Aufschwung zu führen scheint.
Diesen Gemeinschaften gegenüber aber gilt es nicht allein die an
ihrer Eisernheit und Materialität fruchtlos zersplitternde, subjektive
Kraft entgenzuwerfen, sondern vor allem andere Gemeinschaften,
solche der Idee, der Empfindung, der inneren Kultur, also
Gemeinschaften der strengsten geistigen Wahl aufzurichten und sie

ihnen entgegenzuhalten. Wo aber sehen wir bei einem Einzelnen

heute, und nicht nur auf dem Gebiete der Kunst, diesen

Willen zu einer geistigen Kultureinheit so machtvoll tätig und
aufgerichtet in die Zukunft deuten, wie bei Hodler? Welch ein
Beweis für die überkünstlerische Größe seiner Kunst, dass sie

vermag, Gedankenreihen von solcher Tragweite für die ganze
Geistesentwicklung wieder in uns auszulösen!

II.

Dieser Zug zur Gemeinschaft gibt der Erscheinung Hodlers
die wahrhaft historische Größe als eines Wiederspiels gegenüber
einem sensualistisch-subjektivistischen oder mechanisch-pantheistischen

Zeitgeist, der den Menschen entweder zu einem anarchisch
isolierten Einzelwesen stempelt, oder ihn zur Rolle des Pulverkornes

in einer Pulvermühle herabwürdigt. Jenem Subjektivismus
gegenüber bedeutet Hodlers geistesklare Art, sein ethisches Postulat,

als das wir sein ganzes Lebenswerk auffassen können, die

99



Forderung der Selbstüberwindung, der Uberwindung des eigenen
empirischen Subjekts, seiner Aufhebung in einer größeren
Ordnung und Einheit. Der lediglich physikalischen Gemeinschaft der
mechanischen Pantheisten aber setzt er eben seine geistige
Einheit, seine Kultur des Gemeingefühls, seine Permanenz der Seele

entgegen. So müssen wir im letzten Grunde Hodlers Kunst von
der Zeitkunst scheiden. Diese Zeitkunst, der Impressionismus
mit allen seinen Ausstrahlungen bis zum Kubismus, ist, im Ganzen

gesehen, ein Produkt des Großstadtgeistes. Geboren, erwachsen,
erfunden auf diesem Boden spiegelt sie treu alle Konsequenzen dieses

Geistes, die sich für das Denken, das Fühlen, für den Gestaltungswillen
aus ihm ergeben. Packend wird uns hier an einem schon durch
mehrere Generationen fortgeschrittenen Prozess, in einem manchmal

erschütternden Ringen um große Kunst — das deshalb so
oft tragisch verläuft, weil die Schuld nicht am Einzelnen, sondern
an der Gesellschaft liegt — der unwiderlegliche Erfahrungsbeweis
erbracht, wie unentbehrlich Bindungen höherer Ordnung, sittlicher
und religiöser Natur für die Lebensfähigkeit wahrhaft großer Kunst
ist. Jener Geist der begrifflichen und relativistischen Heterogenität,
der der Fluch alles Großstadtlebens ist, beraubt sie nicht nur
aller sittlichen Werte, sondern auch aller inneren Kraft überhaupt.
Insbesondere zersetzt er in dem Grade, wie der Prozess der
Entsittlichung fortschreitet, jeden Schönheitssinn, nämlich jenes
Gefühl für Harmonie, die ja in der individuellen und doch kosmischen,

das heißt objektive Werte gebenden Homogenität beruht,
die heute nur noch aus wirklicher Sammlung und deshalb zumeist
nur in der Abgeschiedenheit der Natur wahrhaft gedeiht. Dagegen
stärkt die autonom-idealistische Gesinnung, die allein vermag das
Ethos im Menschen zu erwecken, zunächst das Bewusstsein der
Kraft, da es das Individium mit dem erhebenden, der Welt
gegenüber verselbständigenden Gefühl der Zugehörigkeit zu einer
außernatürlichen, der Natur gegenüber eigenwertigen Gemeinschaft
durchsetzt und ihn so gegenüber allen zersetzenden Einflüssen
der Zeit unangreifbar macht und ihm jene wahre Reinheit und
Unberührbarkeit gibt, die uns an seltenen Menschen und seltenen
Werken so sehr zu rühren und zu erschüttern vermag. Durch
die Stärkung des Kraftbewusstseins aber wird der Wille zur
Gestaltung mächtig angespannt, der den Überschuss an zugewach-

100



sener Kraft jenem Mittlerwerk zwischen den letzten Ideen und
der Gemeinschaft in Dienst zu stellen bestrebt ist. Dieser Dienst
aber lohnt sich der Kunst selbst dadurch, dass mit der Regsamkeit

des Gestaltungswillens der vor ihm und unabhängig von ihm
in der tätigen Vernunft ruhende Formensinn selbst unaufhörlich
an immer wachsenden Aufgaben ausdrucksammelnder, synthetischer

Natur geübt und erzogen wird. Dieser Sinn, einmal
erwacht, kann nicht anders, als jenen Willen in die Richtung der
Schönheit und der Harmonie hineintreiben oder vielmehr in deren
Bahn mit aufnehmen. Und wo wäre der Gestaltungswille, der
zögerte, in der harmonischen Bändigung der Natur den Triumph
einer ihr gegenüber autonomen, homogenen, weil ästhetischen

Selbstbehauptung zu erleben?
1st so die impressionistische, expressionistische und kubisti-

sche Kunst der Ausdruck eines mechanisch-fatalistischen Weltgefühls,

das den menschlichen Geist darniederzubücken vermag bis

zur Selbstvernichtung (diese seine Macht bedingt auch die relative
und oft dämonische Größe jener Kunst, wie zum Beispiel bei

Cézanne, van Gogh oder beim frühen Picasso), oder auch nur
der Ausdruck einer gewöhnlichen subjektiven Sinnenkultur, die
sich jeder sittlichen Selbstbestimmung nihilistisch entschlägt — so
ist Hodlers Lebenswerk, wie jede nicht intellektuell, sondern
organisch erwachsene Stilkunst, der Ausdruck eines aufsteigenden
Selbstbewusstseins, eines Glaubens an die autonome
Selbstbestimmung des Menschen vermöge der Teilhaberschaft an jener
sittlich-religiösen Geistesgemeinschaft, die dem Menschen nicht
nur eine selbständige Bedeutung dem Naturganzen gegenüber
sichert, sondern ihn auch neu mit der Natur innerlich verbindet,
ihm das Geheimnis menschlicher Wirksamkeit in ihr und so den
Sinn des Daseins erschließt und ihn innerhalb dieser
naturgebundenen Welt tätig werden lässt, wie es das Herz ist im
Menschen.

Diese Kunst Hodlers konnte im Gegensatz zu jener
Großstadtkunst nur angesichts der unerbittlich klaren, göttlich rein
gebauten Natur erstehen. Diese macht den Menschen entweder zu
ihrem blinden Verehrer und Sklaven, aus welchem Zustand —
als dem Gegenteil der inneren Freiheit des Geistes, derer die
Kunst wie Lebensluft bedarf — natürlich keine große Kunst er-

101



wachsen kann. (Nebenbei mag dies wohl der Grund sein, warum
die Schweiz innerhalb der europäischen Völkerfamilie so lang in
Passivität und Rezeptivität verharrt hat, wenigstens was ihre
literarische und künstlerische Produktion betrifft.) Oder aber jene
Natur ruft den Gestaltungsdrang zu einer Machtentfaltung auf,
die nur in einer völligen, weit über das Imitative hinausgehenden
Bewältigung und wahrhaft schöpferischen Neugestaltung der Umwelt

ihr Genügen findet, da sie nur dadurch ein würdiges
Äquivalent für deren kosmische Größe zu schaffen vermag. Darin
besteht denn auch das Rätsel der Unerschöpflichkeit von Hodlers
Schöpferkraft, dass sie den Ansporn zu ihren Aufschwüngen täglich

aus der Größe der Natur seiner Heimat zu holen vermag.
Und darin müssen wir seinen größten Ruhmestitel als
Künstlercharakter erblicken, dass er sich bei keinem Aufschwung zum
Endgültigen jemals beruhigt hat, sondern ihn jedesmal nur
unternahm, um sich darauf noch höher aufzuschwingen, in wahrhaft
antäischer Wucht um das Endgültige ringend, das für ihn das
kosmische Vorbild und darum das Unerreichliche ist.

III.
So zeitlos alle wahrhaft kosmische Kunst ist und so wenig

sich ihr Ursprung oder ihr Wert aus geographischen und
rassepsychologischen oder allgemein biologischen Gründen herleiten
lässt, so entwickelten doch diese wechselnden Naturbedingungen
aller Kunst im Verlauf der notwendigen, kampfartigen Auseinandersetzung

des schöpferischen Triebes mit der Welt, jene Komponente,
die die Richtung des an sich selbstherrlichen Gestaltungsdranges
im Großen ein für allemal festlegt. Das Verhältnis, das der
Künstler zwischen dieser seiner schöpferischen Selbstherrlichkeit
und der naturgesetzlichen Gebundenheit herzustellen vermag, ist
sein künstlerisches Schicksal. Es kann aber auch sein Verdienst
sein und insofern auch sein Ethos.

Der Künstler, der die Auseinandersetzung mit der Natur, die
eine unvermeidliche ist, nur passiv erleidet, wird in ihrem Verlauf

geistig und technisch ein bloßes Zufallsprodukt —
Zufallsprodukt und deshalb Stückwerk auch sein Werk. Daran kann
keine Einzelschönheit, die dann wie ein Naturprodukt zu werten
ist und darum auch hohe Schönheitswerte enhalten kann, etwas

102



ändern. Der wahrhaft produktive Künstler aber kann gar nicht
anders, als in diesem Kampfe mit der Welt alle seine geheimsten
Kräfte der Seele wie des Geistes aufzubieten und in jedem Einzelfalle

für seine selbstherrlichen künstlerischen Ideen so viel in
Widerstand wachsende Stärke des Ausdrucks und so viel
organisierenden Geist wie nur immer möglich aus der ihn bedingenden
Naturgesetzlichkeit herauszuschlagen und in rein künstlerische,
rein geistige Werte umzusetzen. Daraus erwächst ihm jede
Stilabsicht, das heißt der Wille, Organisiertes dem Organisierten
entgegenzustellen Vor allem aber ergeben sich ihm erst aus
dieser kämpferischen Auseinandersetzung — und nur aus einem
solchen Kampf, der mit Einsatz des ganzen inneren Lebens
durchgekämpft wird — die großen Weisheiten des Lebens, die tiefen
Einsichten in die Zwecke der Kunst, wie wir das aus Hodlers
innerer Entwicklung ablesen können.

Wir sprechen von einem Ethos des Künstlers in diesem

Kampf. Dies können wir nur tun, insofern es dem Willen
freisteht, diesen Kampf zu wählen oder abzulehnen. Das ist aber

nur da der Fall, wo wir die Voraussetzung des angeborenen
Talentes und der natürlichen Kraft machen können, die zu diesem

Kampf erst überhaupt befähigen. Wir können also nicht von
einer Pflicht zu dieser Auseinandersetzung mit der Welt, nicht
von einer Pflicht zur Gestaltung sprechen, die eine umgestaltende
Deutung dieser Welt nach Maßen einer höheren anderen, aber
mit Mitteln dieser einen und einzigen Naturwelt zum Zwecke hat.
Setzen wir aber diese Kraft und dieses Talent voraus, so fühlen
wir uns dennoch im Namen eines hohen Ideals aufs tiefste
verletzt, wenn der Künstler seine edlen Kräfte in den Wind schlägt,
oder ein frivoles Spiel mit ihnen treibt, oder ihre Existenz mit
der seinigen aufs Spiel setzt, sei es aus welchem Grunde auch

immer, wenn nicht aus einem besonders idealen oder religiösen.
Wenn wir also auch nicht von einer Pflicht des Künstlers sprechen
können, seine Kräfte im Kampf mit allen natürlichen Hemmungen
stilbildend zu entfalten, so ist doch kein Zweifel, dass wir jeden
Künstler unvergleichlich viel höher bewerten, der mit Anspannung
seiner ganzen Willenskraft alle seine ursprünglichsten Vermögen
in dieses große Ringen einsetzt und der nicht müde wird, diesem

Ringen eine Form abzugewinnen, die ebenso unerschöpflich wie

103



umfassend groß und deshalb imstande ist, alle Weisheiten und
alle wahren Qrundgefühle ihrem Werte und der Würde des
produzierenden Geistes gemäß in sich aufzuheben und künftigen
Geschlechtern aufzubewahren. Ethisch vorbildlich nennen wir es,

wenn des Künstlers Wille sich von diesem Ziel durch kein
widerwärtiges Schicksal, aber auch durch keinen Erfolg ablenken, sich in
seiner Verfolgung von keinen eigenen menschlichen Schwächen
beirren lässt. In diesem Sinne ist eines manchen Künstlers
Lebenswerk der Ausfluss einer hohen ethischen Gesinnung, auch

wenn es in ästhetischer Beziehung von nur problematischem Werte
geblieben ist. So erschüttert uns trotz der größten ästhetischen

Widersprüche und Verschiedenheiten der ethische Ernst des

Ringens gleichermaßen bei Feuerbach wie bei van Gogh, bei Marées
wie bei Cézanne, bei Hodler ebenso wie bei Picasso.

Hodler hat in jahrzehntelangen Kämpfen mit dem furchtbarsten

Unverstand der schweizerischen Kunstpflege sein Ziel nicht
einen Augenblick fallen lassen. Er hat es im Gegenteil immer
machtvoller ausgedrückt, es immer reiner und harmonischer zur
Geltung gebracht und es schließlich — was noch ungleich mehr
heißen will — inmitten des lärmenden Weltjahrmarktes der Kunst,
der sich nach so langer Sprödigkeit endlich mit um so größerer
Entdeckerwut auf ihn stürzte, vollendet und zu einem kompromisslosen

Siege geführt. Das ist Hodlers subjektives Ethos.

MÜNCHEN HANS MÜHLESTEIN

(Schluss folgt)

ANMERKUNG DES VERFASSERS. Dieser Aufsatz bildet den — zum
Zweck des Druckes in Wissen und Leben abgeänderten — vierten (Schluss-)
Abschnitt des II. Kapitels — Hodlers Philosophie — meines Buches
Ferdinand Hodler, ein Deutungsversuch, das, mit 80 Lichtdrucken nach

Handzeichnungen Hodlers, im Verlag Gustav Kiepenheuer, Weimar, in
Kürze erscheinen wird.

D

104


	Hodlers Ethos

