Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 14 (1914)

Artikel: Hodlers Ethos

Autor: Muhlestein, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750758

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HODLERS ETHOS

Wir wissen und wir empfinden es
alle in gewissen Momenten, dass das,
was uns Menschen eint, gr6Ber und
starker ist als das, was uns trennt.

) HODLER
.

Befdhigt nur die tiefste Religiositdit den Kiinstler dazu, den
Menschen ein Mittler fiir das Ewige, das , Permanent-Wesenhafte“
zu sein, so ist die Einsicht in die sittliche Notwendigkeit dieser
Mittlerschaft sein Ethos. Ohne dieses, das keine bewusste Ethik
zu sein braucht, sondern ebenso drangvoll instinktiv tatig sein
kann wie der schopferische Trieb selbst, miissten wir aller der
kosmischen Traume des Kiinstlers, aller seiner groBen Gefiihls-
einsichten in die Bestimmung des Menschen innerhalb einer hoheren,
rein geistigen Ordnung und deshalb auch seiner Offenbarungen
uber die Sendung des Menschen innerhalb dieser Welt selbst
verlustig gehen. Dieses Ethos also, das Gefiihl der Pilicht, sein
Talent dem Mittlerzwecke einzuordnen, den letzten Einsichten
seine Kkiinstlerische Sprache zu leihen, dies macht den groflen
Kinstler zum groBen Charakter, und ein solcher allein ist zur
Mitwirkung bei der d&sthetischen Erziehung des Menschenge-
schlechtes berufen.

Die Berufung Hodlers zu diesem Amte soll hier nachzuweisen
versucht werden. NaturgemdB miissen wir versuchen, Wahrheit
zu geben auf eigene Verantwortung. Wertung, nicht Erkldrung,
liegt uns hier ob — eine Wertung, die um so schwieriger ist,
als sie sich auf das bloBe Gefiilhl, und zwar nur auf Gefiihl,
griindet. Sie bleibt daher notgedrungen subjektiv beschrankt und
bekenntnishaft. Und dennoch, wie kénnte man eine solche Deu-
tung unternehmen ohne den Glauben, dass sich diese Wertung
auf objektive, ganz unserer Willkiir entzogene Werte bezieht, und
ohne den Zweck, diese Werte, wenn auch in subjektiv beschrankter
Form, so doch mit der héchstmdglichen Hingebung und Treue
gegeniiber der Sache selbst vielleicht anderen Menschen iiber-
haupt erst zu erschlieBen, sie unter ihnen zu verbreiten oder
wenigstens ins rechte Licht zu stellen?

96



Hodlers Gestaltenwelt ist durchgehenden GesetzmaBigkeiten
in so hohem Grade unterworfen, dass, im strikten Gegensatz zu
unserem modernen Gesellschaftsleben, 'nichts an ihnen zuféllig,
alles (in einem anderen als naturgesetzlichen, aber auch in einem
anderen als konventionellen Sinne) notwendig erscheint. Diese
Hodlerschen Menschen bilden eine sittliche Welt fiir sich, die
ihrer Moglichkeit eine ganz eigenartig entwickelte Keuschheit der
Menschen untereinander voraussetzt, dhnlich derjenigen der friihen
Griechen.

Wer also mit den MaBstdben einer konventionellen Gesell-
schaftsmoral an Hodler herantritt, der wird den Weg zu seiner
ethischen GroBe niemals finden. Denn dieser erwichst ihm aus
einer autonomen, autochthonen, ja revolutiondren — das heiBt
noch lange nicht anarchischen — Natur direkt, ohne den Umweg
tiber die vielen intellektuellen Brechungen, die sie allein gesell-
schaftlich verdaulich zu machen vermdchten (wodurch sie aber
bald aufhdren wiirde, groB zu sein). Doch wird jeder Bemiihung,
dem Konventionsethiker Hodlers ethische Gefuhlswelt zugédnglich
zu machen, eben darum von vornherein vergeblich sein.

Aber auch diejenigen werden den Weg zu Hodlers Ethos
leicht verfehlen, die, gerade durch die Brutalitdit und Verlogenheit
der Gesellschaftsmoral, dieser heterogenen Sittlichkeit, abgestoBen,
zu einer Verfeinerung des Schamgefiihls getrieben worden sind,
die es ihnen ebensowenig moglich macht, gewisse edle Grund-
gefithle, die sie in tiefster Kammer verschlossen zu Kkultivieren
gewohnt sind, in Gesellschaft zu erdrtern, wie sie gar als Gegen-
stand der Kunst, und da noch in so hohem Grade gemeinschaft-
bildend wie bei Hodler, gestaltet zu sehen. So kommen diese
Verneiner der Gesellschaftsmoral dazu, gerade die wesentlichsten
Werke Hodlers abzulehnen, die namlich, die seine Gestalten in
drangvoller Gemeinschait der Gefiihle mit anderen zeigen, wogegen
der Umstand nicht aufkommt, dass diese Menschen jeder zeitlichen
Beziehung entkleidet sind. Um diese Beschauer allerdings, diese
vielleicht durch ihr Schamgefiihl nur allzu Isolierten und des
menschlichen Gemeinsinns durch eine Verwechslung von Gemein-
schaft mit Gesellschaft allzu Beraubten, um diese jedenfalls
autonom-kritischen Betrachter von Hodlers Kunst muss es uns
zu tun sein, sie miissen wir zu iberzeugen vermodgen, soll etwas

o1



Allgemeingiiltiges iiber Hodlers sittliche Bedeutung ausgemacht
werden. \

Denn ja, diese feinfiihligen ethischen Subjektivisten haben
darin recht: Hodlers stirkstes Ethos ist das der Gemeinschaft!
Und wiére es ausgemacht, dass der Wille zur Gemeinschaft kein
ethischer sein konnte, dann wire auch iiber Hodlers ethische Be-
deutung der Stab bereits gebrochen. Was ist also das Ethos der
Gemeinschaft? Ist jeder Wille zur Gemeinschait sittlich wertvoll,
und ist jede Gemeinschaft an sich erstrebenswert? Wir sehen
diesen Fragen von weitem an, welch rigorose Malistdbe der Unter-
scheidung hier ndtig sind, um nicht in den flachsten ethischen
Pragmatismus zu verfallen, der eigentlich keiner Ethik Raum lasst,
indem er nur den tierischen Koordinationstrieb, die Niitzlichkeit
der Herdengemeinschait umschreibt. Woher aber nehmen wir
bei Hodler diese Wertkriterien? Es ist klar, dass sie nur einer
grundphilosophischen Uberzeugung entnommen werden kénnen.
Und zwar ist diese bei Hodler das Prinzip der ,Permanenz“, der
Glaube an die Dauer und die ewige Wiederkehr iiberpersonlicher
Werte, wie in der Natur, so im menschlichen Erleben. Hodler
selbst hat Ofters in geradezu leidenschaftlicher Weise jene falsche
Konsequenz aus ihm abgewiesen, die da glaubt, fiir den aus
diesem Prinzip erflieBenden Parallelimus der Darstellung die bloBe
Wiederholung als prinzipiell geniigend ansehen zu diirfen und
konnte dem gegeniiber nicht eindringlich genug betonen, dass es
nicht auf die Wiederholung an sich, sondern auf die Wiederholung
des Wertvollen allein ankomme. So kommt es Hodler nicht auf
die Gemeinschaft an sich, sondern nur auf die Gemeinschait in
einem wertvollen Sinne an. Das ist eine direkte Konsequenz aus
jener grundphilosophischen Ansicht. Und dass hier wertvoll nicht
niitzlich heiBt, beweisen allein schon die Titel, die Hodler seinen
Werken dieser Art gibt und die regelmiBig die Gemeinschaft in
einer Idee oder einem menschlichen Grundgefiihl zum Inhalt
haben. Also nicht einer sensuell-naturalistischen, sondern einer
im hochsten Grade idealistischen Gemeinschaft ordnet Hodler
seine Menschen ein: in die Gemeinschaft der Idee, in die Wahl-
verwandtschaft des Gefiihls. Einen machtvollen Beweis dafiir
sehen wir in der Entwicklung seiner Stoffideen selbst. Welche
einigende Kraft geht in immer steigendem MaBe durch die Bilder

98



seiner reifen Zeit und stromt von ihnen aus! Welche Selektion
nach hochsten Idealen erfihrt seine Gestaltenwelt! Wabhrlich, in
dem Glauben an die einigende Kraft dieser Ideen, in der zweck-
bewussten Verfolgung dieser seiner Sendung als Einiger der
menschlichen Empfindungswelt, als Entfessler vieler noch schlum-
mernder oder fast dem Absterben preisgegebener Krdfte einer
religiosen Gemeinschaftskultur steht er gewaltig mahnend und
vorbildlich iiber uns allen, iiber dem unfruchtbar zerrissenen anar-
chisch-subjektivistischen Geiste der Zeit! Gewiss, wir haben auch
Gemeinschaften. Die relative GroBe unserer Zeit beruht geradezu
in ihrem Ruf als Zeit groBer Organisationsformen. Aber sehen
wir ndher zu, so sind es alles Niitzlichkeitsgemeinschaften. Diese
gerade sind es, die die Menschen in geistiger Beziehung ausein-
andersprengen, den Geist darniederdriicken und entmutigt auf
einem niedrigen Niveau des Egoismus gebannt halten, wogegen
nur Anarchie des Willens zu h6herem Aufschwung zu fithren scheint.
Diesen Gemeinschaften gegeniiber aber gilt es nicht allein die. an
ihrer Eisernheit und Materialitdt fruchtlos zersplitternde, subjektive
Kraft entgenzuwerfen, sondern vor allem andere Gemeinschaften,
solche der Idee, der Empfindung, der inneren Kultur, also Ge-
meinschaften- der strengsten geistigen Wahl aufzurichten und sie
ihnen entgegenzuhalten. Wo aber sehen wir bei einem Einzel-
nen heute, und nicht nur auf dem Gebiete der Kunst, diesen
Willen zu einer geistigen Kultureinheit so machtvoll tatig und auf-
gerichtet in die Zukunft deuten, wie bei Hodler? Welch ein Be-
weis fiir die iiberkiinstlerische GroBe seiner Kunst, dass sie ver-
mag, Gedankenreihen von solcher Tragweite fiir die ganze Geistes-
entwicklung wieder in uns auszulOsen!

1L

‘ Dieser Zug zur Gemeinschaft gibt der Erscheinung Hodlers
die wahrhaft historische GroBe als eines Wiederspiels gegeniiber
einem Ssensualistisch-subjektivistischen oder mechanisch-panthei-
stischen Zeitgeist, der den Menschen entweder zu einem anarchisch
isolierten Einzelwesen stempelt, oder ihn zur Rolle des Pulver-
kornes in einer Pulvermiihle herabwiirdigt. Jenem Subjektivismus
gegeniiber bedeutet Hodlers geistesklare Art, sein ethisches Postu-
lat, als das wir sein ganzes Lebenswerk -auffassen- kdnnen, die

99



Forderung der Selbstiiberwindung, der Uberwindung des eigenen
empirischen Subjekts, seiner Aufhebung in einer groferen Ord-
nung und Einheit. Der lediglich physikalischen Gemeinschaft der
mechanischen Pantheisten aber setzt er eben seine geistige Ein-
heit, seine Kultur des Gemeingefiihls, seine Permanenz der Seele
entgegen. So miissen wir im letzten Grunde Hodlers Kunst von
der Zeitkunst scheiden. Diese Zeitkunst, der Impressionismus
mit allen seinen Ausstrahlungen bis zum Kubismus, ist, im Ganzen
gesehen, ein Produkt des GroRstadtgeistes. Geboren, erwachsen,
erfunden auf diesem Boden spiegelt sie treu alle Konsequenzen dieses
Geistes, die sich fiir das Denken, das Fiihlen, fiir den Gestaltungswillen
aus ihm ergeben. Packend wird uns hier an einem schon durch
mehrere Generationen fortgeschrittenen Prozess, in einem manch-
mal erschiitternden Ringen um groBe Kunst — das deshalb so
oft tragisch verlduft, weil die Schuld nicht am Einzelnen, sondern
an der Gesellschaft liegt — der unwiderlegliche Erfahrungsbeweis
erbracht, wie unentbehrlich Bindungen hoherer Ordnung, sittlicher
und religiéser Natur fiir die Lebensfahigkeit wahrhaft groer Kunst
ist. Jener Geist der begrifflichen und relativistischen Heterogenitit,
der der Fluch alles GroBstadtlebens ist, beraubt sie nicht nur
aller sittlichen Werte, sondern auch aller inneren Kraft iiberhaupt.
Insbesondere zersetzt er in dem Grade, wie der Prozess der Ent-
sittlichung fortschreitet, jeden Schonheitssinn, ndmlich jenes Ge-
fiihl fir Harmonie, die ja in der individuellen und doch kosmi-
schen, das heilit objektive Werte gebenden Homogenitdt beruht,
die heute nur noch aus wirklicher Sammlung und deshalb zumeist
nur in der Abgeschiedenheit der Natur wahrhaft gedeiht. Dagegen
starkt die autonom-idealistische Gesinnung, die allein vermag das
Ethos im Menschen zu erwecken, zundchst das Bewusstsein der
Kraft, da es das Individium mit dem erhebenden, der Welt
gegeniiber verselbstindigenden Gefiihl der Zugehorigkeit zu einer
auBernatiirlichen, der Natur gegeniiber eigenwertigen Gemeinschaft
durchsetzt und ihn so gegeniiber allen zersetzenden Einfliissen
der Zeit unangreifbar macht und ihm jene wahre Reinheit und
Unberiihrbarkeit gibt, die uns an seltenen Menschen und seltenen
Werken so sehr zu riihren und zu erschiittern vermag. Durch
die Starkung des Kraftbewusstseins aber wird der Wille zur Ge-
staltung michtig angespannt, der den Uberschuss an zugewach-

100



sener Kraft jenem Mittlerwerk zwischen den letzten Ideen und
der Gemeinschaft in Dienst zu stellen bestrebt ist. Dieser Dienst
aber lohnt sich der Kunst selbst dadurch, dass mit der Regsam-
keit des Gestaltungswillens der vor ihm und unabhéngig von ihm
in der tdtigen Vernunft ruhende Formensinn selbst unaufhorlich
an immer wachsenden Aufgaben ausdrucksammelnder, syntheti-
scher Natur geiibt und erzogen wird. Dieser Sinn, einmal er-
wacht, kann nicht anders, als jenen Willen in die Richtung der
Schonheit und der Harmonie hineintreiben oder vielmehr in deren
Bahn mit aufnehmen. Und wo wire der Gestaltungswille, der
zOgerte, in der harmonischen Bédndigung der Natur den Triumph
einer ihr gegeniiber autonomen, homogenen, weil d&sthetischen
Selbstbehauptung zu erleben?

Ist so die impressionistische, expressionistische und kubisti-
sche Kunst der Ausdruck eines mechanisch-fatalistischen Weltge-
fiithls, das den menschlichen Geist darniederzubiicken vermag bis
zur Selbstvernichtung (diese seine Macht bedingt auch die relative
und oft ddmonische GroBe jener Kunst, wie zum Beispiel bei
Cézanne, van Gogh oder beim friihen Picasso), oder auch nur
der Ausdruck einer gewOhnlichen subjektiven Sinnenkultur, die
sich jeder sittlichen Selbstbestimmung nihilistisch entschlagt — so
ist Hodlers Lebenswerk, wie jede nicht intellektuell, sondern or-
ganisch erwachsene Stilkunst, der Ausdruck eines aufsteigenden
Selbstbewusstseins, eines Glaubens an die autonome Selbstbe-
stimmung des Menschen vermodge der Teilhaberschaft an jener
sittlich-religidsen Geistesgemeinschaft, die dem Menschen nicht
nur eine selbstindige Bedeutung dem Naturganzen gegeniiber
sichert, sondern ihn auch neu mit der Natur innerlich verbindet,
ihm das Geheimnis menschlicher Wirksamkeit in ihr und so den
Sinn des Daseins erschlieBt und ihn innerhalb dieser naturge-
bundenen Welt tdtig werden lasst, wie es das Herz ist im
Menschen.

Diese Kunst Hodlers konnte im Gegensatz zu jener GroB-
stadtkunst nur angesichts der unerbittlich klaren, gottlich rein ge-
bauten Natur erstehen. Diese macht den Menschen entweder zu
ihrem blinden Verehrer und Sklaven, aus welchem Zustand —
als dem Gegenteil der inneren Freiheit des Geistes, derer die
Kunst wie Lebensluft bedarf — natiirlich keine groBe Kunst er-

101



wachsen kann. (Nebenbei mag dies wohl der Grund sein, warum
die Schweiz innerhalb der europdischen Volkerfamilie so lang in
Passivitit und Rezeptivitat verharrt hat, wenigstens was ihre lite-
rarische und Kkiinstlerische Produktion betrifit.) Oder aber jene
Natur ruft den Gestaltungsdrang zu einer Machtentfaltung auf,
die nur in einer vélligen, weit iiber das Imitative hinausgehenden
Bewdltigung und wahrhaft schopferischen Neugestaltung der Um-
welt ihr Geriigen findet, da sie nur dadurch ein wiirdiges Aqui-
valent fiir deren kosmische Grdfle zu schaffen vermag. Darin
besteht denn auch das Ratsel der Unerschopflichkeit von Hodlers
Schopferkrait, dass sie den Ansporn zu ihren Aufschwiingen tag-
lich aus der GroBe der Natur seiner Heimat zu holen vermag.
Und darin miissen wir seinen grofiten Ruhmestitel als Kiinstler-
charakter erblicken, dass er sich bei keinem Aufschwung zum
Endgiiltigen jemals beruhigt hat, sondern ihn jedesmal nur unter-
nahm, um sich darauf noch héher aufzuschwingen, in wahrhaft
antdischer Wucht um das Endgiiltige ringend, das fiir ihn das
kosmische Vorbild und darum das Unerreichliche ist.

I

So zeitlos alle wahrhaft kosmische Kunst ist und so wenig
sich ihr Ursprung oder ihr Wert aus geographischen und rasse-
psychologischen oder allgemein biologischen Griinden herleiten
ldsst, so entwickelten doch diese wechselnden Naturbedingungen
aller Kunst im Verlauf der notwendigen, kampfartigen Auseinander-
setzung des schopferischen Triebes mit der Welt, jene Komponente,
die die Richtung des an sich selbstherrlichen Gestaltungsdranges
im GroBen ein fiir allemal festlegt. Das Verhdltnis, das der
Kiinstler zwischen dieser seiner schopferischen Selbstherrlichkeit
und der naturgesetzlichen Gebundenheit herzustellen vermag, ist
sein kiinstlerisches Schicksal. Es kann aber auch sein Verdienst
sein und insofern auch sein Ethos.

Der Kiinstler, der die Auseinandersetzung mit der Natur, die
eine unvermeidliche ist, nur passiv erleidet, wird in ihrem Ver-
lauf geistig und technisch ein bloBes Zufallsprodukt — Zufalls-
produkt und deshalb Stiickwerk auch sein Werk. Daran kann
keine Einzelschdnheit, die dann wie ein Naturprodukt zu werten
ist und darum auch hohe Schonheitswerte enhalten kann, etwas

102



dndern. Der wahrhaft produktive Kiinstler aber kann gar nicht
anders, als in diesem Kampfe mit der Welt alle seine geheimsten
Krifte der Seele wie des Geistes aufzubieten und in jedem Einzel-
falle fiir seine selbstherrlichen Kkiinstlerischen Ideen so viel in
Widerstand wachsende Stidrke des Ausdrucks und so viel organi-
sierenden Geist wie nur immer moglich aus der ihn bedingenden
Naturgesetzlichkeit herauszuschlagen und in rein Kkiinstlerische,
rein geistige Werte umzusetzen. Daraus erwédchst ihm jede Stil-
absicht, das heiBt der Wille, Organisiertes dem QOrganisierten
entgegenzustellen Vor allem aber ergeben sich ihm erst aus
dieser kdmpferischen Auseinandersetzung — und nur aus einem
solchen Kampf, der mit Einsatz des ganzen inneren Lebens durch-
gekdampft wird — die groBen Weisheiten des Lebens, die tiefen
Einsichten in die Zwecke der Kunst, wie wir das aus Hodlers
innerer Entwicklung ablesen kodnnen.

Wir sprechen von einem Ethos des Kiinstlers in diesem
Kampf. Dies kénnen wir nur tun, insofern es dem Willen frei-
steht, diesen Kampf zu wédhlen oder abzulehnen. Das ist aber
nur da der Fall, wo wir die Voraussetzung des angeborenen
Talentes und der natiirlichen Kraft machen konnen, die zu diesem
Kampf erst iiberhaupt befdhigen. Wir konnen also nicht von
einer Pflicht zu dieser Auseinandersetzung mit der Welt, nicht
von einer Pflicht zur Gestaltung sprechen, die eine umgestaltende
Deutung dieser Welt nach MaBen einer hdheren anderen, aber
mit Mitteln dieser einen und einzigen Naturwelt zum Zwecke hat.
Setzen wir aber diese Kraft und dieses Talent voraus, so fiihlen
wir uns dennoch im Namen eines hohen Ideals aufs tiefste ver-
letzt, wenn der Kiinstler seine edlen Kréfte in den Wind schlagt,
oder ein frivoles Spiel mit ihnen treibt, oder ihre Existenz mit
der seinigen aufs Spiel setzt, sei es aus welchem Grunde auch
immer, wenn nicht aus einem besonders idealen oder religiosen.
Wenn wir also auch nicht von einer Pilicht des Kiinstlers sprechen
konnen, seine Kréfte im Kampf mit allen natiirlichen Hemmungen
stilbildend zu entfalten, so ist doch kein Zweifel, dass wir jeden
Kiinstler unvergleichlich viel héher bewerten, der mit Anspannung
seiner ganzen Willenskraft alle seine urspriinglichsten Vermdgen
in dieses groBe Ringen einsetzt und der nicht miide wird, diesem
Ringen eine Form abzugewinnen, die ebenso unerschopilich wie

103



umfassend groB und deshalb imstande ist, alle Weisheiten und
alle wahren Grundgefiihle ihrem Werte und der Wiirde des pro-
duzierenden Geistes gemaB in sich aufzuheben und kiinitigen Ge-
schlechtern aufzubewahren. Ethisch vorbildlich nennen wir es,
wenn des Kiinstlers Wille sich von diesem Ziel durch kein wider-
wartiges Schicksal, aber auch durch keinen Erfolg ablenken, sich in
seiner Verfolgung von Keinen eigenen menschlichen Schwéchen
beirren ldsst. In diesem Sinne ist eines manchen Kiinstlers
Lebenswerk der Ausfluss einer hohen ethischen Gesinnung, auch
wenn es in dsthetischer Beziehung von nur problematischem Werte
geblieben ist. So erschiittert uns trolz der groBten dsthetischen
Widerspriiche und Verschiedenheiten der ethische Ernst des Rin-
gens gleichermaBen bei Feuerbach wie bei van Gogh, bei Marées
wie bei Cézanne, bei Hodler ebenso wie bei Picasso.

Hodler hat in jahrzehntelangen Kdmpfen mit dem furchtbar-
sten Unverstand der schweizerischen Kunstpflege sein Ziel nicht
einen Augenblick fallen lassen. Er hat es im Gegenteil immer
machtvoller ausgedriickt, es immer reiner und harmonischer zur
Geltung gebracht und es schlieBlich — was noch ungleich mehr
heiBen will — inmitten des lirmenden Weltjahrmarktes der Kunst,
der sich nach so langer Sprodigkeit endlich mit um so groBerer
Entdeckerwut auf ihn stiirzte, vollendet und zu einem kompromiss-
losen Siege gefiihrt. Das ist Hodlers subjektives Ethos.

MUNCHEN HANS MUHLESTEIN
(Schluss folgt)

ANMERKUNG DES VERFASSERS. Dieser Aufsatz bildet den — zum
Zweck des Druckes in Wissen und Leben abgednderten — vierten (Schluss-)
Abschnitt des Il. Kapitels — Hodlers Philosophie — meines Buches Fer-
dinand Hodler, ein Deutungsversuch, das, mit 80 Lichtdrucken nach
Handzeichnungen Hodlers, im Verlag Gustav Kiepenheuer, Weimar, in
Kiirze erscheinen wird.

aao

104



	Hodlers Ethos

