
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: Die Universität der Demokratie

Autor: Bovet, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE UNIVERSITÄT der DEMOKRATIE

Am 18. April wird das neue Gebäude der Zürcher Universität
eingeweiht. Die Ehrengäste aus den Nachbarländern werden
staunen, wenn sie erfahren, dass ein kleines Volk von etwa 400000
Köpfen (die Ausländer nicht mitgerechnet) freiwillig, in direkter
Abstimmung, für dieses Gebäude die Summe von sechs Millionen
beschlossen hat. Und sie würden noch mehr staunen, wenn sie
Zeit und Gelegenheit hätten, in das tägliche Leben unserer
Hochschule hineinzublicken, wenn sie die vielen Fäden sähen, die bei

uns das Volk und die höchste Lehranstalt verbinden, wenn sie
den Geist spürten, der uns alle bewegt.

Die schweizerischen Hochschulen, wenn auch verschieden
unter sich, haben doch gemeinsame Züge, die sie vom Auslande
unterscheiden und ihnen geradezu eine kulturgeschichtliche
Bedeutung geben. Die geographische Lage, die Verschiedenheit der
Sprache, die zahlreichen Dozenten aus fremden Ländern, die
beschränkten Mittel, mit denen gearbeitet wird, die Abhängigkeit vom
souveränen Volk, der praktische Sinn der Schweizer, und nicht
zuletzt die Tatsache, dass unsere Hochschulen (von Basel
abgesehen) von jüngerem und jüngstem Datum sind, alles das gibt
uns etwas Eigenartiges, das gerade ein fremder Beobachter am
besten definieren könnte.

Hier soll bloß von Zürich die Rede sein, und zwar gehe ich
besonders von den Erfahrungen aus, die ich seit dreizehn Jahren
an meiner Fakultät machen konnte (philosophisch-philologisch-
historische Richtung).

Vieles habe ich gerade im Verkehr mit den Lehramtskandidaten

gelernt, die ja ohne Matura studieren und eine Eigentümlichkeit

unserer schweizerischen Hochschulen bilden. Während
sie vor etwa zwanzig Jahren von den „eigentlichen" Studenten noch
wenig geachtet wurden, sind sie jetzt auf dem Wege der schönsten
Entwicklung und bringen in das Auditorium nicht nur einen
soliden Fleiß, sondern auch etwas Gesundes, Ursprüngliches und
eine warme Begeisterung.

Etwa im zweiten Jahre meiner Tätigkeit gab ich den
Lehramtskandidaten als Thema zu einem französischen Aufsatze : Uni-

68



versität und Demokratie. Die eingelieferten Arbeiten gipfelten
meistens in der Behauptung: das Volk zahlt die Hochschule, also
hat die Hochschule dem Volke zu dienen, — wobei „Volk" im

engeren Sinne zu verstehen war, das heißt mit Ausschluss der
Reichen und der akademisch Gebildeten. Diese an sich bereits
charakteristische Behauptung führte zu einer Diskussion; schließlich

wurden wir alle einig: dass das „Volk" (im engeren Sinne)
die Hochschule aus eigener Tasche zahle, ist sachlich unrichtig,
da der Steuerertrag des „Volkes" offenbar andere, dringlichere
Bedürfnisse zu bestreiten hat; immerhin bleibt es eine schöne Tat,
wenn das „Volk", das die Mehrheit bildet, in uneigennütziger
Weise aus der gemeinsamen Kasse so große Summen für die

Pflege der Wissenschaft bewilligt. Und dennoch geht es nicht an,
aus diesem Grunde, rein materieller Art, eine Verpflichtung der
Universität abzuleiten; es hieße beide Teile, Domokratie und
Wissenschaft, erniedrigen. Das Verhältnis ist anderer und höherer
Art. Das Volk sieht ein und hat immer mehr einzusehen, dass

die Universität ihm die höchsten Güter, worunter die Gedankenfreiheit,

sichert; andererseits hat die Universität einer Demokratie
die moralische Pflicht, die Resultate der Wissenschaft in soziale,
staatsbürgerliche und erzieherische Werte umzusetzen.

Diese Diskussion mit meinen Studenten hat nicht wenig dazu

beigetragen, in mir den Gedanken von Wissen und Leben
entstehen zu lassen.

Das wäre unser Ideal. Und wenn ich an ausländischen
Hochschulen Vorlesungen zuhöre, mit Dozenten und Studenten
verkehre, komme ich immer mehr zur Überzeugung, dass unser
System seine großen Vorzüge hat. Aber auch seine Gefahren

Nichts ist mir so verhasst wie die Pedanterie und der Dünkel
des Gelehrten ; ich halte es auch für einen pädagogischen,
methodologischen Irrtum, in einer Vorlesung eine eigentliche
wissenschaftliche Diskussion vorzutragen ; das gehört in SpezialÜbungen,
wo ein kleiner Kreis von gleichmäßig vorgerückten Studenten
im Stande ist, der Argumentation zu folgen, das Material zu prüfen
und Fragen zu stellen. Die Seminarien sind das Laboratorium
der Wissenschaft; die Vorlesung soll Darstellung und besonders
Anregung sein. 1890 schloss Heinrich Morf seine Antrittsvorlesung

in Zürich mit den Worten: „Was Ernest Renan in dem

69



schönsten seiner Bücher, den Souvenirs d'enfance ei de jeunesse,
sagt: L'essentiel de l'éducation, ce n'est pas la doctrine enseignée,
c'est l'éveil — die Anregung, das gilt auch von jenem Stück
Erziehung, welches wir den akademischen Unterricht nennen." In
diesem Sinne können wir es nur begrüßen, wenn die schweizerischen

Verhältnisse die Dozenten zwingen, immer wieder an die

Wirklichkeiten des Lebens zu denken ; die rein wissenschaftlichen
Leistungen werden ihnen dadurch erschwert; ihre erzieherische
und soziale Bedeutung dagegen erhöht; das Leben dringt durch
Tür und Fenster in die Studierstube ein.

Jedoch...: hüten wir uns davor, durch allzuviele praktische
Forderungen die Universität von ihrem eigentlichen Ziele
abzulenken! Während früher nur eine regelrechte Matura den Eintritt
in die Universität ermöglichte, hat man seit Jahren verschiedenen

Kategorien von Zuhörern (Schweizern) den Eintritt erleichtert,
so für das Lehramt, die Sozial- und Handelswissenschaften, die

Journalistik und an anderen Ecken und Enden. Dadurch wollte man
die Methoden und das Tatsachenmaterial der Wissenschaft einem

größeren Kreise zugänglich machen, was unserem demokratischen
Ideal durchaus entspricht.

Es darf aber nie vergessen werden: die Universität ist nicht
bloß die höchste Lehranstalt inbezug auf die Quantität des

Wissens; sie unterscheidet sich auch qualitativ von allen früheren
Stufen des Unterrichtes; sie hat nicht nur zu vermitteln, sie hat

zu produzieren; je nach den Fällen hat der Dozent zu zweifeln,
zu stören oder Neues aufzubauen, sei es mit Tatsachen, sei es

mit Hypothesen Eben in dieser Freiheit liegt der höchste
Wert der Hochschule. Das setzt aber bei den Zuhörern viele
Kenntnisse und ein längeres Studium voraus. Trifft diese

Voraussetzung nicht zu, sind die Zuhörer sehr ungleich und oft
ungenügend ausgerüstet, ist der Dozent in hohem Maße auf
elementare Vulgarisation angewiesen und an einen bestimmten
immer wiederkehrenden Zyklus gebunden, so entsteht
notwendigerweise die Verflachung. Denn wenn der Dozent immer wieder von
seinem Kapital geben muss, und die Zeit zur Konzentration, zur
eigenen Forschung ihm fehlt, dann versiegt allmählig der Quell
der Begeisterung und nimmt der Wert des Unterrichtes ab. —
Rechnen wir mit einem positiven Beispiel: Ein Ordinarius ist bei

70



uns zu einem Minimum von zehn Stunden wöchentlich
verpflichtet (im Auslande: 2—6); als Vorbereitung für die leichteste
Übung rechne ich etwa zwei Stunden; für eine Vorlesung vier
bis sechs Stunden; für eine Seminarübung bedeutend mehr; im
Durchschnitt also täglich zehn bis zwölf Stunden intellektuelle
Arbeit Und je intensiver man sich dem Unterrichte hingibt,
um so schwieriger und zerhackter ist die wissenschaftliche
Arbeit. Der Semesterschluss bringt regelmäßig eine totale Erschöpfung
der Nerven.

„Nun — sagt mir ein lieber Freund, — wozu denn noch
andere Verpflichtungen aufnehmen, wie Heimatschutz, Wissen und
Leben, usw.?" Es ist wohl zunächst eine Sache des persönlichen
Temperamentes, aber auch eine schöne, tragisch-schöne Folge
unserer demokratischen Lebensauffassung. Bei uns kommt der
Dozent in so innige Berührung mit dem Leben, er ist so sehr

Staatsbürger, dass er, einer inneren Pflicht gehorchend, dem
sozialen Leben seine Mitarbeit bringt; der Eine so, der Andere
anders, wohl aber die meisten unter uns. Ich darf aber sagen, dass

wir damit unsere Kräfte aufreiben, was wiederum nicht im
Interesse des Staates ist.

Ich habe hier nur das Problem der Professoren kurz
aufgestellt; es gäbe noch ein Problem der Studenten, und die Frage
der späteren Lebensberufe, ihrer Beziehungen zum Volke und zur
Universität. Kurz, unsere Demokratie ist daran, ein intellektuelles
Problem eigener Art unter eigenen Bedingungen zu lösen. Zu
einer gesunden Lösung gehört notwendig eine gründliche,
allseitige Prüfung der Frage, und das ist bei uns noch nicht
geschehen. Dem Instinkt gehorchend haben wir von Fall zu Fall
entschieden, Manches gebessert, hinzugefügt, aber auch Manches

gefährdet
Nun beziehen wir ein neues Haus, mit einer neuen

Universitätsordnung, die 'ganz entschieden von modernem Geiste
getragen wird. Wir müssen noch einen Schritt weiter gehen und ein

neues Universitätsgesetz bekommen, das aus den vielen
Versuchen und Erfahrungen etwas Harmonisches, unserem Ideal An-
gepasstes aufbaut. Es soll gesorgt werden für die weniger
bemittelten, klugen Söhne des Volkes, wie auch für die Arbeitsfreiheit

ihrer Lehrer; für das praktische Leben, wie auch für die

7t



hohen Rechte der wissenschaftlichen Forschung; für die Ausbildung

des Geistes, wie auch für die Erziehung des Charakters.
Bei näherer Prüfung wird man sehen, dass die Frage zum

Teil eine finanzielle ist (Subventionen an Studenten; Minderung
der Pflichtstunden der Professoren, und also mehr Dozenten);
und da die Kantone an der Grenze ihrer Leistungsfähigkeit
angelangt sind, wird man die Notwendigkeit einer Bundessubvention

einsehen müssen.
Die Frage ist aber noch mehr eine psychologische und

sozialpolitische; hierin kann und soll unsere Demokratie etwas
Großes schaffen, etwas Neues, wodurch sie den Beweis liefert,
dass sie in keiner Weise zur Mittelmäßigkeit verurteilt ist. Die
Jahre meiner Tätigkeit mitten im Zürchervolk geben mir ein festes
und frohes Vertrauen in die Zukunft, in ein gegenseitiges
Durchdringen von Wissen und Leben wobei ein Jeder dem andern
dienen wird, nicht aus bezahlter Pflicht, sondern aus höherer
Einsicht in die Gesetze der menschlichen Solidarität.

ZÜRICH E. BOVET

EOS
Über elysische Fluren der griechischen Inseln

Schwebte in duftigen Schleiern die Eos,

Goldene Gefäße des heiligen Gottes
An ihren rosigen Fingern tragend;

Hoch über die Stirne das Eine wiegend,
Als trüge sie drin die purpurne Morgenröte
Über die nächtlich ruhenden, schattigen Auen,

Westwärts den Blick auf fernes Gebirge gewandt;

Senkend die andere Schale zur Neige,
Dass sich der Tau der vergangenen Nacht
Auf die Gefilde der Erde ergieße.

CASPAR WILLY STREIFF

72


	Die Universität der Demokratie

