Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 14 (1914)

Artikel: Franz von Assisi

Autor: Riklin, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750753

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANZ VON ASSISI

Kommenden April wird Augusto Giacometti im Ziircher
Kunsthaus ein Mosaik ausstellen, dem ich als unberufener Inter-
pret einen begleitenden Text schreibe; keine Kritik, sondern Er-
lauterungen, die aus den personlichen Beziehungen zum Werke
stammen.

Das Bild gehort in den groBen Wohnraum eines Landhauses
am See. Nach den Farbenskizzen, welche die weiBgetiinchte
Mauer, das braune Holzwerk, den FuBboden aus roten Stein-
platten, die gelben Vorhdnge und das durch die breiten Fenster
einflutende Sonnenlicht aufnahmen, richtet sich die Palette, vor-
wiegend in Braun, WeiB, Rot und Gelb mit allen Niiancen und
Moglichkeiten; so konnte auch das alte Motiv des Goldgrundes
in das Bild verwoben werden.

Dieser harmonischen Beziehung der Farben zum Raum ent-
spricht eine innere Anpassung an die Bewohner, mit denen es in
einer Luft und in der gleichen Welt von Ideen atmen soll, alte
Kulturwerte mit neuester Betrachtung durchleuchtend, um ihnen
die schonste Anschauung des ewig werdenden Lebens abzuge-
winnen.

Denn die groBen und wegen ihrer symbolischen Formulierung
aligemeinen Ideen, welche in frithern Zeiten in den Bau- und
Bildwerken der Kirchen und Tempel das Innenleben des Einzel-
nen bereicherten, verlangen, entsprechend der Tendenz der Indi-
vidualisierung und innern Ausgestaltung des Einzelnen, dass er
sie jetzt auch in seinem Hause wiederfinde.

Obwohl dem Kiinstler beim Auftrag in allem vollstindig freie
Hand gelassen worden ist, um nichts an Urspriinglichkeit zu
storen, in der Wahl des Motives und in der Ausfiithrung, ist das
Bild voll persdnlicher Beziehungen, die sich mannigfach ausdriicken,
dem Eingeweihten sichtbar, dem Uneingeweihten ohne Stdrung
des Eindrucks verhiillt, nur das Allgemeine offenbarend. Ahnliches
ist in &ltern Bildwerken zu beobachten: auf Holbeins Darmstadter
Madonna in Basel adoriert die Familie des Stifters die groBe
Heilige, und in Benozzo Gozzolis Zug der heiligen drei Konige
reiten Cosimo und Lorenzo de Medici prachtig einher. Man er-
innert sich, dass den Bildnissen magische Werte innewohnten,

45



am lebendigsten vielleicht, wenn man die Entscheidungen der
Ritenkongregation iiber die bildlichen Darstellungen im kirchlichen
Kult durchgeht. Wenn der moderne Kiinstler irgendwelche Dinge
in das Bild verwebt, die aus der persdnlichen Atmosphare der
Menschen stammen, welche ihm oder dem Bilde nahe stehen, so
verarbeitet er gleichsam die darin liegenden psychischen Werte
und gdestaltet das Alte zu etwas Neuem, zur maichtigen Idee des
Bildes selber, ein Gesetz innerer Umwandlung erfiillend, das wir
neuestens wieder oder erstmals deutlicher erfassen.

Fiir sich aber betrachtet ist das Mosaik ganz aus der Per-
sonlichkeit des Kiinstlers erwachsen: der Zusammenklang der
Farben, ihr glanzender und leuchtender Reichtum, in der Kraft
des florentinischen Lichtes erschaffen, der strenge, groBe Rhythmus
der aus der alten Kunst herausanalysierten Linien und Fldachen.
Zum Vergleich mit alter, zum Beispiel friihitalienischer Kunst
fordert auch die Liebe zum reichbesdten, aus leichtornamentalen
Einheiten gefiigten Hintergrund, dem die figiirlichen Hauptmotive
des Vordergrundes antworten, die ihrerseits wieder in Elemente von
Formen und Linien aufgelost sind. Es ist, als ob das starke
Motiv des Vordergrundes aus der elementaren, weniger differen-
zierten, aber lichtvollen Macht des Hintergrundes hervorwachsen
wiirde. So hat die moderne Technik der nebeneinandergesetzten
ungebrochenen Farben gerade bei Giacometti im Prinzip neu aui-
genommen, was gewissen alten Bildern eine geheimnisvolle reiche
Wirkung verleiht: die Durchdringung des ganzen Bildes mit orna-
mentalen Einheiten. Ich nenne als schone Beispiele zwei Dar-
stellungen des Paradieses: von Fra Angelico in dessen Jiingstem
Gericht (Galleria antica e moderna, Florenz) und von Benozzo
Gozzoli in der Kapelle des Palazzo Riccardi.

Dass mir dies gerade an Darstellungen des Paradieses auf-
gefallen ist, mag kein Zufall sein; ist doch ein Paradies der In-
begriff ewig jungen, ewig neugebornen Lebens; und wie sehr hat
die aus dem Mittelalter herkommende Kunst es verstanden, diesen
Ideen mit allen Mitteln Ausdruck zu verleihen, Zu diesem Punkt
mochte ich einiges aus den Geheimnissen eines modernen Er-
fahrungsgebietes ausplaudern. —

‘Nach den umfassenden Studien C. G. Jungs, welche er vor
wenigen Jahren in einem Buche: Wandlungen und Symbole der

46



Libido bei F. Deuticke herausgegeben hat, bieten uns die myth07
Jogischen, religidsen und kiinstlerischen Werke aller Zeiten vol-
lendete Selbstdarstellungen des innern psychologischen Geschehens,
der eigenen, von innen heraus sich im Laufe der Zeiten vollzie-
henden Umwandlung und Weiterentwicklung der Psyche, und von
deren Anpassung an die sich verdndernden Bedingungen des
Kulturlebens auf verschiedensten Stufen der Denkentwicklung. Die
Jungschen Arbeiten haben unsere psychoanalytische Auffassung des
Traumlebens befruchtet und auf eine groBere Basis gestellt. So ent-
decken wir in der Fiille der Aufschliisse, die uns die Erforschung
des Traumes gibt, auch die Darstellungen der ewigen Umwand-
lung und Neuanpassung, welche in ihrer Weise und je nach den
vorliegenden Problemen und ihrer Stufe in den Stoffen der Mytho-
logie und Religion enthalten sind.

In den Begriffen und Bildern des ,Opfers“ und der ,, Wieder-
geburt“ sind die wesentlichen Phdnomene des seelischen Um-
wandlungs- und Entwicklungsprozesses am Kkiirzesten und allge-
meinverstandlichsten formuliert.

Wir stehen im individuellen Leben — und so war es auch
in der Geschichte der Kulturvolker — oft an einem Punkte, der
eine wesentliche innere Umgestaltung verlangt: teils von innen
heraus, indem unserm geistigen Wachstum der ganze bisherige
Lebensbrauch samt allen Anschauungen zu eng wird wie einem
aufschieBenden Kinde sein Gewand.

Wir lesen im dreiundzwanzigsten Spruch des Lao-Tse (Uber-
setzung von Alexander Ular, Inselverlag, Leipzig, 1912):

Gedanken, die sich dndern, sind wahr.
Die Windsbraut wiitet nicht den ganzen Tag.
Das Wetter tobt nicht den ganzen Tag.
Wer zeugt sie? Das Weltall.
Das Weltall selbst ist in Umbildung:
Um wie viel mehr der Mensch.
Teils zwingen uns verdnderte Bedingungen, die uns das duBere
Schicksal aufnotigt zu Revisionen der Anpassung, die wir nicht

voraussehen konnten.

In einem solchen Zeitpunkte sind wir schwierig dran. Wir
wollen iiberlebte Anpassungsformen aufgeben und kennen die
neuen noch nicht. Vielleicht versuchen wir die neue Gangart

47



andern nachzuahnen; aber oft sind wir auf neuem Land und es
fehlt uns jegliches direkte brauchbare Vorbild. Unangenehm ist
es auch, dass wir das Neue zurzeit nur nach unserem alten
MaBstabe verstehen koénnen. Wir sollten fliegen lernen und ver-
suchen es mit immer rascheren Gangarten, womit wir eben trotz-
dem keinen Flug zustande bringen. Wir erfassen auch einen
neuen Gedanken nie ganz, wenn wir ihn erstmals intellektuell zu
verstehen glauben. Es verlangt viel mehr: das Nachfolgen der
ganzen, auch der unbewussten Personlichkeit auf das Niveau
dieses Gedankens.

In einer solchen schwierigen Lage bleibt uns nichts anderes
iibrig, als zu tun, was wir vermdgen — denn unsere Ubersicht ist
nicht groBer als wir es bisher selbst waren —: alle Krampfhaftig-
keit unserer eigenen iiberlegenden Versuche zu meiden, zu warten
und zu erwarten, bereit, die ndchsten Wege, welche sich aus der
Tiefe des Innern ergeben, versuchsweise mit Selbstvertrauen zu
begehen. Wir versuchen auch zu iberlegen, zu sinnen, nur diirfen
wir nicht eigensinnig sein und nichts von unserm ewigen Schon-
wissen und Besserwissen halten. Die LOsung fiihrt nicht durch
eigensinnige Absichtlichkeit.

| Auch diese Weisheit geht durch das alte Buch des Lao-Tse.
Es spricht von: ,Uberwachsen und nicht iiberwaltigen“, von ,,Nicht-
achtung des Zwecksinns, Verachtung des Wollens“, vom ,Nicht-
wollen*:

»Echt im Rechten-Wege sein ist Nicht-Wollen sein im Rechten-Weg:

so ist man in seinem Rechten-Weg.“

,Das Lassen ist das Tun der Bahn.*

Luther (Deutsche Auslegung des Vaterunsers fiir die einfél-
tigen Laien) stellt bei den Betrachtungen iiber die Bitte: ,Dein
Wille geschehe* dem Eigenwillen des Menschen den Uberwillen
Gottes gegeniiber. Obwohl er in den konkreten dogmatischen
Begriffen seiner Zeit noch befangen ist und ,Gottes Willen“ in
den noch starr gedachten Gesetzen sieht, ohne bewussten Ent-
wicklungsgedanken, so spricht er doch in seinem reforma-
torischen Geist weit iiber seine Formen hinaus: Gottes Wille ist,
.den alten Adam in uns zu toten. Der Mensch muss freilich dafiir
halten, dass sein Wille nimmer gut sei, wie hiibsch er .auch
scheinen mag. Also_soll ein Mensch sich iiben, dass er einen
48

)
) N



Uberwillen, der seinem eigenen Willen entgegensteht, habe, und
nimmer unsicher sei. Wer seinen Willen hat und tut, der ist
gewisslich wider Gottes Willen. Nun ist kein Ding, das dem
Menschen so sehr lieb und so schwer zu lassen ist als sein Wille.
Den Menschen, der uns Unruhe macht, unserem Willen wider-
strebt: solchen Anfechter sollte man mit allem Gut kaufen.

Unsere neuen Ohren sind fein genug, diese Uberlegungen
neu zu verstehen. Keine Biicher der Lebensweisheit kdnnen uns
neue Wege in Form von Regeln weisen. Wir verstehen sie erst,
wenn wir selber auf ihrer Hohe oder uber ihrer Hoéhe stehen,
und konnen sie erst dann sinnvoll fiir uns gestalten und erleben,

Bei dieser Wende der Not, dieser Unwissenheit iiber Richtung
und Gestaltung der Zukunft, mit ruhiger oder zweifelnder Hin-
gabe an die Fiigung, nachdem wir uns an unserem Eigensinn
vielleicht miide gedacht haben, treten Phdnomene in unserm
Innern ein, auf welche die zitierten Stellen hinweisen und welche
uns sagen, was mit dem ,Uberwillen“ gemeint ist.

Das Ereignis wird zuerst im Traume wahrnehmbar, der es
in seinen uralten und immer neugestalteten Formen erzdhlt, denn
er ist Handelnder und Erzdhler in einer Gestalt.

Meist mit dem Merkmale der unbekannten, oft niedrigen und
doch wunderbaren Herkunft behaftet, tritt im Traum ein Wesen
auf, das in all seinen Eigenschaften die Zeichen einer neuen, aus
dem unbewussten Urquell des Lebens gebornen und zur Entfal-
tung und Entwicklung drdngenden Kraft an sich trdgt, und die
symbolische, noch ganz allgemein gefasste Darstellung neuerer
Versuche ist, die Probleme zu l6sen. Die Alten hatten einen
Gott, Ddmon oder neugebornen Helden in diesem Bilde erblickt,
oder gottliche Botschaft.

Bald kommt es in Gestalt niedriger Wesen: Wurm, Schlange,
Tier, wilder Mann; steigt aus dem Schlamme oder dem Wasser
heraus. Bald aber, und oft gleichzeitig, kennzeichnen es Merk-
male des hOchsten Wertes und Ursprungs: es ist ein Meteor aus
dem Himmelsraum, ein Stern, der aus dem dunkeln oder licht-
besdten Firmament fillt und Garben neuer Kraft gebiert. Oder
es ist ein Kind, das beides in sich vereinigt: das Primitive und
Unmiindige, aber auch die Anwartschaft aufs Hochste durch die

Moglichkeit der Entwicklung.
40



Aus diesen gegensatzlichen Merkmalen heraus verstehen wir,
was reformatorische Geister verschiedener Zeiten geahnt und aus-
gesprochen haben — zuletzt hat von den Philosophen Nietzsche
diese Frage modern behandelt —, dass es eine Moral der Ent-
wicklung gibt, und keine absoluten Systeme von Gut und Bose,
die das Bose bloB unterdriickt. Das Neue erscheint zuerst als
wildere Urkraft, die Verwandlungen durchmacht.

Zernichte urspriinglichen Willens Kraft,

Und nicht wird erstehen Edelsteins klare, geregelte Form,
Doch unférmlicher Kiesel. (Lao-Tse)

Wie aber der wiedergebornen Sonne die Morgenrdte und
ihr Strahlenkranz vorausgehen, so sehen wir, je nach der Art
des darzustellenden Problems, in andern Bildern der Wieder-
geburt vorest oder gleichzeitig an Stelle des einen Symbols eine
Vielheit aus unzdhligen, gleichartigen Elementen, niedrig und
unscheinbar und goéttlich oder goéttlichwerdend. Auch sie ent-
stehen teils aus dem Unrat und dem tiefen Wasser, aus dem
Irgendwoher und Unbekannten, auch aus der Sonne und dem
Firmament. Er ist eine Vielheit héchst lebender bewegungsvoller
Elemente, keimend, sprossend, wachsend, leuchtend, tonend, ein
Teppich jungen, elementaren Lebens, ein Untergrund von viel-
farbigen Sonnenstrahlen, aus welchem die neue und spezielle
Losung und Gestaltung des Lebens, der Anpassung an die neuen
Lebensformen, das besondere Lebensmotiv, herauswéchst.

Wir lernen begreifen, inwiefern aus einem bewussten Ver-
folgen und Verstehen dieser Bilder im Verlaufe einer Analyse
ein besonders gutes und inniges Anschmiegen unseres Be-
wussten an die Bahn unserer Entwicklung méglich wird.

Diese weitldufige und doch iiberaus kurze Betrachtung des
Wiedergeburtsmotivs entrédtselt uns den iiberaus reichbesiten
Untergrund unseres Bildes und der im Vordergrund sich ent-
wickelnden Motive.

Man kann sich vorstellen, dass aus der futuristischen Zer-
stickelung der Eindriicke, als einer Endentwicklung, welche die
Kunst von einer duBerlichen Betrachtungsweise zu einer Einkehr
ins Innere zwingt, allmdlich etwas Neues herausgezaubert wird.:
Die neuern Richtungen in der Kunst weisen darauf hin, dass sie
solche Wege zu gehen versucht. Und zwar scheint es eine Art

50



analysierenden Weges zu sein, der zur Bewusstmachung der An-
schauung, also zu einer verinnerlichten, denkenden Betrachtung
einerseits, und anderseits zu einer Darstellung der innern Ge-
schehnisse selbst filhren wird, zu einer bewussten Darstellung
der lebenden Seele an sich und ihrer Phdnomene. Ersteres durch
die bewusst unterstrichene Analyse des Lichtes, der Farben, der
Formen und Linien, der psychologischen Elemente, letzteres durch
die absichtliche Symbolik. So kénnen eine Reihe moderner aus-
gesprochener Stromungen in der Kunst nacheinander verstanden
werden. ,
So finden sich die verwandten Tendenzen unserer neuen
Psychologie und der Kunst: in einer Vorbereitung zu einem neuen
bewussten Verstdndnis der Seele. Und dies diirfte kein Zufall sein.

Sofern die moderne Kunst mit sich und der Welt um solche
Forschritte kdmpft, wird sie eines der genannten Prinzipien nach
dem andern durch die Betonung, ja auch durch das scheinbar
Paradoxe unterstreichen.

Das Mosaik Giacomettis, mit seinem sonnengleichen, lebendig-
reichen Hintergrund, den wir verstehen gelernt haben, lockt be-
sonders zu einer solchen Betrachtung.

Konnte sich etwas fiir seine Darstellungsweise besser eignen
als die Technik des Mosaiks und die Gelegenheit sie zu ver-
wenden? Wer seine Oltechnik kennt, mit den gegeneinander ab-
gesetzten, gespachtelten Farbenflecken, empfindet die Weiterbildung
zum Mosaik sehr gliicklich. Bei dieser Zersetzung in die Elemente
wird wohl noch mehr erreicht, als es mit Pinsel und Spachtel
moglich ist: Jedes Steinchen, jede Scherbe wird zu einer fiir sich
sprechenden Individualitdt in Form und Farbe. So ist eine enorme
Bezeichnung der Wirkung mdoglich, die schon sehr gut beim An-
blick der Photographie bewusst wird, welche uns die Formen
und Schattierungen gibt. So unterscheidet sich das moderne
Mosaik, zu dessen Verwendung die antiken aus byzantinischem
Einfluss entstandenen Vorbilder in Florenz suggestiv einladen,
wesentlich vom friihern: Dort ordnen sich mehr gleichartige
Elemente ein, hier wirken Individualititen neben Gruppen von
gleichartigen Steinchen, die einen aus der Fabrik und vom Kiinst-
ler angeordnet, die andern als Individuen von ihm zurechtgehauen,
alle der hohern Gestaltung dienend, mit allen Abstufungen von.

31



Farbe, Glanz und Ornamentierung. So ist denn diese Technik
weit entfernt von jeder zufélligen unbegriindeten oder spielerischen
Nachahmung und zeigt eine vollig moderne und bewusste Aus-
niutzung und Verwendung von Stoff und Technik. Ich kann nach-
empfinden, dass diese Art des ,Malens“ trotz den groBen Unter-
schieden in Stoff und Mitteln in der Forderung einer groBen Ent-
schlossenheit des Schaffens dem Aquarellieren am ndchsten kommt.

Durch die Mosaiktechnik hilft der Kiinstler die Individuali-
sierung der Elemente und ihre Komposition bewusst machen und
wirkt damit in einem auBerordentlich modernen Sinne, desgleichen
in der Betonung der Elemente hoherer Ordnung: ich nenne die
groBen Farbenverhéltnisse, die in quadratische Fldachen gelegte
Gestalt der Schwalben, ihre Anordnung in dem sich von links
nach rechts bewegenden Kreise, mit all den individuellen Bewe-
gungen und Stellungen der Korper und Kopfe, in den Kreis hin-
ein, aus dem Kreis heraus, den Rhythmus der sitzenden Gestalt
des Heiligen, die Linien, welche, die starkbeleuchteten Gewand-
falten ergeben.

Ein Vorteil liegt im Ganzen: Trotz einem Schein des Archa-
isierens, der in einem Kunstwerk unserer Zeit durch den Weg der
Verinnerlichung und Bewusstmachung des Innern fast notwendig
ist, ist nichts durch das Paradoxe betont und unterstrichen, son-
dern alles durch die Gestaltung selbst ausgedriickt und zu einer
groBen harmonischen Symphonie ausgebaut.

Ich moéchte daraus schlieBen, dass der Kiinstler, die durch-
gemachte kiinstlerische Entwicklung verratend und benutzend, zu
einer Einheit gelangt ist, die jenseits und iiber vielen Kimpfen
steht. Dafiir spricht auch noch ein inneres Motiv: Die psycho-
logischen Merkmale des schafienden Werdens, statt der Zer-
setzung, im Grunde des Bildes.

Aus diesem Hintergrunde hervor entwickelt sich die Darstel-
lung des heiligen Franz von Assisi, den Schwalben predigend,
selbstverstdndlich frei von jeder konventionellen Anlehnung; denn
es soll ein modernes, inneres Problem dargestellt und gelost werden.

Giacometti liebt es schon lange, jenen ewigen Gleichnissen
nachzugehen, welche unser Inneres schildern, worin zum Bei-
spiel die dgyptische Kunst, in der Darstellung des Religidsen, so
Unvergleichliches hervorgebracht hat. Wir kommen soeben aus

52



einer Zeit, welche dieses Innengeschehen nicht mehr verstanden
hat und gehen wohl in eine Zeit, die es vielleicht bewusster als
je bisher verstehen wird.

So diirfen wir erwarten, dass in der Bearbeitung der wunder-
baren und liebenswiirdigen Legende das Wesentliche, Typische
vom Lebenswerk des Heiligen fiir seine und unsere Zeit zum
Ausdruck komme und darin auch die kiinstlerische Formulierung
moderner Probleme der Kunst und des Denkens. ,

Franz von Assisi war einer der groBten Reformatoren in
einer Zeit ungemein interessanter Entwicklung des menschlichen
Geistes. Er genoss in der Mit- und Nachwelt eine Verehrung,
die ihn in verschiedenster Richtung mit Christus verglich und aus
ihm einen neuen Mittler zwischen Erde und Himmel schuf. Durch
seinen brennenden Wunsch, die Passion des Heilandes im Leben zu
erleben, in der Stigmatisation, hat er zum Beispiel einen wesent-
lichen Schritt vollzogen auf dem Wege, welcher die Passion ver-
innerlicht und aus einer unendlich wichtigen, aber als &duBeres
Geschehnis empfundenen Geschichte ein inneres, seelisches Er-
lebnis des einzelnen Menschen in sich selbst macht, als Teilbe-
stand und Motiv seiner psychologischen Entwicklung.

Nach verschiedenen Vorzeichen einer Anderung seines Wesens
versuchte er nochmals und zum letzenmale, sein Ideal und seine
Befriedigung nach den Prinzipien eines duBerlichen Lebens mit
Reichtum, Glanz, gerduschvoller Pracht und Besitz, diesen Zeichen
einer relativ auBern, naiven und kindlichen Etappe der Kultur und
Lebensauffassung, als er mit einem Ritter von Assisi nach Apulien
ziechen wollte, um unter dem tapfern Walter von Brienne zu
kdmpfen. Er entfaltete bei der Vorbereitung eine prunkende
Verschwendung, so dass seine Ausriistung, die einem Fiirsten
Ehre gemacht hitte, Gegenstand der allgemeinen Aufmerksamkeit
wurde, und iiberlieB sich nochmals vollkommen phantastisch-
ehrgeizigen Pldnen. '

Nach zwei Tagen schon kehrte er zuriick, mit einem voll-
standigen Zusammenbruch dieser ganzen Einstellung zur Welt.
Dann vollzog sich eine innere Umwandlung in ihm, die sich be-
reits vorher angedeutet hatte, und die ihn vorerst von den Men-
schen weg in die Einsamkeit fiihrte. Das Auffallende und fiir jede
dhnliche geistige Entwicklung als Gleichnis Wesentliche war die

53



Abwendung von der bisherigen Art, die Welt zu schdtzen durch
den vollstindigen Verzicht auf jeden duBerlichen Besitz. In der
dramatischen Szene, wo er vor dem Bischof seinem ziirnenden
und nichtverstehenden Vater sein letztes Kleidungsstiick zuriick-
gibt und in der dngstlichen Betonung der Armut in der Ordens-
regel — gegeniiber allen spétern offiziellen Versuchen, diesen Ge-
danken zu mildern —, erkennen wir die auBerordentliche Bedeutung
dieses Prinzips fiir seine geistige Entwicklung. Und es wird auch
fiir die innere Entwicklung des modernen Menschen als Gleichnis
vorbildlich bleiben. Nicht dass wir die freiwillige Armut wieder
buchstdblich nachahmen wiirden; das ensprdche nicht mehr unsern
aktuellen Problemen und unserer Stufe der innern Aufgabe; aber
auch uns fithrt der Weg der fortschreitenden Differenzierung des
Denkens iiber die primitive, kindliche Schatzung der Objekte, in
dessen Lieben wir aufgehen, hinaus, in einer Uberwindung dieses
Stadiums durch eine Verinnerlichung, zu einer verstehenden An-
schauung.

Das folgende Entwicklungsstadium des Heiligen war dann
seine Riickkehr zu der Welt und den Menschen, eine neue Nach-
auBenwendung, mit einer groBern, verstehenden Anschauung,
Nicht die Welt hatte sich verdndert, aber ihm hatte sie sich ver-
andert, durch diesen Vorgang der Verinnerlichung. Der Verzicht
auf das primitivere Besitzen und Schétzen ermdglichte eine Ent-
wicklung des Denkens, wodurch ihm die Welt in einem neuen
Sinne geschenkt wurde. Eine vollkommenere Weltanschauung
war geschaffen, die auf die Entwicklung der Kultur und des
Denkens einen ganz gewaltigen Einfluss ausiibte. Dieser Prozess
ist durchaus vorbildlich und typisch. Es ist interessant, den Weg
der Verinnerlichung an seinen symbolichen Merkmalen zu ver-
folgen: zum Beispiel dem Bestreben, alte, baufillige Gotteshauser
wieder aufzurichten; dieser duBeren Erscheinung ensprach eine
mystische Verinnerlichung. Und indem er wieder an die Welt
herantrat, sah er sie mit einer verstehenden Liebe zur Schopfung
und den Menschen, die aus dem primitiveren besitzenden Lieben
sich durch den Verzicht, das Opfer herausgebildet hatte. Ohne
dass der Heilige irgend etwas duBerlich an der Dogmatik gedndert
hat, war seine Verdnderung eine eminent reformatorische. Durch
die Mystik hindurch hat sich das Denken dieser Jahrhunderte

54



fortgebildet und aus alten dogmatischen Symbolen lebendige, fort-
schrittliche, vermenschlichte Gedankenwerte elaboriert. Wir sind
Erben dieser Entwicklung. Und wie diesem Heiligen ein solcher
Schritt und ein solches Opfer, das dem landldufigen Anschauungs-
kreise entgegenging, schwer fallen musste, so empfinden wir die
entsprechenden Etappen unserer Denkentwicklung auch heute
noch als sehr schwierig, was wir auch im Verlauf vieler Ana-
lysen beobachten kdnnen.

Nun gibt die Legende von den Schwalben eine wahrheits-
getreue Schilderung eines inneren Vorgangs von ganz besonderer
Bedeutung, dem wir immer wieder beiwohnen:

Die Notwendigkeit der innern Fortentwicklung scheidet unsere
Interessen in gut und bdse, hoch und niedrig, wie um ein stag-
nierendes Steckenbleiben auf einer bisherigen Anpassungsstufe zu
verunmoglichen. Durch die Uberwindung dieser Stufe ist die
Gefahr beseitigt, in der niedern Anpassungsform unterzugehen
und von ihr beherrscht zu werden. Die neue, verstehende Liebe
hebt gut und bose der vorhergehenden Stufe auf; das Niedrige
wird nicht mehr verachtet, sondern in einem Sinne der Entwick-
lung als Quelle des Hohern verstanden. Das Uberwundene
ordnet sich dem neuen, verstehenden Kosmos als Notwendiges
und darum Schoénes ein.

In diesem Sinne hat Franziskus die Kreatur erhdhen, Bruder
und Schwester aus ihr machen, den Vogeln predigen kdnnen und
den ergreifenden Sonnengesang zu dichten vermocht. Die Um-
wandlung des gefiihlsméaBigen primitiven Schitzens in denkendes
Lieben und Verstehen hebt die AuBenwelt, vermenschlicht alles.
Die Heiligen und Vollkommenen haben sich daher immer gut
mit dem Tiere vertragen, das den gewohnlichen Menschen be-
droht oder welches er erniedrigt; er muss es noch fiirchten,
denn er ist in Gefahr, seinem noch nicht iiberwundenen Anpas-
sungstypus zu unterliegen, den der Heilige oder Held durch ein
Opfer, eine Vergeistigung, iiberwunden hat, und der sich deshalb
des Tiers als helfender Macht bedient, wie es in der Sprache der
Gleichnisse dargestellt wird.

Durch den am Beispiel des heiligen Franz kurz geschilderten
Vorgang der Vergeistigung wird gerade das, was vorher niedrig
war und in der ganzen mythologischen und religidsen Darstel-

55



lungsweise — fiigen wir bei, auch im Traumdenken — gerne im
Tiersymbol dargestellt wird, auch zum Symbol des zum Denken
umgewandelten primitiven Liebens; die niedrige Urkraft wird
gleichsam durch die Umwandlung und Wiedergeburt gottlich,
astral oder atherisch.

So sind es denn gerade die in der Luft lebenden Wesen, die
Vogel, welche im mythologischen Gleichnisdenken den Gedanken
selbst, die Seele darstellen; und, um so es auszudriicken: von
da an haben die Engel Fliigel oder die Ddmonen Flughiute
der Fledermaus.

Auch Nietzsche bedient sich dieses Gleichnisses vom Fliegen
mit Vorliebe, wo er das Denken des Menschen schildert, der die
Entwicklungsgeschichte des Moralischen bewusst erkannt hat und
daraus die Notwendigkeit und die Verantwortlichkeit des neuen
Individuums aus seiner eigenen Entwicklung heraus ableitet.

Ein dhnliches Gleichnis liegt im Heiligenschein um das Haupt
herum. Auch hierin erkennen wir ein Symbol der Umwandlung
des primitiven, unbewussten Liebens in Verstehen, nachdem der
Piad des Opferns (im erwdhnten Sinne) durchlaufen ist.

Im Bilde Giacomettis verdichten sich diese beiden Symbol-
gestaltungen. Und indem er die Vogel, im Sinne des fortschrei-
tenden Uhrzeigers, sich im Kreise um das Haupt des Heiligen
bewegen und entfalten lasst, gibt er eine der schdnsten Darstel-
lungen des Lebens und speziell des lebendigen Denkens; denn
alles Leben ist Bewegung, und jede Stauung dieser aktiven Bewegung,
so heiBt es in den Darstellungen der Traume, ist Holle, Qual und
Krankheit. So erleben wir bei Giacomettis Bild eine von den besten
kiinstlerischen Schilderungen der Denkwerdung; aus dem Hinter-
grunde, voll vom erwachenden Leben heraus, gestaltet sich gerade
dieser Vorgang, in der Sprache des Kiinstlers beschrieben. Dazu
bedarf es der Figur des auf primitivere, besitzende Schatzung der
Welt Verzichtenden, und des Mystikers als eines Menschen, der
dieses weniger entwickelte Schétzen in ein neues, denkendes Schétzen
umwandelt und daraus eine gréBere Anschauung der Welt schafit.

Dieser Prozess der Vergeistigung und Verinnerlichung wird
hier vom Maler kiinstlerisch dargestellt. Die Kunst ist uns sin-
nenfillige Verkiinderin werdender Probleme und Entwicklungen
und gleicht darin dem Denken des Traumes, enthdlt wie der

56



Traum, das Problem im Zustand der ddmmernden Bewusst-
werdung.

Uns Analysierenden erwdchst die Aufgabe, aus dieser kiinst-
lerischen Schilderung als unbewusster Darstellung den Inhalt be-
wusst zu machen; unser Objekt ist das lebendige Denken selbst
und dessen Entwicklung.

Das Zuriickgreifen auf die Gestalt des mystischen und armen
Franziskus gestattete es, ein wichtiges Problem der modernen
Denkgeschichte zu schildern, fiir das er ein lebendiges historisches
Gleichnis abgibt.

Die mittelalterliche Mystik war eine der wichtigsten friiheren
Perioden der Denkgestaltung und fithrte zur Renaissance und zur
Reformation.

Das Denken der letzten Zeiten aber war ganz auf die Er-
kenntnis der duBern Welt gerichtet; in der Kunst war es Natura-
lismus; in der Wissenschait Naturerkenntnis. Jetzt aber steuern
wir einer Entwicklung zu, wo das schaffende Denken selbst Ob-
jekt unseres Denkens wird. So sind denn die Vogel im Bilde
am reichsten dargestellt, vergroBert und in den Vordergrund ge-
bracht. Dazu ist eine Verinnerlichung notig, deren friiherer Vor-
laufer die Mystik war, so sehr, dass man uns, unsere Téatigkeit
missverstehend, Mystiker nannte. Diese Ahnlichkeit mag bestehen,
aber gerade der Unterschied ist von Bedeutung: wir stecken nicht
darin, sondern lernen, durch die Uberwindung der gefiihlsmaBigen
Liebe zur Mystik, die Phanomene des Innern denkend verstehen.

Aber auch das moderne kiinstlerische Problem ist im Bilde
ausgedriickt: Der Heilige ist der Uberwinder der primitivern
Form des Schitzens. Und wie die Kunst der Renaissance das
Gottliche in kiinstlerischer Darstellung zur Vermenschlichung
brachte, entwickelt sie sich jetzt in einem gleichsam umgekehrten
Sinne: es wird der Naturalismus geopfert und es werden Pro-
bleme des Denkens geschildert. So verstehen wir auch das Archai-
sierende wohl. Hier liegen die Zeichen unserer Zeit und unse-
rer ndchsten Zukunft.

Das introspektive Betrachten lduft eine Gefahr: die Bilder
des Denkens verehrend zu lieben, statt sie zu verstehen; das erste
ist seine dltere, das andere seine moderne Stufe. Vielleicht ist es

37



ihm darum eigentiimlich, die Tendenz des Unterscheidens und
Differenzierens besonders zu betonen und zu behaupten.

In den alten byzantinischen Goldhintergriinden und dem
teuren Kobaltblau der Frithrenaissance, dieser Symboliarbe des
Geistigen, lag wohl noch ein Stiick der magischen Schétzung des
Bildwerks. In &dhnlicher Weise hat die introspektive Betrachtung
des Denkens die Gefahr in sich, dem magischen Gefiihl von der
Allmacht des Gedankens (Freud) zu verfallen und sich damit
seiner besten Leistung zu berauben, welche das Ergebnis der
innern Betrachtung des Denkens benutzt zu einem Denken, das,
an die Welt und die Menschen gebracht, zu einer neuen Ver-
menschlichung und Erhebung der Kreatur fiihrt.

In diesem Sinne mochte ich der Technik Giacomettis einen
weitern Wert abgewinnen: Durch die zerscheidende Analyse des
antiken magisch - wertvollen Goldgrunds mit der Endentwicklung
des Motives in den reichen lebendigen Vogeln, scheint er die
geschilderten Gefahren der Kontemplation zu iiberwinden und
diese Uberwindung darzustellen. Ahnliches tun wir mit der Ana-
yse der Mystik, welche den kontemplativen Geist zu dieser be-
sonders genauen Zerscheidung notigt.

Wie nun Franz von Assisi die Kreatur erhob, so werden
wir mit dem neuen Denken die niedere Kreatur unseres Innern
und die Verachtung ilterer Anschauungsformen durch Uberwin-
dung derselben heraufheben und vermenschlichen, indem wir
sie verstehen lernen in ihnen die Gesetze der Entwicklung beo-
bachten, so dass sie sich einem neuen Kosmos einordnen.

Wofiir Nietzsche kdmpfte, dafiir werden wir durch die wei-
tere Erforschung des Denkens verstehend und unterweisend ein-
treten. Um dieser Aufgabe gerecht zu werden, haben wir zu be-
denken, dass uns diese schopfende Kraft nur verliehen wird,
wenn wir bereit sind, unsere bisherigen Anschauungen vollig und
bis in die hintersten Falten unserer Seele bereitwillig zu opfern,
damit uns in einer Wiedergeburt die neue erstehen kann. Auch
im Denken diirfen wir nicht eigensinnig und &ngstlich sein; denn:
,Die Bahn der Bahnen ist nicht die Alltagsbahn“ (Lao-Tse). Wir
sind Glieder in einer Kette geistiger Entwicklung und wir tun

unser Bestes, wenn wir ihre Notwendigkeit erfassen und uns ihr
hingeben.

58



Das alles soll uns der in moderner Bedeutung erstehende
Poverello sagen, der aus dem differenzierten, strahlenden, leben-
den Urgrunde sich abhebend, an der Quelle sitzend, den scho-
nen Vogeln predigt, die ihre GroBe, ihren Glanz und ihr Leben
selbst durch die Erschaffung aus seinem Haupte empfangen
haben. Sie umkreisen ihn gleich einer lebendigen Sonnenkrone,
die groBer ist als seine Gestalt selbst. Nietzsche weist darauf hin,
dass unsere Entwicklung iiber uns hinausfiihrt.

KUSNACHT

FRANZ RIKLIN

2 a THEATER UND KONZERT g 3

ZURCHER SCHAUSPIEL. Man
darf es offen gestehen: die Berliner
Berichte iiber Carl Sternheims drei-
aktige Komddie Der Snob hatten
mehr versprochen, als dann die hie-
sige Auifiihrung hielt. Und das lag
doch wohl nicht an den Darstellern,
‘sondern an dem Stiick. Gewiss, ein
gescheiter Mensch hat das geschrie-
ben. Geist blitzt auf. Einzelne Szenen
haben wirklich Komddienstiel. Da-
neben aber stehen wieder Sachen,
die man schwer verdaut. Die scharfe,
unerbittliche Linie des riicksichtslo-
sen, kalten Strebers, Christian Maske
wird stellenweise arg zerrissen zu-
gunsten von Einzelheiten, die ins
Schwankhafte, ins Spielerische, ins
Unglaubhafte versinken. Sternheim
nennt seinen erfolgreichen Ehrgeizi-
gen einen Snob. Herr Maske gibt
viel auf tadellos sitzende Krawatten,
und seine Geliebte (der er dann, als
-er zu hohern Sphdren emporsteigt,
denschlichten Abschied gibt) dient ihm
als arbiter elegantiarum; die Wahl
des richtigen Briefpapiers und die
Rhythmik der Prosa einer Antwort
auf eine Einladung (die um dieser
Rhythmik willen aus einer Zusage
zu einer Absage wird!) sind ihm
hochernste Dinge. Das alles passt
gewiss zu dem Begriff des Snob, wie

er uns geldufig ist; aber auch zu
einem so kalten, berechnenden, ge-
schiftsmdBigen Empordriicker wie
Maske?

Als Thackeray einst seine Snobs
of England schrieb, da schien ihm
das Wesen eines Snob darin zu
bestehen, dass der Snob meanly ad-
mires mean things, und es bildet das
eigentliche Leitmotiv seines Snob-
buches, diejenigen ldcherlich zu
machen, die es als das hdochste Ziel
ihres Strebens betrachten, in die so-
genannte gute Gesellschaft zu kom-
men. ,Die City Snobs haben die
Maniearistokratischer Heiraten.“ Und
die neugebackene Lady de Mogyns
ist sehr riicksichtslos im Verleugnen
und Abschiitteln und Opfern der nach
ihrer Meinung sie kompromittierenden
Verwandten. Gerade wie es Christian
Maske mit seinen Eltern macht, die
er am liebsten gleich zu den Toten
werfen wiirde, als es sich fiir ihn
um die Heirat mit der Tochter eines
nichtshabenden Grafen handelt. Aber:
das VerhOhnen des bourgeois-gentil-
homme ist doch schlieBlich nicht das
Absehen Sternheims. Dazu hat er
seinem Snob viel zu ausgeprigte
Ziige des klug durchtriebenen Ge-
schiaftsmannes gegeben, fiir den die
Heirat mit der Grafentochter keines-

59



	Franz von Assisi

