
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: Der Übermensch bei Gottfried Keller und Friedrich Hebbel

Autor: Dünnebier, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER ÜBERMENSCH BEI GOTTFRIED
KELLER UND FRIEDRICH HEBBEL

Im Sommer 1851 sah Gottfried Keller in Berlin die Judith
Hebbels. Den überwältigenden Eindruck, den die Tragödie auf
ihn machte, legte er in einem Briefe an Hettner nieder: „Es ist
ein ganz gewaltiges und tiefes Stück, wenigstens so viel ich
darunter verstand: dies Ringen der Vorweltmenschen mit den Göttern
und dem Gotte, die sie in ihrer Naturwüchsigkeit sich geschaffen,
ist ein majestätisches Schauspiel. Ich dachte fortwährend an
Feuerbach, und wie der einfache und klare Gedanke, dessen

allseitige Ausführung seine Lebensaufgabe ist, sich so schön
bewährt, dass man ihn überall anwenden kann." Allerdings musste
ihn die Judith unmittelbar in den Ideenkreis Feuerbachs
hineinführen, und dies nicht nur, weil er zu jener Zeit schärfer auf
seine Religionspsychologie eingestellt war, als wir es heute sind,
angesichts dieser Welt, ganz von Lust und Wollust am Menschen

ausgefüllt, angesichts des prometheischen Übermutes, mit dem
Holofernes sein Haupt in den entgötterten Himmel reckt, muss
der Name Ludwig Feuerbachs fallen, wenn es auch Brauch zu
werden scheint, an den Namen Hebbels unmittelbar den Nietzsches

zu knüpfen. Auch das hat Recht und Bedeutung, wenn
wir darüber nur nicht vergessen, dass Hebbel nicht mit ihm,
sondern Feuerbach die gleiche Luft atmete ; vergessen wir nicht, dass

das Wesen des Christentums oder die spätere Theogenie das
Heraus- und Emporwachsen der Götter aus der Menschennatur
psychologisch feiner deuten können, als die fertigen Gestalten des

späteren Dichterphilosophen, der ohne Feuerbach und Stirner
übrigens nicht das wäre, was er ist. Hebbel hat von Feuerbach
allerdings nur „Einiges" gelesen; doch bestätigt er selbst, dass er
in „Unendlich Vielem" mit ihm übereinstimme. „Manches habe
ich gefunden, was ich schon 1835 dachte und in einem alten

Tagebuch aussprach." Und dies Unendlich Viele, einheitliche
Form geworden in seinem glühenden Jugenddrama, war's doch

wohl, was Keller sofort feuerbachisch ansprach. Hiermit soll nicht
ein bewusstes Geistesverhältnis Hebbels zu Feuerbach, wie es bei
Keller stattfand, „festgestellt", sondern lediglich auf die Macht

30



eines Zeitgedankens hingewiesen werden, dem von vielen
bedeutenden Geistern des vergangenen Jahrhunderts gezollt
wurde.

Mag die Vorstellung von einem Gottmenschen so alt wie die

selbstbewusste Menschheit sein, sind auch schon Prometheus und
Christus Gestaltungen des uralten Wunsches „zu sein wie Gott",
mit der Entdeckung des Entwicklungsgedankens, vor allem mit
der Aufnahme desselben in unsere Weltanschauung als einer
unveräußerlichen Wahrheit, erst da konnte auch jene Menschheitssehnsucht

einen neuen Ausdruck erhalten, der vom antikheidnischen,

so gut wie vom christlichen abweicht. Nicht nur Herder,
Goethe und Schiller, die ganze Romantik vor allem, in ihrem
Dichten sowohl, wie im Philosophieren, ist des Zeuge. Feuerbach

nun macht den Traum der Romantik wahr. Er erhebt den
Menschen zum alleinigen Gott, aber dies erst, nachdem er das höchste

göttliche Wesen in die Menschheit gesetzt und damit das Ich fest

an ein Außer-lch gefesselt hatte. In diesem seinem „Kommunismus"

geht er mit bewunderungswürdiger Klarheit den Lockungen
des romantisch hochgespannten Individualismus aus dem Wege;
sein Wesen des Christentums beweist, wie wenig ihm an der

Verkündigung des Menschen als einem absoluten Gott gelegen
war. Er wollte mit der Zerstörung der alten Götterbilder der
Menschheit allerdings zur Freiheit, nicht aber zu einer göttlichen
Unabhängigkeit verhelfen, weil er ihr dazu nicht verhelfen konnte.
Der Versuch Stirners, durch Wegleugnen der Menschheit (mit der

Begründung, es handle sich in ihr nur um einen Begriff, nicht
um eine reale Wahrheit) im Einzigen ein Ideal aufzustellen, das

jedem Individuum eine einzige Göttlichkeit zusicherte, die der
befangene „Pfaffe" Feuerbach ihm listig vorenthielt, erschien diesem
als der verzweifelte Versuch, die Grenzen der Menschheit zu
überspringen. Es leuchtet ein, nachdem der Weg, der durch die
Gottheit zum Göttlichen führt, durch die Leugnung eben dieser
Gottheit verlegt war, blieb dem sich selbst überlassenen Menschen
zweierlei übrig, entweder auf seine „Gottwerdung" allendlich in
aller Stille zu verzichten oder den brennenden Wunsch, wenn er
sich nicht ersticken ließ, ohne den Beistand eines göttlichen Wesens
im Menschen-Ich wahr zu machen. Stirner und Nietzsche sind
diesen Weg gegangen, Feuerbach nicht, weil ihm, wie schon ge-

31



sagt, der radikale Egoismus als eine das Leben störende Gefahr
erschien.

Keller steht dieser Auffassung nahe, Hebbel ihr nicht fern.
Beide Dichter haben ihre Anschauung vom „Gottmenschen"
künstlerisch gestaltet; Hebbel in der Tragik seines Holofernes,
Keller im Grünen Heinrich im Schicksale des problematischen
Lys. Die Kellersche Gestalt, die von jeher seltsame Missdeutungen
erleiden musste, erhält wohl nur im Lichte der Feuerbachschen

Philosophie einen ganz eindeutigen und charakteristischen
Ausdruck, eben weil sie offenbar vom Dichter im Geiste des
Philosophen geschaffen wurde. Und dass Feuerbachs Gedanken auch
in die Tiefe einer Holofernesnatur hinableuchten, beweist ja Keller
mit der bereits angeführten Bemerkung, er habe immer an Feuerbach

denken müssen. Dieses Geständnis erhält nun Gewicht
und besondere Bedeutung, sobald man die Kellersche Gestalt
vergleichend neben die Hebbelsche stellt und alsbald bemerkt,
dass es sich fast Zug um Zug um innig verwandte Naturen
handelt, dass Keller, als er die Gestalt mit philosophischem Gehalt

erfüllte, Hebbels Judith und darin den Charakter Holofernes
nicht nur sehr genau studiert, sondern aller Wahrscheinlichkeit
nach auch einer Einwirkung Hebbels in diesem Punkte bewusst
nachgegeben hat.

Holofernes, als Kraft-, Tat- und Willensgenie gewaltig über
das Mittelmaß seiner Umgebung hinausragend, ein Meisterstück
und zugleich eine wollüstige Ausschweifung der Natur, lässt sich
mit dem haltlos schwankenden Lys allerdings nur vergleichen,
nachdem man die „kleine Welt" Kellers, in der eine Kolossalstatue

alles Leben erdrücken würde, ins rechte Verhältnis zu der
heroischen Hebbels gerückt hat. Dann aber erscheint der atheistische

Individualist Lys wie ein ins Bürgerliche übertragener
Holofernes, der sich ein selbstherrliches Recht zwar theoretisch
anmaßen, aber im Lebenskampf doch nicht so rücksichtslos durchsetzen

kann, wie sein Ebenbild auf einer höheren Stufe, der über
Sklaven gebietende Tyrann in der Judith. Einem Holofernes,
der mit allen Fasern seines Wesens in einem urwüchsigen Zeitalter

wurzelt, darf die Welt in einem ganz andern Maße der Spielball

wechselvoller Machtlaunen sein, als einem Malersmann aus
der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts. Wollte dieser mit Kraft-

32



stücken und Prahlereien, die einem orientalischen Despoten
anstehen, seinem hochgespannten Ich-Bewusstsein genüge tun, so
würde er wohl sein Menschenantlitz zu schänden machen. Der
realistische Stil Kellers verträgt nicht die gesteigerte Ausdrucksweise

Hebbels, und das erklärt den augenfälligen Unterschied
zwischen Lys und Holofernes. Wie nahe sie sich trotz alledem
innerlich stehen, wird äußerlich sichtbar auf dem Künstlerfeste.
Es ist ja kein Zufall, dass Lys bei dieser Gelegenheit sich in die
herrische und selbstgefällige Tracht eines Assyrerkönigs hüllt, er
enthüllt damit sein Innerstes. Seiner Charakteristik nach dieser
Seite seines Wesens hin dient auch schon das von ihm gemalte
Bild, auf dem er sich selbst in Idealgestalt als König Salomo,
sich gegenübersitzend die Königin von Saba, dargestellt hat. „Die
Königin war als Weib, was er als Mann und beide, in reiche
Gewänder gehüllt, saßen allein und einsam sich gegenüber und
schienen, die glühenden Augen eines auf das andere geheftet, in

heißem, fast feindlichem Wortspiel sich das Rätsel ihres Wesens,
der Weisheit und des Glückes herauslocken zu wollen." Hier in
der Gegenüberstellung zweier schöner, kraftvoller Menschen ist
zugleich, um Hebbels Worten zu folgen, „der zwischen den
Geschlechtern anhängige große Prozess" angedeutet, in dem
Holofernes und Judith sich gegenseitig zu Grunde richten. Diese
heimliche Feindschaft zwischen Mann und Weib ist bei Lys, genau
wie bei Holofernes, durch ein egoistisches Triebleben bedingt.
Aufschluss hierüber geben vor allem die Silberstiftzeichnungen in
Lysens Skizzenbuch, der künstlerische und sinnreiche Niederschlag
all jener Liebesabenteuer, aus denen Lys, der Held, noch immer
triumphierend oder doch unter rücksichtsloser Wahrung seiner
Freiheit hervorgegangen ist. Stärker als das große Tafelgemälde
weist der Inhalt des Buches auf „eine gewisse Art von
Ruchlosigkeit" hin, die dem anhaften muss, der dergleichen erlebt und
dann noch ironisirend abbildet. Schon beim Betrachten dieser

Zeichnungen ahnt daher der grüne Heinrich, dass der hübsche,
ruhige, ja ernste Mann das Weib nicht übermäßig hochachtet und
entdeckt auch hier hinter den Linien des Stiftes „etwas von jenem
schrecklichen Prinzipe, das die beiden Geschlechter als zwei sich

feindlich entgegenstehenden Naturgewalten betrachtet, wo es heißt,
Hammer oder Amboß sein, vernichten oder vernichtet werden,

33



oder einfacher gesagt, wer sich nicht wehrt, den fressen die
Wölfe". Dieser Satz könnte ohne Abänderung eines Wortes auf
die Judith, in seinem zweiten allgemeineren Teile sogar auf alle
tragischen Konflikte der Hebbelschen Dramen Anwendung finden ;

Hebbel selbst würde freilich hinzugefügt haben, dass jenes „schreckliche

Prinzip" zugleich ein „notwendiges" sei. Die tiefinnerliche
Seelenverwandtschaft zwischen Lys und Holofernes, so weit sie

sich in spielerischer Willkür, zunächst dem Weibe, dann dem
Menschen schlechthin gegenüber so deutlich wie bedeutsam kund
gibt, braucht wohl nicht noch ausführlich „bewiesen" zu werden;
sie muss jedem in die Augen fallen, der auch nur oberflächlich
die beiden Gestalten betrachtet. Wohl aber muss der scheinbare
Widerspruch aufgelöst werden, wie er in dem „Wankelmut" Lysens
im Gegensatz zu Holofernes' rücksichtslosem Zuschreiten auf sein
Ziel zu Tage tritt.

Lys fühlt sich nicht gebunden, weder an ein Sittengesesetz,
noch an den höheren Willen einer Gottheit, sein Wille ist's, den

er durchzusetzen sucht; handelt er doch nach seinem Wort: „Ich
bin frei und Herr meines Willens gegen jedes Frauenzimmer
sowohl, wie gegen alle Welt," aber eben da dieser Wille sich dem
Triebleben unterordnet, macht er den Eindruck eines Wankelmütigen

auf Heinrich und muss ihn machen, weil dieser, sein

ganzes Streben streng auf die ideale Vorstellung von seinem Selbst
gerichtet, den Freund mit seinem Maße misst. So erklärt sich,
dass er dessen Haltung schließlich als „trivialste Selbstsucht und
Rücksichtslosigkeit" beurteilt und verurteilt und zugleich den „trostlosen

Atheismus" als die Quelle aller Treulosigkeit schmäht: „Wo
kein Gott ist, da ist kein Salz und kein Halt!" Allerdings hat
nun Lys auch keinen Gott, gibt er sich doch mit der Ausrottung des

Gottesgedankens viel Mühe; aber nicht im „Atheismus" schlechthin

ist die Ursache seiner Haltlosigkeit zu suchen, sondern in
seiner sinnlichen Natur. Er spricht die Wahrheit, als er den Vorwurf

Heinrichs zurückschlägt: „Lass den lieben Gott aus dem
Spiele, der hat hier ganz und gar nichts zu schaffen! Ich
versichere dich, ich würde mit ihm wie ohne ihn ganz der gleiche
sein! Das hängt nicht von meinem Glauben, sondern von meinen

Augen, von meinem Hirn, von meinem ganzen körperlichen
Wesen ab!" Der Atheismus ist nur der religiöse, oder wenn

34



man will, irreligiöse Ausdruck seines „Wesens". Nicht weil er
Gott im Himmel leugnet, sondern weil er sein ewig wandelbares
Ich zum Gotte macht, ist er „gottlos" und das unter den durch
Feuerbach gegebenen religiösen Gesichtspunkten, die hier ganz
gewiss tiefer in das ganze Problem führen als die christliche
Anschauung von „Gottlosigkeit", die jedenfalls nur jene bereits

gemissbilligte schiefe Auffassung dieser so interessanten Gestalt

begünstigen würde. Halten wir uns hier darum an Feuerbach,

vor allen Dingen an das, was er im sechsten Kapitel des Wesens
des Christentums sagt: „Der Ir- oder Nichtreligiöse erscheint,
wenigstens dem Religiösen, als ein subjektiver, eigenmächtiger,
hochmütiger, frivoler Mensch, aber nicht deswegen, weil diesem
nicht auch an sich heilig wäre, was jenem heilig ist, sondern nur
deswegen, weil das, was der Nichtreligiöse nur in seinem Kopfe
behält, der Religiöse außer sich als Gegenstand und zugleich über
sich setzt, daher das Verhältnis einer förmlichen Subordination
in sich aufnimmt." Hier sind der religiöse Gottgläubige und der

religiöse Gottlose sich gegenübergestellt; Lys nun ist weder der
eine, noch der andere, sondern ist irreligiöser Atheist. Während
der Religiöse, um in Feuerbachs Denkweise fortzufahren, sein

täglich sich wandelndes sinnliches Ich seinem „Wesen", das heißt
der Idealvorstellung von seinem eigenen Selbst, unterwirft, lässt

Lys ein solches subordinierendes Verhältnis des Ichs zum Wesen
in seinem Selbstbewusstsein nicht zu; das verrät auch das gelegentliche,

merkwürdig einsichtsvolle Eingeständnis, ihm fehle es an

„Frommheit oder Frommkeit", das offenbart ferner sein ganzes
Tun und Lassen. So erklärt sich auch, weshalb der grüne Heinrich

in Lysens Dasein keine leitende Idee entdecken kann, weshalb

er diese Lebensart als moralisch verwerflich empfindet; stellt
sie sich ihm doch „als rücksichtsloser Wankelmut dar, der zu
einer Art frechen Kühnheit wurde".

In Holofernes steigert sich diese gleiche Ideelosigkeit zu
vermessener Selbstvergötterung empor, die „jenseits von Gut und
Böse", in der eigenen Brust das Maß aller Dinge, das Gesetz
alles Handelns sucht. Auch hier beruht die Gottlosigkeit nicht
etwa darin, dass Holofernes die Götter höhnt und verwirft,
sondern in einem Mangel an Zielstrebigkeit, welche dem ewigflüchtigen

Sein Halt und wegsichere Entwicklung verbürgt. Holofernes,

35



ohne Ziel und Endzweck, verfällt somit mit gleicher Notwendigkeit
dem gleichen „Wankelmut" wie Lys. Der Holofernes von gestern
ist nicht der von heute und wills auch gar nicht sein, da er
nicht zu den Toren gehören mag, die in feiger Eitelkeit vor sich
selbst niederfallen und einen Tag immer zum Narren des andern
machen: „Ich haue den heutigen Holofernes lustig in Stücke und

gebe ihn dem Holofernes von morgen zu essen." Keineswegs
ist der Begriff „Wankelmut" in dem trivialen Sinne von Charakterlosigkeit

zu verstehen ; denn Holofernes ist eine viel zu große,
Lys eine viel zu tüchtige Natur, als dass sie je verkommen könnten.
Es soll damit nur der völlige Mangel eines selbstbewussten
Willens zur Entwicklung getroffen werden. Mag auch Wankelmut
und Wandelsucht zeitweilig eine Entwicklung vortäuschen: sie ist,
am Ende aller Entwicklung, doch immer nur der
spielerischlaunenhafte Ausdruck einer gewissen Vollkommenheit. Lys1 und
Holofernes sind „fertig"; wie inbrünstig sehnt sich dieser nach

etwas „Neuem" und Lys „kann schon alles, was er will".
Solche Vollkommenheit kann vom Egoismus zur Welt keine

anderen Beziehungen unterhalten als die des Zweifels, des Hohnes,
des Ekels. Darum ergeht sich Holofernes auf seiner eisigeinsamen
Höhe in schauderhaftem Spott über die verächtliche Welt, über
seinen erbärmlichen Herrn und zuletzt, was übrig bleibt, sich

selbst; darum wünscht er sich, zu ewiger Langerweile verdammt,
nur noch einen würdigen Feind, mit dem er gemeinsam sterben
kann. Darum steht Lys, ein malerisches Genie, ohne Ehrgeiz
am Ende seiner Künstlerlaufbahn voll Blasiertheit, die in

melancholisch-skeptischen Weltbetrachtungen überfließt. Auch nach

dieser Seite seines Wesens hin geben seine Malereien Aufschluss.
Sei's nun der Salomo, der sowohl das hohe Lied gedichtet als

geschrieben haben musste: „Alles ist eitel unter der Sonne", sei

es das Porträt Hamlets, der wie Salomo die verhüllten
melancholischen Züge des Malers trägt oder sei es zum dritten die

Bank der Spötter, die bei unverwüstlicher Gesundheit
„unverkennbare Hoffnungslosigkeit auf den Stirnen und um den
Mundwinkeln mit unabwehrbarem Durchdringen jede Selbsttäuschung,
Halbheit, Schwärmerei, jede verborgene Schwäche, jede unbewusste
oder bewusste Heuchelei" des Betrachters ans Licht zogen. Des

fernem enthält ja auch das Skizzenbuch eine „Welt der Schönheit

36



und zugleich der Verspottung". Überflutet wird des Holofernes
Weltekel, Lysens Blasiertheit immer wieder von der Begierde.
Allerdings äußert sich in der Unersättlichkeit, mit der sie von
Qenuss zu Qenuss schweifen, zugleich die Sehnsucht, innigere
Beziehungen zum Mitmenschen zu finden als die, so in der
Verachtung liegen. Holofernes und Lys haben im Liebesgenuss
keinen tieferen und wahren Genuss der Liebe, weil sie das Weib
lieben wie „Essen und Trinken", weil sie in ihm, ohne vom
eigenen Ich etwas hingeben zu können, nur den Gegenstand der
Lust schätzen, so lange die Lust sie reizt. Erst Judith gibt dem
stolzen Herrn der Welt eine Ahnung davon, dass das Weib etwas
Höheres sein könne als ein wertloses Objekt des Genusses; erst
Rosalie erscheint Lysen als die Frau, an die er sich dauernd
fesseln könnte. Aber Holofernes dringt durch die Ahnung vom
Werte des Mitmenschen zu einer freimütigen Anerkennung
desselben nicht hindurch, sondern gebraucht das Weib, das er neben
sich hätte achten können, wie eine beliebige Lagerdirne, schändet
in ihr nicht nur ihr Geschlecht, sondern die ganze Menschheit
und hierin liegt seine große Schuld. Lys dagegen missachtet,
von leidenschaftlichem Begehren angestachein, die Liebe zwischen
Rosalie und seinem Freunde Erikson und überlässt im gleichen
Atemzuge Agnes, nachdem er in ihr Hoffnungen erweckt hat,
ihrem Schicksal; hierin liegt seine geringere, aber doppelte Schuld.
Heinrich, dem der stille Jammer des verratenen Mädchens tief
ins Herz schneidet, kann nicht begreifen, wie man mit so schnöder

Leichtfertigkeit über ein Menschenschicksal hinwegschreiten
kann, nur weil man lästiger Fesseln ledig sein will. Treue und
Treuehalten kann er sich, ganz im Banne seiner sich selbst
getreuen Natur, so wenig als Liebe aus dem Leben hinwegdenken.
Lysens Rücksichtslosigkeit beunruhigt ihn daher wie eine
„unheimliche Naturerscheinung" und er „leidet unter dem Eindruck,
mit welchem man im Traume einen Sinnlosen sich in den
Abgrund stürzen sieht".

Die Kraft, mit der Lys von Agnes weggerissen und zu Rosalie
hingezogen wird, ist — freilich nur auf Seiten Lysens — der
gleiche ungestüm elementare Trieb, welcher die beiden Titanen
in Hebbels Drama zusammenführt. Rosalie spielt im Schicksale
Lysens auch die gleiche Rolle wie Judith in dem Holofernes';

37



beide „bedeuten" das Weib als Ergänzung des Mannes. Diese
Sehnsucht nach Ergänzung des eigenen reichen Selbstes redet
verhohlen aus Lysens Bild, auf dem er dem Salomo, als einem
idealisierten Lys, die Königin von Saba gegenübergestellt hat,
denn diese „war als Weib, was er als Mann". In der als Venus
gekleideten Rosalie entdeckt er nun plötzlich das alleinzige, seiner
Liebe würdige Weib. Er selbst gesteht, „erst durch ein Weib

von solcher Reinheit von allem eigensinnigen, kränklichen und
absonderlichen Beiwerke, durch ein Weib von so unverwüstlicher
Gesundheit, Heiterkeit, Güte und Klugheit, wie diese Rosalie,
könnte er für immer gefesselt werden", während das „Naturspiel"
Agnes mit einemmale zu einer „vergänglichen Spezialität" herabsinkt.

Rosalie scheint auch geradezu bestimmt zu sein für einen
schönheits- und genussfrohen Künstler wie Lys ; lebt die junge
Witwe doch gleich ihm ein ruhevolles, harmonisches, von keinen

Sorgen gestörtes Leben. „Mit den leichten und doch starken
Schranken ruhiger Absichtslosigkeit, ja Resignation hat sie sich

umgeben, um jeder Reue bringenden Übereilung und Gewaltsamkeit

aus dem Wege zu gehen, wahrscheinlich aber doch mit dem
Vorbehalte entschiedener Wahl, sobald die rechte Stunde käme".
Rosaliens Leben hat also ein Ziel und kann es haben, weil —
in dieser Auffassung von der Bestimmung des Weibes gehen
Keller und Hebbel einen Weg — die Ehe das Weib so ausfüllt,
wie den Mann der Beruf; Lys aber hat, obwohl er Maler ist
und malt, keinen Beruf, denn er arbeitet ohne jede Liebe zu
seiner Kunst. Lysens Resignation und Absichtslosigkeit stimmen
darum mit dem Seelenzustand jener schönen Frau nur ganz
oberflächlich, nicht in Wahrheit überein; denn trotz seines
weltmännischen Geschickes, dem Leben die besten Genüsse
abzujagen, hat er doch niemals Ruhe, immer ist er „mit allen Hunden

gehetzt". Dagegen lebt Rosalie in einer „schönen Sicherheit"
und das ohne Verzicht auf heiteren Lebensgenuss. „Schön und

reich, sind beide gleich," sagt zwar die Welt, aber sie soll nicht
Recht haben, denn nicht Lys, sondern Erikson ist der Auserwählte,
da Rosalie beim ersten Blick an ihm jene „ruhige Sicherheit"
bemerkt, die auch ihr harmonisches Dasein bestimmt. So stehen
den gottlosen Naturen Holofernes und Lys die gotterfüllten
Judith und Rosalie gegenüber; die Kellersche Gestalt gotterfüllt im

38



Sinne von Feuerbachs Humanismus, der die Gottinnigkeit des

religiösen Gemütes in ihre psychologische Wurzel, die „Seelenruhe",

zurückverlegt. Lys in seiner „Verblendung" und
„leidenschaftlichen Verirrung" ahnt freilich nichts von dieser ruhevollen
Sicherheit, in welcher sie, Eriksons und der eigenen Liebe gewiss,
den Treulosen „mit unwiderstehlichem Lächeln zu klugen und
zuversichtlichen Redensarten verlockt", so dass er, mit plötzlicher
Entschlossenheit ihre Hände ergreifend, ihr „seine ernste und

heilige Liebe erklärt und sein Lebensglück und seine Ruhe" von
ihr fordert, die einzig sie ihm geben könne. Zum erstenmal
vielleicht in seinem Leben fühlt sich Lys von einem andern
Menschen abhängig und muss sich darum bequemen, von seiner
einsamen Höhe herabzusteigen. Er zeigt sich da zweifellos von
einer menschlicheren Seite als Holofernes in seinem glühenden
Entbrennen für Judith, doch fällt Lys in seiner dreisten
Liebeserklärung rasch in den prahlerisch-selbstbewussten Ton, der
gerade Holofernes charakterisiert. „Sie sei das Weib der Weiber,
die göttliche Frau, die immer nur einmal in der Welt sei, schön
und hell und heiter, wie der Stern der Venus, klug und gütig
und nur sich selber gleich. Er wisse jetzt, warum er sich in Irrsai
und Wankelmut umgetrieben, indem er das Beste geahnt und

gesucht, aber nicht habe finden können ; aber nun habe er auch
die unerbittliche Pflicht und das unveräußerliche Recht, es zu
erringen. Keine Rücksicht dürfe ihn hindern, in so entscheidender
Stunde den Schritt über die schwanke, schmale Brücke zum Dasein

zu tun und ihr das ungeteilte und ganze, von keinen Zufälligkeiten

getrübte Leben anzubieten, ein Leben, das die Notwendigkeit,

nicht die eiserne, sondern die goldene, selbst sein würde.
Denn es sei nicht möglich, dass irgend ein Lebendiger sie so zu
kennen und zu würdigen vermöge, wie er; das fühle er untrüglich

und glühend, wie ein lohendes Feuer, eine Glut, die zugleich
ein Licht des Urteils sei, das gegenseitig sein müsse." Da erfährt
der stürmisch Werbende, was er sich halb gedacht, die Verlobung
Rosaliens mit Erikson, aber diese Tatsache kann sein aufgeregtes
Begehren nicht beruhigen. „Das tut nichts!" ruft er aus: „Die
rechten Schicksalswendungen gehen über dergleichen hinweg, wie
der Morgenwind über das Gras! Vor dem Entschlüsse von heute
muss der verjährte Willen von gestern erbleichen." „Nein!" er-

39



widerte sie mit Kopfschütteln und scheinbar trauriger Verlegenheit,

„ich gehöre zu dem Geschlechte derer, die Wort halten ; ich
kann nicht anders, ich gehöre zum Grase!" Und sogleich macht
sie in spottender Schalkhaftigkeit den Vorschlag, gern wolle sie
mit ihm in eine platonische Seelenfreundschaft eingehen, sobald
nur das beruhigende Alter die rechte Weihe dafür gebracht habe.
Da endlich merkt der „König von Babylon oder Ninive" in all
seiner Herrlichkeit, dass die reizende Frau die ganze Zeit nur ihr
Spiel mit ihm getrieben hat, ein Spiel, wie es ernsthafter, grausiger

die Judith mit Holofernes treibt. Er selbst empfindet das,

setzt er doch ihren Lügen ein verwundertes: „Weib, es kommt
mir vor, als ob du mit mir spieltest" entgegen; aber er würde
sich selbst beleidigen, wollte er ihr ernsthaft Glauben schenken.
Darum glaubt er auch nicht die furchtbar-deutlichen Wahrheiten:
„Lerne das Weib achten! es steht vor dir, um dich zu ermorden",
erkennt nicht die tiefe Wahrheit, die in den Worten Judiths liegt:
„Du trotzest auf deine Kraft. Ahnst du denn gar nicht, dass sie

sich verwandelt hat? Dass sie dein Feind geworden ist?" Das
kommt ihm nur wie eine erheiternde Neuigkeit vor. Er fühlt, seine
Kraft hat kein Ende, es sei denn in der Vernichtung und die wird
ihm denn auch durch die Hand des edelsten Wesens, das seine
Kraft je vernichtet hat. Den Verrat Lysens an Agnes rächt
Heinrich und sticht (in diesem Zusammenhang ist die erste Form
des Romans maßgebend) dem Freunde mit dem schlechten Rechte
der Selbstgenugtuung den Stoßdegen in die Brust. Rosaliens
Richteramt hatte schon vor dem wie vernichtet zusammengesunkenen

Lys ein Ende genommen. Das mörderische Schwert
gehört nicht in ihre Hand, da sie nicht geschändet, sondern siegreich

aus dem Kampfe mit dem begehrlichen Manne hervorgegangen

ist. So blüht ihr, während der Judith aus der Verleugnung

ihrer weiblichen Natur im Mannesmord ein tragisches
Schicksal erwächst, als dem holden Abbild der Aphrodite ein
glückliches Los in der Ehe mit Erikson. Auch dieser verschmäht
eine blutige Genugtuung, obwohl er hierzu ein viel höheres Recht
als Heinrich besäße und begnügt sich in männlicher Gemütsruhe
mit der, die in dem Vorwurf liegt: „Aber, närrischer Kauz, wer
wird denn seinen Kameraden die Bräute wegschnappen!" „Da!"
sagte Lys mit Lippen, die nicht nur von Reue und Verlegenheit,

40



sondern auch ein wenig von Herzenstrauer verbittert schienen,
da hab' ich's nun! Das ist die Folge, sobald man sich einmal
selbst hingibt. Nun erfahr' ich, wie es tut, wenn einer in die
Verbannung geht. Ich wünsch euch übrigens Glück!"

Hier endlich löst sich Lysens egoistischer Drang in Resignation
auf. Holofernes hatte die Wahrheit aus Judiths Munde, dass alle
Kraft in der Überspannung zur „Schwäche" umschlägt, nicht
angenommen; mit seinem Tode besiegelt er sie, ohne dass sie noch
in sein Bewusstsein fallen kann. Lys dagegen wird seine „Schwäche"
inne, hat plötzlich die Empfindung von „der dunklen und leeren
Stelle in seinem sonst so reichen Wesen". Und dunkel und leer
ist's in ihm da, wo neben dem Eigen-Ich des Nächsten Ich Sitz
und Stimme beansprucht, im Gewissen. Lys ist kein Lump, so
wenig als Holofernes ein Bösewicht, bei aller Gewissenlosigkeit
schützt sie ihr reiches Wesen vor dem Gemeinen. Ihr starkes
Ich achtet freudig alles Edle und Hohe der Welt und mit dem

gleichen Ich verletzen und vernichten sie's, eben weil kein
Gewissen, in dem der Mitmensch seine Lebensansprüche geltend
macht, dem ewig begehrlichen Ich einen Damm entgegensetzt.
Allerdings fällt durch Lysens zages Verhalten zu Agnes ein Schein

schweigsamer Achtung vor dem schwachen Mitgeschöpf auf seine

glänzende Selbstsucht. Als Heinrich vor dem Bilde des Mädchens,
gerührt von ihrer elementaren Unschuld, ausrief: „Der tun Sie
aber kein Leid an!" (und angesichts all der gedemütigten Frauenwesen

in dem Album hat diese Bitte gute Gründe), da hatte Lys
die Bitte mit lachendem Oho an seinem Willen, auch diese Blüte
wie alle andern zu brechen, zunächst abgleiten lassen; doch ist
er von der Hilflosigkeit und unschuldigen Schönheit des
Mädchens so ergriffen, dass er, anstatt eine der früheren Liebeleien
einzuleiten, sogar in einen ehrenhaften, ernsten Verkehr hineingerät;

für lange Zeit freilich nicht, dann überlässt er gewissenlos
das Mädchen seinem Schicksale. Immerhin handelt Lys zuweilen
noch unter dem geheimen Zwang eines nicht vollständig erloschenen

Gewissens ; kann ja der um so vieles titanenhaftere
Holofernes auch nicht den Schrei der getretenen Menschheit in seiner
Brust so ersticken, wie er's in seinem Selbstbewusstseinsrausche
zu können vermeint. Denn wenn er sich seinen dereinstigen
Untergang auch als einen letzten Triumph über die Menschheit

41



vor die Augen stellt, indem er sich lachend all denen preisgibt,
die er je gefoltert hat, um sich, der Gefolterte, dann erst recht
über die eigene Qual zu erheben und von neuem zu donnern:
„Kniet nieder, ich bin euer Gott!", so beweist gerade diese eitle

Vorstellung eines „gewissenlosen" Unterganges, dass noch ein
Gewissensrest zu tilgen ist, ehe sie Wahrheit werden kann. Jedenfalls

wirkt hinter diesem schrecklichen Phantasiebilde der
brennende Wunsch, kein Gewissen zu haben und damit Gott zu sein.
Denn so viel ist klar, zum „Maß der Menschheit" kann der
Mensch sich nur ausdehnen, indem er, jedes andere Maß in sich

tilgend, sich selbst als Maß setzt. Wir begegnen hier bei Hebbel
der Feuerbachschen Anschauung vom Gewissen als „dem andern
Ich im Ich". „Das böse Gewissen," sagt letzterer, „ist nur der
in den Eingeweiden meines eigenen Glückseligkeitstriebes wühlende
verletzte Glückseligkeitstrieb des andern. Was ich dem andern

angetan, das tue ich nun an seiner Statt mir selbst an."
Vergegenwärtigt man sich dagegen die recht seltsame

Anschauung Nietzsches vom „schlechten Gewissen" als einer Folter
des Ichs nicht durch die verletzte, sondern die verschont
gebliebene Menschheit, so wird man, wenn man hierbei nicht an
eine Verstellung des Sachverhaltes sowohl, wie des Sachwalters
glauben kann, sich doch hüten, bei dem Problem des

Gottmenschen, an dem seit der Romantik jede Generation gearbeitet
hat, den Namen Hebbels ohne kritische Bedenken so dicht neben
den Nietzsches zu setzen, wie es meistens geschieht. Was Holo-
fernes mit dem „Übermenschen" gemein hat, Stolz, Grausamkeit,
Härte, Anmaßung, das alles liegt so an der Oberfläche, dass es

nicht viel bedeutet; denn alle jene Wesenszüge sind schon mit
der seelischen Grundform ihres Wesens, dem Egoismus, gegeben
und sind nur dessen weitere Ausprägung im einzelnen. Aus diesem

Grunde steht auch der „Einzige" Stirners, der doch nur das

individualistisch-egoistische Prinzip in seiner Menschwerdung
darstellt, dem „Übermenschen" Nietzsches so brüderlich nahe,
obwohl ihm Blut und Lebenswärme vollständig abgehen. In einem

Vergleiche des Holofernes mit dem Übermenschen kann daher
der „Egoismus" nur die Grundlage abgeben, der Gehalt an
versenkter Lebensanschauung tritt mit einer vergleichenden
Untersuchung der beiden Charaktere noch nicht heraus, sondern erst

42



mit der Betrachtung ihres Schicksals. Nietzsche erwartet vom
Übermenschen das Leben, bei Hebbel erleidet er den Tod. Der
tragische Tod an sich bedeutet innerhalb der Hebbelschen KunsL
und Lebensanschauung noch keine Verwerfung des Untergehenden
als Mensch und Individuum, die „Agnes Bernauerin" sei des Zeuge;
aber zu dieser Auffassung des Tragischen war der Dichter der
Judith noch nicht völlig hindurchgedrungen, zum mindesten hat
sie sich in seinem Jugenddrama noch nicht in vollkommener
Klärung abgesetzt. Die frevlerische Schändung des Mitgeschöpfes
durch Holofernes, obwohl er es achten kann und muss, ist Sünde
in viel engerem Sinne als das Vergehen des Kandaules oder
selbst des Herodes. Und der gewissenlose Egoismus dieses

„Übermenschen" ist eine Ausschweifung, an der die „Menschen"
in den späteren Dramen Hebbels selbst mit der rücksichtslosesten

Verfechtung ihrer egoistischen Rechte doch nimmermehr teilhaben.
Einen Herodes kann die Erde ertragen, einen Holofernes nicht,
weil er das Maß der Menschheit stört und zu zerstören droht.
Allerdings bedeutet nun der Holofernes als künstlerische Schöpfung
eine Erlösung des Dichters, eine reinigende Erlösung aber erst
mit seinem tragischen Untergang. Nietzsches „Übermensch"
dagegen hat als „Erlösung" einen anderen psychologischen Ursprung,
wie ethisch betrachtet eine ganz andere Bedeutung. Er ist eine

„Verheißung", mit der Nietzsche seinem matten Egoismus das

sichere Gefühl ethischer Berechtigung einflößen wollte, während
Hebbel in der tragischen Vernichtung seines Übermenschen seinen
starken Egoismus bändigte.

Kellers Verhältnis zum Übermenschenproblem ist im wesentlichen

durch seine Stellung zu Feuerbachs Humanitätsideal
bedingt. Dieses aber hat im Grünen Heinrich Leib und Leben
erhalten im Helden Heinrich, indes Lys ihm lediglich zur Folie
dient. Das Ziel des Feuerbachschen Humanismus ist nicht der
„Übermensch", der die Menschheit aufsaugt, sondern der Mensch,
der aus und an und mit der Menschheit wachsend „wahrer, volL
kommener Mensch" zu werden sich bemüht. Und diesem Ideale
sucht Heinrich, indem er in unverbrüchlicher Treue gegen sich

selbst den Forderungen seiner edelsten Triebe gehorcht, zu
genügen. Seinem Widerspiel Lys fehlt, um es nochmals kurz zu
wiederholen, zum ersten dies sittliche Streben, fehlt zum andern

43



die Achtung vor der Menschheit, die als Korrelat im menschlichen
Gewissen neben die Eigenverehrung treten muss, soll nicht diese

sich zu maßloser Selbstvergötterung verzerren, wie dies an Lys
eben offenbar wird. In der späteren Fassung des Romans lässt
der Dichter an Lys nicht nur den Tod vorübergehen, sondern
ihn auch durch „ein Schwanken seines Wesens" zur Zielstrebigkeit

kommen, die ihn nun zu jenem „Gott" hinführt, den Feuerbach

und die älteren deutschen Mystiker in der bewussten Pflege
und Entwicklung des Charakters erblicken. Dieser Gedanke, dass

der religiöse Mensch in der sittlichen Ausgestaltung seines Selbstes
schon auf Erden des Göttlichen teilhaftig wird, ists, der sich durch
nahezu alle Dichtungen Kellers zieht. Auch Hebbel hat ihn
unzweifelhaft als einen religiösen empfunden, bekennt doch schon
der Vierundzwanzigjährige: „Das ist des Menschen letzte Aufgabe,
aus sich heraus ein dem Höchsten, Göttlichen gemäßes zu
entwickeln und so sich selbst Bürge zu werden für jede seinem
Bedürfnis entsprechende Verheißung". „Wenn," heißt es darum

später, „ein universeller, alles umfassender und beherrschender
Mensch geboren wird, so geht ein Wollustgefühl durchs Weltall."
Holofernes, auf den in der Regel dieser Ausspruch seine
Nutzanwendung findet, ist dieser umfassende Mensch nicht; denn er
umfasst nicht alles. Er ist, Hebbels Worte zu gebrauchen, eine

„ungeheuerliche Individualität", die „alles, was sie ahnt, zu sein

glaubt", also das unendliche Wesen Gottes sich auch nur vindiziert,

weil sie es in der eigenen Unzulänglichkeit „ahnt".
Nicht diese ungeheuerliche Individualität, nicht der

„Übermensch", der die Herde erdrückt, sondern das große Individuum
im Einklang mit der Gesellschaft ist das Ideal Hebbels. Keller
teilte, seiner demokratischeren Natur zufolge, nicht die Missachtung
des Aristokraten Hebbel für die Masse; aber darum erscheint ihm
nicht minder als Menschheitsziel der große und tüchtige Mensch,
der in seinem Volke lebt und schafft. Vom Übermenschentum
eines Nietzsche oder Stirner schied er sich noch als Sechzigjähriger
ausdrücklich: „Der Satz Ludwig Feuerbachs: Gott ist nichts anderes
als der Mensch! besteht noch zu Recht; aber eben deshalb kann
man nicht sagen : Der Mensch ist Gott insofern das zweite Substan-
tivum nun doch wieder etwas Größeres ausdrücken soll als das erste."

WEINBÖHLA HANS DÜNNEBIER

44


	Der Übermensch bei Gottfried Keller und Friedrich Hebbel

