Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: Der Ubermensch bei Gottfried Keller und Friedrich Hebbel
Autor: Dunnebier, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750752

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER UBERMENSCH BEI GOTTFRIED
KELLER UND FRIEDRICH HEBBEL

Im Sommer 1851 sah Gottiried Keller in Berlin die jJudith
Hebbels. Den iiberwéltigenden Eindruck, den die Tragddie auf
ihn machte, legte er in einem Briefe an Hettner nieder: ,Es ist
ein ganz gewaltiges und tiefes Stiick, wenigstens so viel ich dar-
unter verstand: dies Ringen der Vorweltmenschen mit den Géttern
und dem Gotte, die sie in ihrer Naturwiichsigkeit sich geschafien,
ist ein majestdtisches Schauspiel. Ich dachte fortwahrend an
Feuerbach, und wie der einfache und klare Gedanke, dessen all-
seitige Ausfilhrung seine Lebensaufgabe ist, sich so schdn be-
wiahrt, dass man ihn iberall anwenden kann.“ Allerdings musste
ihn die Judith unmittelbar in den ldeenkreis Feuerbachs hinein-
fiihren, und dies nicht nur, weil er zu jener Zeit schéarfer auf
seine Religionspsychologie eingestellt war, als wir es heute sind,
angesichts dieser Welt, ganz von Lust und Wollust am Menschen
ausgefiillt, angesichts des prometheischen Ubermutes, mit dem
Holofernes sein Haupt in den entgétterten Himmel reckt, muss
der Name Ludwig Feuerbachs fallen, wenn es auch Brauch zu
werden scheint, an den Namen Hebbels unmittelbar den Nietz-
sches zu kniipfen. Auch das hat Recht und Bedeutung, wenn
wir dariiber nur nicht vergessen, dass Hebbel nicht mit ihm, son-
dern Feuerbach die gleiche Luft atmete; vergessen wir nicht, dass
das Wesen des Christentums oder die spatere Theogenie das
Heraus- und Emporwachsen der Gotter aus der Menschennatur
psychologisch feiner deuten konnen, als die fertigen Gestalten des
spateren Dichterphilosophen, der ohne Feuerbach und Stirner
iibrigens nicht das wére, was er ist. Hebbel hat von Feuerbach
allerdings nur ,Einiges“ gelesen; doch bestitigt er selbst, dass er
in ,Unendlich Vielem“ mit ihm iibereinstimme. ,Manches habe
ich gefunden, was ich schon 1835 dachte und in einem alten
Tagebuch aussprach.“ Und dies Unendlich Viele, einheitliche
Form geworden in seinem glihenden Jugenddrama, war’s doch
wohl, was Keller sofort feuerbachisch ansprach. Hiermit soll nicht
ein bewusstes Geistesverhiltnis Hebbels zu Feuerbach, wie es bei
Keller stattfand, ,festgestellt“, sondern lediglich auf die Macht

30



eines Zeitgedankens hingewiesen werden, dem von vielen
bedeutenden Geistern des vergangenen Jahrhunderts gezollt
wurde.

Mag die Vorstellung von einem Gottmenschen so alt wie die
selbstbewusste Menschheit sein, sind auch schon Prometheus und
Christus Gestaltungen des uralten Wunsches ,zu sein wie Gott“,
mit der Entdeckung des Entwicklungsgedankens, vor allem mit
der Aufnahme desselben in unsere Weltanschauung als einer un-
verdauBerlichen Wahrheit, erst da konnte auch jene Menschheits-
sehnsucht einen neuen Ausdruck erhalten, der vom antikheidni-
schen, so gut wie vom christlichen abweicht. Nicht nur Herder,
Goethe und Schiller, die ganze Romantik vor allem, in ihrem
Dichten sowohl, wie im Philosophieren, ist des Zeuge. Feuerbach
nun macht den Traum der Romantik wahr. Er erhebt den Men-
schen zum alleinigen Gott, aber dies erst, nachdem er das hOchste
gottliche Wesen in die Menschheit gesetzt und damit das Ich fest
an ein AuBer-Ich gefesselt hatte. In diesem seinem ,Kommunis-
mus“ geht er mit bewunderungswiirdiger Klarheit den Lockungen
des romantisch hochgespannten Individualismus aus dem Wege;
sein Wesen des Christentums beweist, wie wenig ihm an der
Verkiindigung des Menschen als einem absoluten Gott gelegen
war. Er wollte mit der Zerstdorung der alten Goétterbilder der
Menschheit allerdings zur Freiheit, nicht aber zu einer gottlichen
Unabhéngigkeit verhelfen, weil er ihr dazu nicht verhelfen konnte.
Der Versuch Stirners, durch Wegleugnen der Menschheit (mit der
Begriindung, es handle sich in ihr nur um einen Begriff, nicht
um eine reale Wahrheit) im Einzigen ein Ideal aufzustellen, das
jedem Individuum eine einzige Gottlichkeit zusicherte, die der be-
fangene ,,Pfaffe“ Feuerbach ihm listig vorenthielt, erschien diesem
als der verzweifelte Versuch, die Grenzen der Menschheit zu
iiberspringen. Es leuchtet ein, nachdem der Weg, der durch die
Gottheit zum Gottlichen fiihrt, durch die Leugnung eben dieser
Gottheit verlegt war, blieb dem sich selbst iiberlassenen Menschen
zweierlei ubrig, entweder auf seine ,Gottwerdung“ allendlich in
aller Stille zu verzichten oder den brennenden Wunsch, wenn er
sich nicht ersticken lieB, ohne den Beistand eines goéttlichen Wesens
im Menschen-Ich wahr zu machen. Stirner und Nietzsche sind
diesen Weg gegangen, Feuerbach nicht, weil ihm, wie schon ge-

31



sagt, der radikale Egoismus als eine das Leben storende Gefahr
erschien.

Keller steht dieser Auffassung nahe, Hebbel ihr nicht fern.
Beide Dichter haben ihre Anschauung vom ,Gottmenschen“
kiinstlerisch gestaltet; Hebbel in der Tragik seines Holofernes,
Keller im Griinen Heinrich im Schicksale des problematischen
Lys. Die Kellersche Gestalt, die von jeher seltsame Missdeutungen
erleiden musste, erhdlt wohl nur im Lichte der Feuerbachschen
Philosophie einen ganz eindeutigen und charakteristischen Aus-
druck, eben weil sie offenbar vom Dichter im Geiste des Philo-
sophen geschaffen wurde. Und dass Feuerbachs Gedanken auch
in die Tiefe einer Holofernesnatur hinableuchten, beweist ja Keller
mit der bereits angefiihrten Bemerkung, er habe immer an Feuer-
bach denken miissen. Dieses Gestdndnis erhdlt nun Gewicht
und besondere Bedeutung, sobald man die Kellersche Gestalt
vergleichend neben die Hebbelsche stellt und alsbald bemerkt,
dass es sich fast Zug um Zug um innig verwandte Naturen
handelt, dass Keller, als er die Gestalt mit philosophischem Ge-
halt erfiillte, Hebbels Judith und darin den Charakter Holofernes
nicht nur sehr genau studiert, sondern aller Wahrscheinlichkeit
nach auch einer Einwirkung Hebbels in diesem Punkte bewusst
nachgegeben hat.

: Holofernes, als Kraft-, Tat- und Willensgenie gewaltig iiber
das MittelmaB seiner Umgebung hinausragend, ein Meisterstiick
und zugleich eine wolliistige Ausschweifung der Natur, ldsst sich
mit dem haltlos schwankenden Lys allerdings nur vergleichen,
nachdem man die ,kleine Welt“ Kellers, in der eine Kolossal-
statue alles Leben erdriicken wiirde, ins rechte Verhaltnis zu der
heroischen Hebbels geriickt hat. Dann aber erscheint der atheisti-
sche Individualist Lys wie ein ins Biirgerliche iibertragener Holo-
fernes, der sich ein selbstherrliches Recht zwar theoretisch an-
maBen, aber im Lebenskampf doch nicht so riicksichtslos durch-
setzen kann, wie sein Ebenbild auf einer héheren Stufe, der uber
Sklaven gebietende Tyrann in der Judith. Einem Holofernes,
der mit allen Fasern seines Wesens in einem urwiichsigen Zeit-
alter wurzelt, darf die Welt in einem ganz andern Male der Spiel-
ball wechselvoller Machtlaunen sein, als einem Malersmann aus
der Mitte des neunzehnten ‘Jahrhunderts. Wollte dleser mit Kraft-

12



stiicken und Prahlereien, die einem orientalischen Despoten an-
stehen, seinem hochgespannten Ich-Bewusstsein geniige tun, so
wiirde er wohl sein Menschenantlitz zu schanden machen. Der
realistische Stil Kellers vertrdgt nicht die gesteigerte Ausdrucks-
weise Hebbels, und das erklart den augenfélligen Unterschied
zwischen Lys und Holofernes. Wie nahe sie sich trotz alledem
innerlich stehen, wird &duBerlich sichtbar auf dem Kiinstlerfeste.
Es ist ja kein Zufall, dass Lys bei dieser Gelegenheit sich in die
herrische und selbstgefdllige Tracht eines AssyrerkOnigs hiillt, er
enthiillt damit sein Innerstes. Seiner Charakteristik nach dieser
Seite seines Wesens hin dient auch schon das von ihm gemalte
Bild, auf dem er sich selbst in ldealgestalt als Konig Salomo,
sich gegeniibersitzend die Konigin von Saba, dargestellt hat. , Die
Konigin war als Weib, was er als Mann und beide, in reiche
Gewinder gehiullt, saBen allein und einsam sich gegeniiber und
schienen, die glihenden Augen eines auf das andere geheftet, in
heiBem, fast feindlichem Wortspiel sich das Raitsel ihres Wesens,
der Weisheit und des Gliickes herauslocken zu wollen.“ Hier in
der Gegeniiberstellung zweier schoner, kraftvoller Menschen ist
zugleich, um Hebbels Worten zu folgen, ,der zwischen den Ge-
schlechtern anhdngige groBe Prozess“ angedeutet, in dem Holo-
fernes und Judith sich gegenseitig zu Grunde richten. Diese
heimliche Feindschaft zwischen Mann und Weib ist bei Lys, genau
wie bei Holofernes, durch ein egoistisches Triebleben bedingt.
Aufschluss hieriiber geben vor allem die Silberstiftzeichnungen in
Lysens Skizzenbuch, der kiinstlerische und sinnreiche Niederschlag
all jener Liebesabenteuer, aus denen Lys, der Held, noch immer
triumphierend oder doch unter riicksichtsloser Wahrung seiner
Freiheit hervorgegangen ist. Stdrker als das groBe Tafelgemaélde
weist der Inhalt des Buches auf ,eine gewisse Art von Ruch-
losigkeit“ hin, die dem anhaften muss, der dergleichen erlebt und
dann noch ironisirend abbildet. Schon beim Betrachten dieser
Zeichnungen ahnt daher der griine Heinrich, dass der hiibsche,
ruhige, ja ernste Mann das Weib nicht iibermdBig hochachtet und
entdeckt auch hier hinter den Linien des Stiftes ,etwas von jenem
schrecklichen Prinzipe, das die beiden Geschlechter als zwei sich
feindlich entgegenstehenden Naturgewalten betrachtet, wo es heift,
Hammer oder AmboB. sein, - vernichten oder vernichtet werden,

33



oder einfacher gesagt, wer sich nicht wehrt, den fressen die
Wolfe“., Dieser Satz konnte ohne Abdnderung eines Wortes auf
die Judith, in seinem zweiten allgemeineren Teile sogar auf alle
tragischen Konflikte der Hebbelschen Dramen Anwendung finden;
Hebbel selbst wiirde freilich hinzugefiigt haben, dass jenes ,schreck-
liche Prinzip“ zugleich ein ,notwendiges® sei. Die tiefinnerliche
Seelenverwandtschaft zwischen Lys und Holofernes, so weit sie
sich in spielerischer Willkiir, zundchst dem Weibe, dann dem
Menschen schlechthin gegeniiber so deutlich wie bedeutsam kund
gibt, braucht wohl nicht noch ausfiihrlich ,bewiesen“ zu werden;
sie muss jedem in die Augen fallen, der auch nur oberflachlich
die beiden QGestalten betrachtet. Wohl aber muss der scheinbare
Widerspruch aufgelost werden, wie er in dem ,, Wankelmut* Lysens
im Gegensatz zu Holofernes’ riicksichtslosem Zuschreiten auf sein
Ziel zu Tage tritt.

Lys fiihlt sich nicht gebunden, weder an ein Sittengesesetz,
noch an den hoheren Willen einer Gottheit, sein Wille ist’s, den
er durchzusetzen sucht; handelt er doch nach seinem Wort: ,Ich
bin frei und Herr meines Willens gegen jedes Frauenzimmer so-
wohl, wie gegen alle Welt,“ aber eben da dieser Wille sich dem
Triebleben unterordnet, macht er den Eindruck eines Wankel-
miitigen auf Heinrich und muss ihn machen, weil dieser, sein
ganzes Streben streng auf die ideale Vorstellung von seinem Selbst
gerichtet, den Freund mit seinem MaBe misst. So erklart sich,
dass er dessen Haltung schliellich als ,trivialste Selbstsucht und
Riicksichtslosigkeit“ beurteilt und verurteilt und zugleich den ,trost-
losen Atheismus“ als die Quelle aller Treulosigkeit schmaht: ,Wo
kein Gott ist, da ist kein Salz und kein Halt!* Allerdings hat
nun Lys auch keinen Gott, gibt er sich doch mit der Ausrottung des
Gottesgedankens viel Miihe; aber nicht im ,Atheismus“ schlecht-
hin ist die Ursache seiner Haltlosigkeit zu suchen, sondern in
seiner sinnlichen Natur. Er spricht die Wahrheit, als er den Vor-
wurf Heinrichs zuriickschldgt: ,Lass den lieben Gott aus dem
Spiele, der hat hier ganz und gar nichts zu schaffen! Ich ver-
sichere dich, ich wiirde mit ihm wie ohne ihn ganz der gleiche
sein! Das hdngt nicht von meinem Glauben, sondern von mei-
nen Augen, von meinem Hirn, von meinem ganzen korperlichen
Wesen ab!“ Der Atheismus ist nur der religiose, oder wenn

34



man will, irreligiose Ausdruck seines ,Wesens“. ‘Nicht weil er
Gott im Himmel leugnet, sondern weil er sein ewig wandelbares
Ich zum Gotte macht, ist er ,gottlos und das unter den durch
Feuerbach gegebenen religiosen Gesichtspunkten, die hier ganz
gewiss tiefer in das ganze Problem fithren als die christliche An-
schauung von ,Gottlosigkeit“, die jedenfalls nur jene bereits
gemissbilligte schiefe Auffassung dieser so interessanten Gestalt
begiinstigen wiirde. Halten wir uns hier darum an Feuerbach,
vor allen Dingen an das, was er im sechsten Kapitel des Wesens
des Christentums sagt: ,Der Ir- oder Nichtreligidse erscheint,
wenigstens dem Religiosen, als ein subjektiver, eigenmdchtiger,
hochmiitiger, frivoler Mensch, aber nicht deswegen, weil diesem
nicht auch an sich heilig wire, was jenem heilig ist, sondern nur
deswegen, weil das, was der Nichtreligiose nur in seinem Kopfe
behdlt, der Religiose auBer sich als Gegenstand und zugleich iiber
sich setzt, daher das Verhéltnis einer f6rmlichen Subordination
in sich aufnimmt.“ Hier sind der religidse Gottglaubige und der
religiose Gottlose sich gegeniibergestellt; Lys nun ist weder der
eine, noch der andere, sondern ist irreligioser Atheist. Wahrend
der Religiose, um in Feuerbachs Denkweise fortzufahren, sein
tdaglich sich wandelndes sinnliches Ich seinem ,,Wesen“, das heiBt
der Idealvorstellung von seinem eigenen Selbst, unterwirft, ldsst
Lys ein solches subordinierendes Verhdltnis des Ichs zum Wesen
in seinem Selbstbewusstsein nicht zu; das verrdt auch das gelegent-
liche, merkwiirdig einsichtsvolle Eingestdndnis, ihm fehle es an
-frommheit oder Frommkeit“, das offenbart ferner sein ganzes
Tun und Lassen. So erklidrt sich auch, weshalb der griine Hein-
rich in Lysens Dasein keine leitende Idee entdecken kann, wes-
halb er diese Lebensart als moralisch verwerflich empfindet; stellt
sie sich ihm doch ,als riicksichtsloser Wankelmut dar, der zu
einer Art frechen Kiihnheit wurde“.

In Holofernes steigert sich diese gleiche Ideelosigkeit zu ver-
messener Selbstvergotterung empor, die ,jenseits von Gut und
Bose“, in der eigenen Brust das MaB aller Dinge, das Gesetz
alles Handelns sucht. Auch hier beruht die Gottlosigkeit nicht
etwa darin, dass Holofernes die Gotter hohnt und verwirft, son-
dern in einem Mangel an Zielstrebigkeit, welche dem ewigfliich-
tigen Sein Halt und wegsichere Entwicklung verbiirgt. Holofernes,

35



ohne Ziel und Endzweck, verfdllt somit mit gleicher Notwendigkeit.
dem gleichen ,Wankelmut“ wie Lys. Der Holofernes von gestern
ist nicht der von heute und wills auch gar nicht sein, da er
nicht zu den Toren gehOren mag, die in feiger Eitelkeit vor sich
selbst niederfallen und einen Tag immer zum Narren des andern
machen: ,Ich haue den heutigen Holofernes lustig in Stiicke und
gebe ihn dem Holofernes von morgen zu essen.“ Keineswegs
ist der Begriff ,Wankelmut* in dem trivialen Sinne von Charakter-
losigkeit zu verstehen; denn Holofernes ist eine viel zu groBe,
Lys eine viel zu tiichtige Natur, als dass sie je verkommen konnten.
Es soll damit nur der vollige Mangel eines selbstbewussten Wil-
lens zur Entwicklung getrofien werden. Mag auch Wankelmut
und Wandelsucht zeitweilig eine Entwicklung vortduschen: sie ist,
am Ende aller Entwicklung, doch immer nur der spielerisch-
launenhafte Ausdruck einer gewissen Vollkommenheit. Lys'und
Holofernes sind ,fertig“; wie inbriinstig sehnt sich dieser nach
etwas ,Neuem*“ und Lys ,kann schon alles, was er will“.
Solche Vollkommenheit kann vom Egoismus zur Welt keine
anderen Beziehungen unterhalten als die des Zweifels, des Hohnes,
des Ekels. Darum ergeht sich Holofernes auf seiner eisigeinsamen
Hohe in schauderhaftem Spott iiber die verdchtliche Welt, iiber
seinen erbdrmlichen Herrn und zuletzt, was iubrig bleibt, sich
selbst; darum wiinscht er sich, zu ewiger Langerweile verdammt,
nur noch einen wiirdigen Feind, mit dem er gemeinsam sterben
kann. Darum steht Lys, ein malerisches Genie, ohne Ehrgeiz
am Ende seiner Kiinstlerlautbahn voll Blasiertheit, die in melan-
cholisch - skeptischen Weltbetrachtungen iiberflieBt. Auch nach
dieser Seite seines Wesens hin geben seine Malereien Aufschluss.
Sei's nun der Salomo, der sowohl das hohe Lied gedichtet als
geschrieben haben musste: ,Alles ist eitel unter der Sonne“, sei
es das Portrdt Hamlets, der wie Salomo die verhiillten melan-
cholischen Ziige des Malers trdgt oder sei es zum dritten die
Bank der Spotter, die bei unverwiistlicher Gesundheit ,unver-
kennbare Hoffnungslosigkeit auf den Stirnen und um den Mund-
winkeln mit unabwehrbarem Durchdringen jede Selbsttduschung,
Halbheit, Schwirmerei, jede verborgene Schwiche, jede unbewusste
oder bewusste Heuchelei“ des Betrachters ans Licht zogen. Des
fernern enthélt ja ‘auch das Skizzenbuch eine ,,Welt der Schonheit

36



und zugleich der Verspottung“. Uberflutet wird des Holofernes
Weltekel, Lysens Blasiertheit immer wieder von der Begierde.
Allerdings aduBert sich in der Unersittlichkeit, mit der sie von
Genuss zu Genuss schweifen, zugleich die Sehnsucht, innigere
‘Beziehungen zum Mitmenschen zu finden als die, so in der Ver-
achtung liegen. Holofernes und Lys haben im Liebesgenuss
keinen tieferen und wahren Genuss der Liebe, weil sie das Weib
lieben wie ,Essen und Trinken“, weil sie in ihm, ohne vom
eigenen Ich etwas hingeben zu kdnnen, nur den Gegenstand der
Lust schétzen, so lange die Lust sie reizt. Erst Judith gibt dem
stolzen Herrn der Welt eine Ahnung davon, dass das Weib etwas
Hoheres sein konne als ein wertloses Objekt des Genusses; erst
Rosalie erscheint Lysen als die Frau, an die er sich dauernd
fesseln konnte. Aber Holofernes dringt durch die Ahnung vom
Werte des Mitmenschen zu einer freimiitigen Anerkennung des-
selben nicht hindurch, sondern gebraucht das Weib, das er neben
sich hatte achten konnen, wie eine beliebige Lagerdirne, schdndet
in ihr nicht nur ihr Geschlecht, sondern die ganze Menschheit
und hierin liegt seine groBe Schuld. Lys dagegen missachtet,
von leidenschaftlichem Begehren angestacheln, die Liebe zwischen
Rosalie und seinem Freunde Erikson und iiberldsst im gleichen
Atemzuge Agnes, nachdem er in ihr Hoffnungen erweckt hat,
ihrem Schicksal; hierin liegt seine geringere, aber doppelte Schuld.
Heinrich, dem der stille Jammer des verratenen Midchens tief
ins Herz schneidet, kann nicht begreifen, wie man mit so schno-
der Leichtfertigkeit iiber ein Menschenschicksal hinwegschreiten
kann, nur weil man lastiger Fesseln ledig sein will. Treue und
Treuehalten kann er sich, ganz im Banne seiner sich selbst ge-
treuen Natur, so wenig als Liebe aus dem Leben hinwegdenken.
Lysens Riicksichtslosigkeit beunruhigt ihn daher wie eine ,un-
heimliche Naturerscheinung“ und er ,leidet unter dem Eindruck,
mit welchem man im Traume einen Sinnlosen sich in den Ab-
grund stiirzen sieht“.

Die Krait, mit der Lys von Agnes weggerissen und zu Rosalie
hingezogen wird, ist — freilich nur auf Seiten Lysens -— der
gleiche ungestiim elementare Trieb, welcher die beiden Titanen
in Hebbels Drama zusammenfiihrt. Rosalie spielt im Schicksale
Lysens auch die gleiche Rolle wie Judith in dem Holofernes';

37



beide ,bedeuten“ das Weib als Ergdnzung des Mannes. Diese
Sehnsucht nach Ergdnzung des eigenen reichen Selbstes redet
verhohlen aus Lysens Bild, auf dem er dem Salomo, als einem
idealisierten Lys, die KoOnigin von Saba gegeniibergestellt hat,
denn diese ,war als Weib, was er als Mann“. In der als Venus
gekleideten Rosalie entdeckt er nun plotzlich das alleinzige, seiner
Liebe wiirdige Weib. Er selbst gesteht, ,erst durch ein Weib
von solcher Reinheit von allem eigensinnigen, kranklichen und
absonderlichen Beiwerke, durch ein Weib von so unverwiistlicher
Gesundheit, Heiterkeit, Giite und Klugheit, wie diese Rosalie,
konnte er fiir immer gefesselt werden“, wahrend das ,Naturspie|“
Agnes mit einemmale zu einer ,vergdnglichen Spezialitat* herab-
sinkt. Rosalie scheint auch geradezu bestimmt zu sein fiir einen
schonheits- und genussfrohen Kiinstler wie Lys; lebt die junge
Witwe doch gleich ihm ein ruhevolles, harmonisches, von keinen
Sorgen gestortes Leben. ,Mit den leichten und doch starken
Schranken ruhiger Absichtslosigkeit, ja Resignation hat sie sich
umgeben, um jeder Reue bringenden Ubereilung und Gewaltsam-
keit aus dem Wege zu gehen, wahrscheinlich aber doch mit dem
Vorbehalte entschiedener Wahl, sobald die rechte Stunde kdme“.
Rosaliens Leben hat also ein Ziel und kann es haben, weil —
in dieser Auffassung von der Bestimmung des Weibes gehen
Keller und Hebbel einen Weg — die Ehe das Weib so ausfiillt,
wie den Mann der Beruf; Lys aber hat, obwohl er Maler ist
und malt, keinen Beruf, denn er arbeitet ohne jede Liebe zu
seiner Kunst. Lysens Resignation und Absichtslosigkeit stimmen
darum mit dem Seelenzustand jener schonen Frau nur ganz ober-
flichlich, nicht in Wahrheit iiberein; denn trotz seines welt-
maénnischen Geschickes, dem Leben die besten Geniisse abzu-
jagen, hat er doch niemals Ruhe, immer ist er ,mit allen Hunden
gehetzt“. Dagegen lebt Rosalie in einer ,schonen Sicherheit®
und das ohne Verzicht auf heiteren Lebensgenuss. ,Schén und
reich, sind beide gleich,“ sagt zwar die Welt, aber sie soll nicht
Recht haben, denn nicht Lys, sondern Erikson ist der Auserwihlte,
da Rosalie beim ersten Blick an ihm jene ,ruhige Sicherheit“
bemerkt, die auch ihr harmonisches Dasein bestimmt. So stehen
den gottlosen Naturen Holofernes und Lys die gotterfiillten Ju-
dith und Rosalie gegeniiber; die Kellersche Gestalt gotterfiillt im

38



Sinne von Feuerbachs Humanismus, der die Gottinnigkeit des
religiosen Gemiites in ihre psychologische Wurzel, die ,Seelen-
ruhe“, zuriickverlegt. Lys in seiner ,Verblendung® und ,leiden-
schaftlichen Verirrung“ ahnt freilich nichts von dieser ruhevollen
Sicherheit, in welcher sie, Eriksons und der eigenen Liebe gewiss,
den Treulosen ,mit unwiderstehlichem Léacheln zu klugen und
zuversichtlichen Redensarten verlockt“, so dass er, mit plotzlicher
Entschlossenheit ihre Hande ergreifend, ihr ,seine ernste und
heilige Liebe erkldrt und sein Lebensgliick und seine Ruhe“ von
ihr fordert, die einzig sie ihm geben koénne. Zum erstenmal
vielleicht in seinem Leben fiihlt sich Lys von einem andern Men-
schen abhdngig und muss sich darum bequemen, von seiner ein-
samen Hohe herabzusteigen. Er zeigt sich da zweifellos von
einer menschlicheren Seite als Holofernes in seinem glihenden
Entbrennen fiir Judith, doch féllt Lys in seiner dreisten Liebes-
erkldrung rasch in den prahlerisch-selbstbewussten Ton, der ge-
rade Holofernes charakterisiert. ,Sie sei das Weib der Weiber,
die gottliche Frau, die immer nur einmal in der Welt sei, schon
und hell und heiter, wie der Stern der Venus, klug und giitig
und nur sich selber gleich. Er wisse jetzt, warum er sich in Irrsal
und Wankelmut umgetrieben, indem er das Beste geahnt und
gesucht, aber nicht habe finden kédnnen; aber nun habe er auch
die unerbittliche Pflicht und das unverduBerliche Recht, es zu er-
ringen. Keine Riicksicht diirfe ihn hindern, in so entscheidender
Stunde den Schritt iiber die schwanke, schmale Briicke zum Dasein
zu tun und ihr das ungeteilte und ganze, von keinen Zuféllig-
keiten getriibte Leben anzubieten, ein Leben, das die Notwendig-
keit, nicht die eiserne, sondern die goldene, selbst sein wiirde.
Denn es sei nicht moglich, dass irgend ein Lebendiger sie so zu
kennen und zu wiirdigen vermoge, wie er; das filhle er untriig-
lich und gliithend, wie ein lohendes Feuer, eine Glut, die zugleich
ein Licht des Urteils sei, das gegenseitig sein miisse.“ Da erfahrt
der stirmisch Werbende, was er sich halb gedacht, die Verlobung
Rosaliens mit Erikson, aber diese Tatsache kann sein aufgeregtes
Begehren nicht beruhigen. ,Das tut nichts!“ ruft er aus: ,Die
rechten Schicksalswendungen gehen iiber dergleichen hinweg, wie
der Morgenwind iiber das Gras! Vor dem Entschlusse von heute
muss der verjahrte Willen von gestern erbleichen.* ,Nein!“ er-

39



widerte sie mit Kopfschiitteln und scheinbar trauriger Verlegen-
heit, ,ich gehoére zu dem Geschlechte derer, die Wort halten; ich
kann nicht anders, ich gehore zum Grase!“ Und sogleich macht
sie in spottender Schalkhaftigkeit den Vorschlag, gern wolle sie
mit ihm in eine platonische Seelenfreundschaft eingehen, sobald
nur das beruhigende Alter die rechte Weihe dafiir gebracht habe.
Da endlich merkt der ,Konig von Babylon oder Ninive* in all
seiner Herrlichkeit, dass die reizende Frau die ganze Zeit nur ihr
Spiel mit ihm getrieben hat, ein Spiel, wie es ernsthaiter, grau-
siger die Judith mit Holofernes treibt. Er selbst empfindet das,
setzt er doch ihren Liigen ein verwundertes: ,Weib, es kommt
mir vor, als ob du mit mir spieltest® entgegen; aber er wiirde
sich selbst beleidigen, wollte er ihr ernsthaft Glauben schenken.
Darum glaubt er auch nicht die furchtbar-deutlichen Wahrheiten:
oLerne das Weib achten! es steht vor dir, um dich zu ermorden®,
erkennt nicht die tiefe Wahrheit, die in den Worten Judiths liegt:
»,Du trotzest auf deine Kraft. Ahnst du denn gar nicht, dass sie
sich verwandelt hat? Dass sie dein Feind geworden ist?“ Das
kommt ihm nur wie eine erheiternde Neuigkeit vor. Er fiihlt, seine
Kraft hat kein Ende, es sei denn in der Vernichtung und die wird
ihm denn auch durch die Hand des edelsten Wesens, das seine
Kraft je vernichtet hat. Den Verrat Lysens an Agnes récht
Heinrich und sticht (in diesem Zusammenhang ist die erste Form
des Romans maBgebend) dem Freunde mit dem schlechten Rechte
der Selbstgenugtuung den StoBdegen in die Brust. Rosaliens
Richteramt hatte schon vor dem wie vernichtet zusammengesun-
kenen Lys ein Ende genommen. Das morderische Schwert ge-
hort nicht in ihre Hand, da sie nicht geschdndet, sondern sieg-
reich aus dem Kampie mit dem begehrlichen Manne hervorge-
gangen ist. So bliht ihr, wahrend der Judith aus der Verleug-
nung ihrer weiblichen Natur im Mannesmord ein tragisches
Schicksal erwichst, als dem holden Abbild der Aphrodite ein
gliickliches Los in der Ehe mit Erikson. Auch dieser verschmiht
eine blutige Genugtuung, obwohl er hierzu ein viel hoheres Recht
als Heinrich besdBe und begniigt sich in médnnlicher Gemiitsruhe
mit der, die in dem Vorwurf liegt: ,Aber, nérrischer Kauz, wer
wird denn seinen Kameraden die Brdaute wegschnappen!“ ,Dal“
sagte Lys mit Lippen, die nicht nur von Reue und Verlegenheit,

40



sondern auch ein wenig von Herzenstrauer verbittert schienen,
da hab’ ich’s nun! Das ist die Folge, sobald man sich einmal
selbst hingibt. Nun erfahr’ ich, wie es tut, wenn einer in die
Verbannung geht. Ich wiinsch euch iibrigens Gliick!“

Hier endlich 16st sich Lysens egoistischer Drang in Resignation
auf. Holofernes hatte die Wahrheit aus Judiths Munde, dass alle
Kraft in der Uberspannung zur ,Schwiche“ umschldgt, nicht an-
genommen; mit seinem Tode besiegelt er sie, ohne dass sie noch
in sein Bewusstsein fallen kann. Lys dagegen wird seine ,,Schwédche*
inne, hat plotzlich die Empfindung von ,der dunklen und leeren
Stelle in seinem sonst so reichen Wesen“. Und dunkel und leer
ist’s in ihm da, wo neben dem Eigen-Ich des Néchsten Ich Sitz
und Stimme beansprucht, im Gewissen. Lys ist kein Lump, so
wenig als Holofernes ein Bosewicht, bei aller Gewissenlosigkeit
schiitzt sie ihr reiches Wesen vor dem Gemeinen. Ihr starkes
Ich achtet freudig alles Edle und Hohe der Welt und mit dem
dleichen Ich verletzen und vernichten sie’s, eben weil kein Ge-
wissen, in dem der Mitmensch seine Lebensanspriiche geltend
macht, dem ewig begehrlichen Ich einen Damm entgegensetzt.
Allerdings fadllt durch Lysens zages Verhalten zu Agnes ein Schein
schweigsamer Achtung vor dem schwachen Mitgeschopf auf seine
glanzende Selbstsucht. Als Heinrich vor dem Bilde des Madchens,
gerithrt von ihrer elementaren Unschuld, ausrief: ,Der tun Sie
aber kein Leid an!“ (und angesichts all der gedemiitigten Frauen-
wesen in dem Album hat diese Bitte gute Griinde), da hatte Lys
die Bitte mit lachendem Oho! an seinem Willen, auch diese Bliite
wie alle andern zu brechen, zundchst abgleiten lassen; doch ist
er von der Hilflosigkeit und unschuldigen Schoénheit des Mad-
chens so ergriffen, dass er, anstatt eine der friiheren Liebeleien
einzuleiten, sogar in einen ehrenhaften, ernsten Verkehr hinein-
gerdt; fir lange Zeit freilich nicht, dann iiberldsst er gewissenlos
das Midchen seinem Schicksale. Immerhin handelt Lys zuweilen
noch unter dem geheimen Zwang eines nicht vollstindig erlosche-
nen Gewissens; kann ja der um so vieles titanenhaftere Holo-
fernes auch nicht den Schrei der getretenen Menschheit in seiner
Brust so ersticken, wie er's in seinem Selbstbewusstseinsrausche
zu konnen vermeint. Denn wenn er sich seinen dereinstigen
Untergang auch als einen letzten Triumph ‘iiber die Menschheit

41



vor die Augen stellt, indem er sich lachend all denen preisgibt,
die er je gefoltert hat, um sich, der Gefolterte, dann erst recht
iiber die eigene Qual zu erheben und von neuem zu donnern:
»Kniet nieder, ich bin euer Gott!“, so beweist gerade diese eitle
Vorstellung eines ,gewissenlosen“ Unterganges, dass noch ein
Gewissensrest zu tilgen ist, ehe sie Wahrheit werden kann. Jeden-
falls wirkt hinter diesem schrecklichen Phantasiebilde der bren-
nende Wunsch, kein Gewissen zu haben und damit Gott zu sein.
Denn so viel ist klar, zum ,MaB der Menschheit®* kann der
Mensch sich nur ausdehnen, indem er, jedes andere MaB in sich
tilgend, sich selbst als MaB setzt. Wir begegnen hier bei Hebbel
der Feuerbachschen Anschauung vom Gewissen als ,dem andern
Ich im Ich®. ,Das bose Gewissen,“ sagt letzterer, ,ist nur der
in den Eingeweiden meines eigenen Gliickseligkeitstriebes wiihlende
verletzte Gliickseligkeitstrieb des andern. Was ich dem andern
angetan, das tue ich nun an seiner Statt mir selbst an.“
Vergegenwartigt man sich dagegen die recht seltsame An-
schauung Nietzsches vom ,schlechten Gewissen“ als einer Folter
des Ichs nicht durch die verletzte, sondern die verschont ge-
bliebene Menschheit, so wird man, wenn man hierbei nicht an
eine Verstellung des Sachverhaltes sowohl, wie des Sachwalters
glauben kann, sich doch hiiten, bei dem Problem des Gott-
menschen, an dem seit der Romantik jede Generation gearbeitet
hat, den Namen Hebbels ohne kritische Bedenken so dicht neben
den Nietzsches zu setzen, wie es meistens geschieht. Was Holo-
fernes mit dem ,Ubermenschen® gemein hat, Stolz, Grausamkeit,
Harte, AnmaBung, das alles liegt so an der Oberflache, dass es
nicht viel bedeutet; denn alle jene Wesensziige sind schon mit
der seelischen Grundform ihres Wesens, dem Egoismus, gegeben
und sind nur dessen weitere Ausprdagung im einzelnen. Aus diesem
Grunde steht auch der ,Einzige* Stirners, der doch nur das in-
dividualistisch-egoistische Prinzip in seiner Menschwerdung dar-
stellt, dem , Ubermenschen“ Nietzsches so briiderlich nahe, ob-
wohl ihm Blut und Lebenswirme vollstindig abgehen. In einem
Vergleiche des Holofernes mit dem Ubermenschen kann daher
der ,Egoismus“ nur die Grundlage abgeben, der Gehalt an ver-
senkter Lebensanschauung tritt mit einer vergleichenden Unter-
suchung der beiden Charaktere noch nicht heraus, sondern erst

42



mit der Betrachtung ihres Schicksals. Nietzsche erwartet vom
Ubermenschen das Leben, bei Hebbel erleidet er den Tod. Der
tragische Tod an sich bedeutet innerhalb der Hebbelschen Kunst-
und Lebensanschauung noch keine Verwerfung des Untergehenden
als Mensch und Individuum, die ,,Agnes Bernauerin“ sei des Zeuge;
aber zu dieser Auffassung des Tragischen war der Dichter der
Judith noch nicht voéllig hindurchgedrungen, zum mindesten hat
sie sich in seinem Jugenddrama noch nicht in vollkommener
Klarung abgesetzt. Die frevlerische Schandung des Mitgeschopies
durch Holofernes, obwohl er es achten kann und muss, ist Siinde
in viel engerem Sinne als das Vergehen des Kandaules oder
selbst des Herodes. Und der gewissenlose Egoismus dieses
,Ubermenschen® ist eine Ausschweifung, an der die ,Menschen®
in den spdteren Dramen Hebbels selbst mit der riicksichtslosesten
Verfechtung ihrer egoistischen Rechte doch nimmermehr teilhaben.
Einen Herodes kann die Erde ertragen, einen Holofernes nicht,
weil er das MaB der Menschheit stort und zu zerstoren droht.
Allerdings bedeutet nun der Holofernes als kiinstlerische Schopfung
eine Erlosung des Dichters, eine reinigende Erlésung aber erst
mit seinem tragischen Untergang. Nietzsches ,Ubermensch“ da-
gegen hat als ,,Erlésung“ einen anderen psychologischen Ursprung,
wie ethisch betrachtet eine ganz andere Bedeutung. Er ist eine
»VerheiBung®, mit der Nietzsche seinem matten Egoismus das
sichere Gefiihl ethischer Berechtigung einfloBen wollte, wédhrend
Hebbel in der tragischen Vernichtung seines Ubermenschen seinen
starken Egoismus bandigte.

Kellers Verhiltnis zum Ubermenschenproblem ist im wesent-
lichen durch seine Stellung zu Feuerbachs Humanititsideal be-
dingt. Dieses aber hat im Griinen Heinrich Leib und Leben
erhalten im Helden Heinrich, indes Lys ihm lediglich zur Folie
dient. Das Ziel des Feuerbachschen Humanismus ist nicht der
,Ubermensch*, der die Menschheit aufsaugt, sondern der Mensch,
der aus und an und mit der Menschheit wachsend ,wahrer, voll-
kommener Mensch“ zu werden sich bemiiht. Und diesem Ideale
sucht Heinrich, indem er in unverbriichlicher Treue gegen sich
selbst den Forderungen seiner edelsten Triebe gehorcht, zu ge-
niigen. Seinem Widerspiel Lys fehlt, um es nochmals kurz zu
wiederholen, zum ersten dies sittliche Streben, fehlt zum andern

43



die Achtung vor der Menschheit, die als Korrelat im menschlichen
Gewissen neben die Eigenverehrung treten muss, soll nicht diese
sich zu maBloser Selbstvergdtterung verzerren, wie dies an Lys
eben offenbar wird. In der spéteren Fassung des Romans ldsst
der Dichter an Lys nicht nur den Tod voriibergehen, sondern
ihn auch durch ,ein Schwanken seines Wesens“ zur Zielstrebig-
keit kommen, die ihn nun zu jenem ,Gott* hinfiihrt, den Feuer-
bach und die dlteren deutschen Mystiker in der bewussten Pflege
und Entwicklung des Charakters erblicken. Dieser Gedanke, dass
der religidse Mensch in der sittlichen Ausgestaltung seines Selbstes
schon auf Erden des Gottlichen teilhaftig wird, ists, der sich durch
nahezu alle Dichtungen Kellers zieht. Auch Hebbel hat ihn un-
zweifelhaft als einen religiosen empfunden, bekennt doch schon
der Vierundzwanzigjahrige: ,Das ist des Menschen letzte Aufgabe,
aus sich heraus ein dem Hochsten, Gottlichen gemidBes zu ent-
wickeln und so sich selbst Biirge zu werden fiir jede seinem Be-
dirfnis entsprechende VerheiBung“. ,Wenn,“ heifit es darum
spdter, ,ein universeller, alles umfassender und beherrschender
Mensch geboren wird, so geht ein Wollustgefiithl durchs Weltall.“
Holofernes, auf den in der Regel dieser Ausspruch seine Nutz-
anwendung findet, ist dieser umfassende Mensch nicht; denn er
umfasst nicht alles. Er ist, Hebbels Worte zu gebrauchen, eine
»ungeheuerliche Individualitat“, die ,alles, was sie ahnt, zu sein
glaubt“, also das unendliche Wesen Gottes sich auch nur vindi-
ziert, weil sie es in der eigenen Unzuldnglichkeit ,ahnt“.

Nicht diese ungeheuerliche Individualitdt, nicht der ,Uber-
mensch*, der die Herde erdriickt, sondern das groBe Individuum
im Einklang mit der Gesellschaft ist das Ideal Hebbels. Keller
teilte, seiner demokratischeren Natur zufolge, nicht die Missachtung
des Aristokraten Hebbel fiir die Masse; aber darum erscheint ihm
nicht minder als Menschheitsziel der groBe und tiichtige Mensch,
der in seinem Volke lebt und schafit. Vom Ubermenschentum
eines Nietzsche oder Stirner schied er sich noch als Sechzigjahriger
ausdriicklich: ,Der Satz Ludwig Feuerbachs: Gott ist nichts anderes
als der Mensch! besteht noch zu Recht; aber eben deshalb kann
man nicht sagen: Der Mensch ist Gott! insofern das zweite Substan-
tivum nun doch wieder etwas GroBeres ausdriicken soll als das erste.“

WEINBOHLA HANS DUNNEBIER

ooo
44



	Der Übermensch bei Gottfried Keller und Friedrich Hebbel

