
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: Das Land-Erziehungsheim als Versuchsstätte der neuen
Erziehungsrichtung [Schluss]

Autor: Ferrière, Adolphe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS LAND-ERZIEHUNGSHEIM ALS
VERSUCHSSTÄTTE DER NEUEN

ERZIEHUNGSRICHTUNG
(Schluss)

III.
DIE MORALISCHE ERZIEHUNG IN DER NEUEN SCHULE

Wenn es zutrifft, dass die Erziehung eine Entwicklung der
guten Anlagen eines jeden Kindes ist, so ist es leicht aus dieser
Formel die meisten Methoden abzuleiten, welche bei der moralischen

Erziehung in Anwendung zu kommen haben. Doch bevor
man von den Methoden spricht, muss man sich über das Ziel
klar sein, das man erreichen will; und dieses Ziel ist schon in
unserer Definition der moralischen Erziehung enthalten : sie strebt
weder eine Berücksichtigung aller Neigungen des Kindes an, noch
eine erzwungene Anpassung seiner Natur an ein rein äußerliches
Ideal, das man sich a priori als dasjenige der menschlichen
Vollkommenheit zurecht gelegt hat. Wenn wir versprechen, die jungen

Wesen so zu erziehen, dass sie ganze Menschen werden,
maßen wir uns nichts an ; wir leiten sie nur dazu an, ihre Kräfte
auf die Entwicklung ihrer angeborenen Fähigkeiten zu konzentrieren,

damit sie dem Leben als starke, ehrliche und zuverlässige
Wesen gegenüberstehen, Menschen von Herz und Willen werden.

Die auffallendste Eigentümlichkeit der neuen Schule—insbesondere

der Schulen des Dr. Lietz und jener, die von ihm beein-
flusst sind — ist die große Freiheit, die den Schülern gegeben
wird; die Erziehung ist dort in Wahrheit eine Erziehung in Freiheit

und für die Freiheit. Doch ist hierbei unter Freiheit nicht
die Ausschaltung jeder äußerlichen Beschränkung des Willens zu
verstehen, sondern im Gegenteil die Befreiung des Besten, das
im Individuum schlummert, die Herrschaft über die minderwertigen
Neigungen seines Wesens. In diesem Sinne wird jene Freiheit
nicht erworben, sondern sie muss erobert werden. Ein Kind,
das man fortwährend vor jedem möglichen Fehler zu schützen
sucht, welches niemals weder die Versuchung noch den Sieg über

734



sich selbst, niemals Reue oder die Freude an der eigenen Guttat
kennen lernte, wird ganz auffallend unfähig zu einem starken
Wollen sein: außerhalb der gewohnten Bevormundung steht es
dem Leben hilflos und ängstlich gegenüber; früher oder später
wird es allen Irrtümern und Fehlern zum Opfer fallen. Der aber,
der von Jugend an nur sich selbst und seiner Pflicht verantwortlich

war, der auf sein eigenes Wagnis hin alle Folgen seiner
Fehler auf sich nehmen und die Freude am Siege auskosten
konnte, der, selbst geliebt, auch seinerseits lieben gelernt hat und
dem Gelegenheit gegeben wurde, zum Besten derer, mit denen

er lebte, ein wenig von seiner Zeit und seinem Herzen zum Opfer
zu bringen, wozu das tägliche Leben so reichliche Veranlassung
bietet — wird dieser, dem wirklichen Leben gegenübergestellt, sich

so leicht von dem Wirbel wertloser Freuden hinreißen lassen?
Wird er nicht vielmehr als Kenner der wahren Lebenswerte es

verstehen, sich mit Liebe den großen und edlen Aufgaben der
Wahrheit, der Gerechtigkeit und der Kunst hinzugeben?

Aber, sagt man vielleicht, das Kind ist noch nicht reif für
dieses Leben der Freiheit. Wie der Schmetterling wird es sich
die Flügel an der Flamme der Wirklichkeit verbrennen und sein
Leben lang verkrüppelt bleiben. — Meine Antwort ist die: wäre
das Kind schon ein reifes Wesen, wäre keine Erziehung nötig.
Ebenso wie die Mutter ihren Säugling so lange auf den Armen
trägt, als das Kind noch nicht laufen kann, so muss die Autorität
des Erziehers und der Gehorsam des Kindes der Ausgangspunkt
der Erziehung sein. Der große Fehler der jetzigen Erziehung
besteht in der zu langen Dauer dieser autoritativen Erziehung.
Aus der Überängstlichkeit, mit der man das Kind vor jedem
Fehler und damit auch vor jeder Erfahrung bewahrt, enthält man
ihm auch die wichtigsten Elemente der Erziehung vor: nämlich
gerade die nötige Erfahrung von Gut und Böse. Jene Erziehungsweise

zwingt dem Kinde Gewohnheiten auf, vergisst aber, es dahin

zu bringen, sich dieselben auch wirklich anzueignen ; der junge
Mensch, dem es nicht klar ist, warum das Gute gut und das

Schlechte schlecht ist, oder der es nur mit seiner Intelligenz er-
fasst hat, ist jedenfalls schlecht gegen die Zufälligkeiten des Lebens

ausgestattet. Das Kind muss natürlich gehorchen. Aber neben
den Befehlen wird eine weitschauende Erziehung dem Kinde sehr

735



bald solche Ratschläge geben, die es befolgen kann oder nicht.
Später werden die Vorschriften auf das allernotwendigste
beschränkt und an ihre Stelle tritt die feststehende, vorausschauende
und anerkannte Autorität des Gesetzes, welche für die soziale
Ordnung und die Rechte der Individuen unbedingt notwendig ist.
Die einzigen Fälle, in denen das Kind jetzt noch einem persönlichen

Willen zu gehorchen hat — und nicht nur dem Gesetz
und seinem Gewissen allein — sind jene, wo es von einer größern
Gefahr, die es nicht voraussehen kann, bedroht ist, oder wo ihm
anderseits eine Billigung erst in vielen Jahren bevorsteht, von der
es noch nichts weiß. Nur auf diese Fälle hat sich eine persönliche

Autorität zu beschränken. Und sie muss sich zudem auf
wirkliche Liebe gründen. Weiterhin sollte der Erzieher nie mehr
fordern, als das, was zu erlangen er sicher ist. Auf diese Weise
wird die Autorität niemals eine Last sein noch ein Hemmnis,
dem man auszuweichen sucht, sondern sie ist vielmehr eine
natürliche Stütze, die der Wissende dem noch nicht Wissenden
darbietet.

Dass nicht alle Kinder sich zu dieser freien Erziehung eignen,
ist einleuchtend. Doch jedes normal veranlagte Kind muss früher
oder später dahin kommen, sich selbst zu leiten. Was aber jene
Kinder betrifft, die durch eine nervöse Störung unfähig sind, sich
selbst zu erziehen, oder die durch ihre Verstocktheit, Lügenhaftigkeit

und Mangel an Gemüt und moralischem Empfinden dem
moralischen und normalen Leben der kleinen Gemeinde zur
Hemmung werden und die nicht nur den Korpsgeist der Schule
nicht verbessern, sondern vielmehr ihn herabzudrücken geneigt
sind — diese müssen zum Besten ihrer Kameraden der Schule
fern gehalten werden. In Bedales wird jedes Kind für sechs

Monate auf Versuch angenommen. Es weiß das selbst. Es hat
seinen Platz zu erobern und sich seiner würdig zu zeigen. Das

ist eine ganz vorzügliche Maßnahme, und jede Anstalt, die sich

selbst respektiert, sollte sie beobachten. Für die Erziehung
abnorm veranlagter oder einfach nur schwieriger Kinder gibt es

besondere Schulen, die von Ärzten und Psychiatern geleitet
werden.

Das charakteristische Merkmal der neuen moralischen Erziehung

ist also: durch die Freiheit für die Freiheit. Die praktischen

736



Konsequenzen für diesen Grundsatz sollen später erörtert werden ;

stellen wir vorerst fest, dass die moralische Erziehung verschiedene

Grade umfasst. Man kann direkt, aber auch indirekt durch
den Einfluss des geistigen Schullebens auf das Kind einwirken ;

und endlich kann das stoffliche Milieu an sich einen Einfluss auf
das gesellige Milieu ausüben und so zur moralischen Erziehung
der Kinder beitragen.

Unter dem stofflichen Milieu verstehe ich das, was Ellen Key
„die Sphäre der Schönheit" nennt. Man begreift, wie groß der
Einfluss der Umgebung ist, wie viel leichter das Gute im Rahmen
der Ruhe, Schönheit, Ordnung und Harmonie zur Ausführung
kommt, als in einem schmutzigen Loch, wo alles was dem Auge
begegnet, hässlich und abstoßend wirkt. Ich habe schon früher
von dem Einfluss gesprochen, den das Land mit seinen Feldern,
Wäldern und Blumen, mit seinem weiten und ruhenden Horizonte,
der Stille und dem Licht ausübt. Allmählich, je nach ihren Mitteln,
werden die neuen Schulen sich zu kleinen Häusern erweitern,
deren jedes, im Stile des Landes gebaut, eine anmutige und

bequeme Häuslichkeit darstellen soll. In allen Sälen findet man
Stiche und Gemälde, die in der Sprache der Kunst einen edlen
und schönen Gedanken ausdrücken und sich der Anschauung des

Kindes einprägen und in ihm, ohne dass es sich dessen bewusst
wird, den Sinn für das Schöne und Erhabene wecken. In einer
harmonischen Umgebung muss auch Ordnung in den Dingen
herrschen; denn was man auch sagen mag, die Jugend liebt die

Ordnung, vorausgesetzt, dass man sie öfter daran erinnert und
ihr behilflich ist, sie aufrecht zu erhalten. Und alle diese Einflüsse
wirken auf das Kind, lassen es aus Selbstachtung auf die
Reinlichkeit seiner Kleidung und die Besserung seiner Haltung acht
geben, besonders wenn es zu seiner Zeit wieder ganz der kleine
Wilde sein darf, der zu sein es so sehr liebt.

Mit Bezug auf die Kunst in der Schule muss noch der
ausgezeichneten moralischen Wirkung gedacht werden, welche die
Musik und besonders der Chorgesang ausübt. Keine andere Arbeit,
nicht einmal die gemeinsame Feldarbeit mit ihren gemeinsam
geteilten Anstrengungen und Freuden, erweckt in dem Grade das
Gefühl der Zusamengehörigkeit wie der Chorgesang, bei dem

man so deutlich empfindet, dass man ein Teil eines Ganzen ist

737



und von diesem Ganzen getragen wird. Ebenso ist es beim
Mitwirken in einem Orchester; alle neuen Schulen haben ihr
Schülerorchester, welches bei kleinen Theateraufführungen mitwirkt. Auch
außerdem nimmt die Musik einen großen Raum im täglichen
Leben ein. So trägt in den Schulen des Dr. Lietz der Lehrer
jeden Tag nach dem Frühstück je nach dem musikalischen
Verständnis der Schüler das Werk eines guten Meisters vor. In
Bieberstein hat man eine Chopin-Woche, eine Schubert- und
Wagnerwoche. 1st dieses nicht in Wahrheit eine ästhetische
Erziehung, wie sie sein soll? Und sicher wird die moralische Kultur
dabei gewinnen.

Wir sprachen hier von dem Element der Umgebung. Dieses
aber wird nur dann seinen Einfluss ausüben, wenn es einer
wohlgeordneten Gemeinsamkeit zum Rahmen dient. Mehr noch
als dem moralischen Einfluss seiner Lehrer unterliegt das Kind
dem seiner Kameraden. Der Geist der Schule ist je nachdem
der mächtige Ansporn oder das große Hemmnis, welchem gegenüber

die einzelnen Disziplinierungen wenig Wirkung haben. Die
besten Belehrungen ändern nichts am moralischen Milieu. Sie
sind nur da von Erfolg, wo sie in einer vorbereiteten Umgebung
aufgenommen werden; denn sie erfordern immer, dass man sich
der Kräfte bewusst ist, über die man verfügt. Aber sie würden
niemals einen guten Geist da erwecken können, wo schon ein
schlechter herrscht. — Der gute Geist einer Gemeinschaft
entspringt ebenso wie die guten Sitten des Einzelnen aus Tätigkeit,
Ordnung und Disziplin. Diese Disziplin auf Regeln gründen, die

von den Schülern selbst anerkannt sind, heißt die Ordnung auf
einer sichern Grundlage aufbauen und die kleine Schüler-Republik
an eine regelrechte Tätigkeit gewöhnen.

Wie in den großen Staaten haben die jungen Bürger der

neuen Schulen ihre Rechte und Pflichten. Die vielfachen Ämter,
wie sie eine vernünftige Verteilung der Arbeit zum Besten der
Gemeinschaft mit sich bringt, werden unter jene verteilt, die sich
dessen würdig erweisen. Jeder trägt dadurch, je nach seinen

Fähigkeiten, zum Schutze und zur Erhaltung der Gemeinschaft
im Kleinen bei, der er gehört. Nicht nur bestimmte Arbeiten in
der Meierei und in der Viehzucht, sondern auch die materielle
und moralische Ordnung des Hauses wird ihnen anvertraut. Ferner

738



werden solche, die sich treu und anstellig als einfache Bürger
erwiesen haben, zu Ämtern auserwählt, die eine weiterreichende
Verantwortlichkeit mit sich bringen. Die „Präfekten" zum
Beispiel haben innerhalb bestimmter Grenzen die Pflicht, ihre Kameraden

zur Ordnung zu rufen und oftmals das Recht, sie zu strafen.
Dieses System, das in allen neuen Schulen angewendet wird, hat
vorzügliche Resultate gezeitigt. Die einfachen Bürger der kleinen

Schüler-Republik haben es viel lieber, von ihren Kameraden zur
Ordnung gerufen zu werden, und die Erwählten ihrerseits
gewinnen durch die Verantwortung, die sie auf sich nehmen, einen
Ernst und eine Selbstzucht, die sie durch keine andere Erziehungsweise

in solchem Grade erreichen würden.
Zudem sind ja auch die Lehrer zur Stelle. Sie sind es hier

sogar vielmehr als in andern Schulen. Weit davon entfernt, eine
Kaste für sich zu bilden, bemühen sie sich, Kind mit den Kindern
zu sein. Sie teilen ihre Arbeit und ihre Spiele, sie interessieren
sich für das, was sie interessiert, sie nehmen ihr Vertrauen
entgegen, antworten auf ihre Fragen, bemühen sich mit einem Wort
den Unterschied zu verwischen, den Alter und Erfahrung so oft
zu einem Hindernis für den Einfluss auf die Jugend werden
lassen.

Ebenso wie der Unterricht mehr bei einer Unterhaltung als

bei einem Kathedervortrag gewinnt, sind auch die Beziehungen
der Lehrer zu ihren Schülern mehr die von älteren Freunden zu
ihren jungen Freunden. Das gegenseitige Vertrauen, die Offenheit,

die einfache gütige Freundschaft darf durch nichts gestört
werden. Bei ein wenig Takt von Seite des Lehrers und einem
absoluten Verzicht auf die falsche Würde, mit der sich die
Magister früherer Zeiten zu umkleiden liebten, genügt es, dass er
Lust und Leid mit seinen Schülern teilt und mannigfache Interessen

mit ihnen gemeinsam hat, damit sie ihm ihr Vertrauen
schenken und dazu ihr Herz mit all der Offenheit und Frische
ihrer Jugend. Selbst die Strafen, wenn sie als gerecht empfunden
werden, tragen nur dazu bei, die Liebe des Kindes zum Lehrer
noch inniger zu gestalten.

Was nun die Strafen betrifft, so ist darüber schon früher
gesprochen worden. Ich sagte, dass dieselben unpersönlich und

unparteiisch sein müssten. Wenn der Lehrer oder der „Präfekt"

739



dabei nichts anderes als der Stellvertreter eines Gesetzes bleibt,
das freiwillig angenommen wurde, wenn er ohne Zorn und gütig
vorgeht als jemand, dem ein soziales Amt obliegt; wenn er den

zu Strafenden mit Takt behandelt und ihm sofort behilflich ist,
den Weg der Besserung zu beschreiten, der ihm in Zukunft jede
Strafe erspart: so wird das Kind sich nicht nur nicht verletzt
fühlen, vielmehr wird sich seine Achtung für den Lehrer und
Kameraden nur noch steigern. Denn das höchste Gesetz ruht
nicht auf dem Willen eines Menschen, es ist dem Gewissen
eingeprägt. Mit einem Kinde, das eine schwere Verfehlung begangen
hat, muss man allein und mit Ernst und Ruhe sprechen und ihm
den Widerspruch aufweisen, der zwischen seiner Handlung und
seinem Wunsche, das Gute zu tun, liegt. Hat es dieses Mal
vergessen, wie das Rechte zu tun war, so soll es sich nun wieder
aufrichten: indem man es an all das Gute erinnert, was es schon

getan hat, kann man ihm die Freude ins Gedächtnis zurückrufen,
die es dabei empfand und ihm die Zukunft dadurch wieder
heller machen.

Es ist ferner nötig, dass die positiven Vorschriften die negativen

überwiegen, dass mehr Freude als Kummer, Ärger und

Traurigkeit herrscht; denn diese verringern die Energie und wirken
selten fruchtbringend. In diesem Zusammenhang ist der Wetteifer
ein ausgezeichneter Ansporn für die Arbeit und den moralischen
Fortschritt. Es zu machen wie die andern, so gut wie die
andern oder wenn möglich noch besser: dieses Streben ist allen
Kindern eigen. Und hat nicht dieses Streben aus der Nation das

gemacht, was sie ist? In einer Umgebung, die von den
Vorschriften der moralischen Hygiene erfüllt ist, kann man dieses

Streben im weitesten Sinne ausnützen und das wird immer zum
größten Nutzen des Kindes sein.

Aber es gibt ein Gebiet, auf dem man den Wetteifer bislang
gerade am meisten benützt hat und wo er aufs äußerste beschränkt
werden muss, nämlich das Gebiet der geistigen Arbeit. Es ist
sicher gut, dass das Kind sich mit seinen Altersgenossen
vergleichen kann: derjenige, welcher abseits von seinen Altersgenossen

erzogen wird, liefe, je nach seinem Temperament, Gefahr,
sich ohne Grund entmutigen zu lassen, oder aber noch eher,
seine Fähigkeiten in übertriebener Weise einzuschätzen. Um für

740



das Leben gerüstet zu sein, muss man den Kampf des Lebens
kennen. Das Kind muss also lernen, seine Arbeiten an denen

seiner Kameraden zu messen. Aber noch strenger muss es dazu

angehalten werden, seine gegenwärtige Arbeit mit seiner früheren
zu vergleichen. Sich sozusagen auf dem Wege des Versuchs
Rechenschaft über die Fortschritte zu geben, die man gemacht
hat, ist eine der stärksten Ermutigungen zur Ausdauer auf dem

guten Wege und zur Vermeidung von Rückschritten. Und gibt
es wohl ein Kind, das nicht von Monat zu Monat fortschreitet
und sich an Fähigkeiten und Selbstbewusstsein bereichert? Auf
diese Weise vermeidet man den Missbrauch der Rivalität, ein

System, das meist ungerecht und aufreizend ist, ohne dass doch
der Schüler von seinen Vorteilen ausgeschlossen bleibt und die

Empfindung seines persönlichen Fortschritts, welche man an die
Stelle der Rivalität setzt, wird sich zugleich als gerechter und
wirksamer ausweisen.

Bei allen seinen Betätigungen, außer auf dem Gebiete der

Gemeinschaftsordnung, wo der Gehorsam gegen die Vorschrift
Gesetz bleiben muss, wird man suchen, das Kind dazu anzuleiten,
sich selbst zu erziehen, frei zu sein und seiner Freiheit würdig
zu bleiben. Die Individualität des Kindes achten heißt, wie ich
schon zeigte, nicht, seinen Launen nachgeben, sondern es instand
setzen, zur Entwicklung seiner guten Anlagen beizutragen. Ich
füge hinzu, dass dies der einzige Weg zu einer persönlichen
Erziehung ist, die nicht den Egoismus zeitigen soll, sondern die

Hingabe des Ich an die Wahrheit und das Gute, je nach den
Gaben des Einzelnen. Nicht durch die Vernachlässigung der an-
gebornen Eigenschaften und das unnütze Bemühen, sich andere
als diese anzueignen, wird es uns möglich, jenen Überfluss an
Kraft zu erlangen, der es uns erlaubt, unserem Nächsten so viel
als irgend möglich an Lebenswerten und Glück mitzuteilen. Im
Gegenteil, nur durch Übung unserer eigenen Fähigkeiten können
wir dieselben in Kräfte umsetzen. Das Interesse regt den Wunsch
zum Handeln an; und der Wunsch an sich ist der Anreiz zu

unserer Willensleistung. Und wenn unser Wille unaufhörlich an
seinem Wachstum arbeitet, indem er das Gebiet der Gewohnheiten

erweitert, die ihm als Basis dienen; mit andern Worten,
wenn die Menge der guten Gewohnheiten allmählich uns das

741



leicht werden lässt, was ehemals schwierig war, und damit das
Bereich unserer Kraft und mit dieser die Macht unseres Willens
erhöht: dann ist die Lebensenergie für immer unser. Die Raupe
macht dem Schmetterlinge Platz. Das Kind, bislang neugierig
und unsicher dem Leben gegenüber, erwacht zu seinem Menschentum:

es weiß, was es will, und will es mit voller Kraft.
Sich selbst behaupten ist somit das Ideal, das erreicht werden

soll. Die Selbsthilfe und Selbstzucht sind Eigenschaften, die sich
wie alle übrigen durch Übung aneignen lassen. Das Kind muss
mit Hindernissen zu kämpfen haben, es muss sich über den
Gebrauch seiner Zeit schlüssig werden, das heißt es muss eine Lehrzeit

der Freiheit durchmachen. Hiebei handelt es sich nicht mehr
um den Einfluss der Umgebung, weder um den Geist der Schule,
noch um den der Kameraden und Lehrer; das Kind hat nun
selbst zu entscheiden, sich selbst zu erziehen. Und wie lernt das
Kind über sich selbst zu verfügen? — Auf folgende Art: In den

Wochenplan fügt man einige freie Nachmittage ein, nicht etwa
zum Nichtstun, sondern zu selbstgewählter Arbeit. Das Kind darf
tun, was es will, aber es muss wissen, was es will, es muss
Rechenschaft darüber geben und das, was es tut, gut machen.
Solche, die nicht wissen, wie sie sich beschäftigen sollen, werden
zu einer leichten Arbeit angelockt. Da alljährlich zweimal eine

Ausstellung der Schülerarbeiten stattfindet — Tischlerarbeiten,
Photographien, Zeichnungen, Aquarelle, wissenschaftliche und
literarische Aufsätze, chemische und zoologische Präparate etc. —
so können die freien Wahlstunden diesen Arbeiten gewidmet
werden; aber je nachdem wird der eine oder der andere lieber
einen Ausflug machen, Blumen sammeln, nach der Natur zeichnen,
spielen oder lesen. Es ist wohl nicht zu leugnen, dass dies eine

gute Gelegenheit ist, Einblick in die besonderen Geschmacksrichtungen

der Kinder zu bekommen. Und damit ist ein doppelter
Vorteil erreicht: der Lehrer, welcher die Berichte einsammelt und
sich noch dazu an den Spielen und Arbeiten eines jeden Kindes
beteiligt, gewinnt einen Einblick, wie der Schüler seine
Mußestunden verbringt, und der Schüler selbst gewinnt dadurch, dass

er seine Entschlüsse seinem Geschmacke gemäß fassen kann : er
lernt es, Initiative zu ergreifen. Diejenigen, welche die
Unterjochung durch die heutigen Schulen ertragen haben, werden be-

742



greifen, welche Tragweite dieser einfachen Maßnahme zukommt,
und ihre Bedeutung anerkennen.

Lehrt man in den neuen Schulen Moral? So wird oft
gefragt. — Ja und nein. Nein in dem Falle, wenn man, wie dies
noch in den meisten Handbüchern geschieht, darunter eine Analyse

der moralischen Motivierung versteht. Das Lebende
zergliedern heißt, es töten. Schon Grugau hat das gesagt. Man
kann aber mit Ja anworten, wenn man genauer sagt, dass mit
dem Moralunterricht die Erziehung des Gewissens und der
praktischen Vernunft gemeint ist. Wenn man weder ein starrer
Rationalist noch ein voreingenommener Utilitarist ist, so wird
man bei aufmerksamer Betrachtung der moralischen Motive, die

unser Handeln veranlassen, zu Gefühlen gelangen, welche wir mit
Hilfe bestimmter Hypothesen zu erklären versuchen können, die
aber dadurch nicht erhöht, sondern abgeschwächt werden.
Gewisse Handbücher wollen dem kleinen Kinde lehren, warum es

Vater und Mutter lieben soll. Glaubt man dadurch zu erreichen,
dass es sie mehr liebt? Leuchtet es nicht vielmehr ein, dass
diese Analyse die Gefühle abkühlt und erschüttert und zwar in
so hohem Grade, dass man, um bei einem schuldigen Kinde ein
böses Gefühl zu zerstören, damit zu beginnen hat, es ihm
auseinanderzusetzen. Oder hat man sich durch den Begriff Vernunft
so hypnotisieren lassen, dass man die analytische Vernunft, welche
zerstört, mit der synthetischen, welche schafft, verwechselt? Hat
man sich denn nicht klar gemacht, dass die rationelle Moral, so
verstanden, zu einer fatalen niedrigen Nützlichkeitsmoral und
damit endgültig zu einer negativen Moral wird?

Ich ersuche den Leser, sich der psychologischen Unterscheidung,

die ich zwischen dem Kinde und dem Jüngling machte,
erinnern zu wollen. Vor dem zwölften Jahre herrscht das
Gedächtnis für die konkreten Tatsachen vor; nach dieser Zeit dominiert

die Vernunft, das heißt das Bedürfnis, die Tatsachen in einen
gewissen Zusammenhang zu bringen, um ihre Beziehungen
aufzufinden. Demnach ist es lächerlich, dem kleinen Kinde von
Vernunft zu sprechen, es sei denn, dass man seine Aufmerksamkeit

auf die Ursächlichkeit der Tatsachen lenken will, im Besonderen

auf die Wirkungen seiner Handlungen und ihre natürlichen
Folgen. Das Kind ist niemals zu jung, um zu begreifen, dass es,

743



wenn es den Ofen berührt, seine Finger verbrennen muss. —
Jedenfalls wäre der Ausfall der moralischen Erziehung eine Lücke.
Der Charakter des Kindes wird nicht dadurch gebildet, dass man
einfach ohne sein Wissen auf seine Gewohnheiten einwirkt. Das
Kind begehrt zudem zu wissen, was gut und böse ist, und fragt
darnach. Wie soll man ihm darauf antworten? — Indem man
sein Gewissen erzieht.

Das Kind liebt es, sich Geschichten erzählen zu lassen. Das
ist seine Art, mit dem Leben bekannt zu werden. Aber beim
Zuhören bleibt es nicht passiv. Es reagiert auf alle Empfindungen,
die man ihm beschreibt. Es hasst den treulosen Ritter, den
Verräter und den Lügner; es würde sie am liebsten töten. Es liebt
die Helden, die aufrichtigen und gütigen Wesen, die edlen und
tapferen Charakter, und begeistert sich für sie. Es fühlt in ihnen
verwandte Seelen, denn in jedem Kinde schlummert im Keime
die Seele eines Helden. Man könnte ganze Seiten über das

Heldentum des Kindes schreiben. — Und mit diesem allem ist
die Erziehung des Gewissens gegeben; es gibt keine wirksamere.
Lässt man das Kind seiner Freude und seinem Zorn, seiner
Bewunderung des Schönen und Guten und seiner Verachtung des

Hässlichen ungehemmten Ausdruck geben, so verbindet man es

dadurch mit seinem eigenen Gewissen. Denn wie könnte jemand,
der den Lügner und Verräter verachtet hat, selbst eine Lüge
aussprechen oder an einem Freund zum Verräter werden? Seine
Worte würden ihn ersticken und sein Gewissen ihn sich in die
Erde verstecken lassen.

Aber es kommt eine Zeit, wo dies alles nicht mehr genügt.
Der Jüngling verlangt klarer zu sehen. Er wundert sich über
die Natur seiner eigenen Empfindungen und bezweifelt ihre
Berechtigung. Dann vergleicht er sie mit denen der andern und
wird von großer Beunruhigung ergriffen. Dieses bedeutet das

Erwachen seiner Vernunft; und diese seine Vernunft muss nun
Nahrung finden. Aber man gebe ihm nicht das bittere Getränk
einer unfruchtbaren Analyse. Wozu auch? Er verlangt nicht
darnach, und es würde ihm schlecht bekommen. Zudem forscht
seine Vernunft zuweilen nach der psychologischen Ursache mancher

Handlungen und Gefühle, ohne damit eine Rechtfertigung
für sein moralisches Leben zu suchen. Nein, das, wonach er

744



fragt und was man ihm sagen soll, ist die Antwort darauf, warum
es ein Gewissen und ein moralisches Problem gibt; warum das
Gewissen zu allen Zeiten, unter allen Klimaten immer dasselbe
bleibt, trotz aller oberflächlichen Unterschiede, die durch die
zufälligen Auffassungen bewirkt werden; warum die Wahrheitsliebe,
die Eidestreue, die Gerechtigkeit und Ehrlichkeit überall dieselben
sind; warum der schlimmste Verbrecher im letzten Grunde seines
Wesens genau weiß, was gut und böse ist, und wie es zugeht,
dass Gut und Schlecht für ihn absolut dasselbe ist, wie für den

größten der Heiligen.
Gibt es eine Antwort auf diese Fragen? Gewiss. Die Einheit

der moralischen Gesetze, welche durch die Stimme des
Gewissens spricht, hat ihre Quelle in der Einheit der Naturgesetze
überhaupt. Bei den niedrigsten Lebewesen findet man schon
dieses labile Gleichgewicht zwischen Handlung und Rückwirkung.
Die Biologie hat dafür die Gesetze gefunden, und man findet sie

gleicherweise in der Psychologie. Alles dieses lernt schon das

Kind nach und nach durch Intuition, ohne noch dessen Tragweite
erfassen zu können. Der Jüngling hat es dann leicht, auf diese
Elemente zurückzugreifen, und er gelangt aus sich selbst zu der

Schlussfoigerung, zu deren Aufbau es der Jahrhunderte bedurfte:
das moralische Gesetz ist ein Naturgesetz. Und um so besser

befolgen wir dieses Gesetz, je freier wir sind.
Und damit ist die Grundlage zur religiösen Erziehung gegeben.

Es braucht dazu keiner besonderen Religionsstunden; auch das

Studium der alten Religionen und das der Kirchengeschichte ist
dabei nicht das Wichtige. Es ist wohl gut, sie zu kennen, denn
indem wir der langsamen Entwicklung der Religiosität der Menschheit

nachgehen, stellen wir gewissermaßen die Religion Jesu in
ihrer Ursprünglichkeit wieder her, abgelöst von den Kirchenlehren,
mit denen man sie überschwemmt hat. Das Schauspiel der

Lostrennung von den Dogmen, welche die Phantasie der alten Völker
sich ersonnen hat, und des Aufstiegs zu einer Religion des Geistes
und des Herzens, zu einem harmonischen Aufschwung des ganzen
Wesens, zu einem Leben der Wahrheit, Güte und Schönheit —
das alles ist mehr geeignet, die Seele des Kindes zu bilden als
alles andere. Aber ich wiederhole: diese rückschauenden Studien
bedeuten gar nichts, wenn sie nicht zu jenem wahrhaft religiösen

745



Geiste führen, welcher, indem er die Einheit des Universums er-
fasst, sich zugleich gedrungen fühlt, diese auch in sich selbst
durch ein höhenwärts gerichtetes Leben zu verwirklichen. In
diesem Sinne könnten wir von den neuen Schulen sagen, dass
ihr ganzes Leben eine religiöse Richtung hat.

Soll man nun annehmen, dass die neue Schule eine der
Religionen vorzugsweise lehrt? Nein, denn dazu hat sie kein Recht.
In unserer Zeit, wo sich die Kirchen noch in die Herrschaft über
die Seelen teilen, wo dogmatische und philosophische Überzeugungen

die Menschen trennen, darf die Schule keinerlei Partei

ergreifen, ohne Gefahr zu laufen, Elemente aus ihrem Kreise
auszuschließen, die diese Ausschließung nicht verdienen. Sie hat sich
allen ohne Unterschied zu widmen. Deshalb vermeidet sie auch

alles, was nur irgend mit konfessionellen Streitigkeiten zusammenhängt;

alles was die Menschen trennt, lässt sie beiseite, denn das
Kind hat ein Anrecht darauf, nicht mit den Leiden bekannt
gemacht zu werden, welche durch die Verschiedenheit der
Glaubensbekenntnisse verursacht sind. Achten wir seine Unbefangenheit
und Natürlichkeit! Aber wenn wir uns von jedem Dogmatismus
fern halten, geschieht das nicht aus Verachtung, sondern aus
Rücksicht: wir achten jeden wahren Glauben, der die Seele
erhebt und sie schöner und wahrer macht. Niemals werden unsere
Kinder ein Wort der Missachtung gegen einen Glauben hören,
welcher es auch sein mag! Übrigens erhalten auf Wunsch der
Eltern die Schüler auch den Unterricht durch die betreffende
Geistlichkeit in derjenigen Konfession, die sie beanspruchen. In
der Schule begegnen sie immer der strengsten Achtung vor allen
Glaubensbekenntnissen.

Auf diese Weise haben die Führer der neuen Schule das

Bewusstsein, die ihnen anvertrauten Kinder zur Vollendung ihres
Wesens zu erziehen, ihnen den Geist der Wahrheit und Reinheit
einzuflößen und sie dazu vorzubereiten, im Leben ganze Menschen
und fromme Seelen im höchsten Sinne des Wortes zu sein.

LES PLÉIADES (VAUD). ADOLPHE FERRIÈRE

746


	Das Land-Erziehungsheim als Versuchsstätte der neuen Erziehungsrichtung [Schluss]

