
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1914)

Artikel: Kant, Goethe - Chamberlain [Fortsetzung]

Autor: Falke, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KANT, GOETHE—CHAMBERLAIN
(Fortsetzung)

Gegenüber der genauen Einstellung der „Erkenntniswage"
durch Kant bedeutet der Darwinismus ein Überwiegen des Denkens
über die Anschauung; aus der durchgehenden Ähnlichkeit der
Lebensformen schließt unser Geist auf eine Einheit, begabt sie

mit unerschöpflicher Wandlungsfähigkeit und konstruiert dann für
jede einzelne Lebensform ein Abhängigkeitsverhältnis von der „ihr
vorangehenden". Welche Tragweite der Chamberlainschen
Berichtigung innewohnt, sollte schon klar sein: sie bewirkt nichts
Geringeres, als dass — auf den historisch sehr verständlichen
Gegenstoß der Erkenntnis gegen ein tyrannisches Kirchendogma —
der mit diesem in Frage gestellten Religion eine neue Möglichkeit

eröffnet wird. Neben die gedankliche Erklärung in der Zeit,
die nie befriedigt, stellt sich, mindestens gleichberechtigt, das
anschauliche Begreifen im Raum: die ruhige Aufnahme von etwas
Bildhaftem — Symbolischem.

Im Nebeneinander des Raumes erkennen wir das Leben als

Gestalt, als einen Organismus, der sich von allem Anorganischen
dadurch unterscheidet, dass er nicht aus gleichartigen, einander
gleichgültigen, sondern aus ungleichartigen, einander bestimmenden

und von einander abhängigen Teilen besteht. Da aber dieser

Organismus nicht fertig in die Erscheinung tritt, sondern sich in
ihr erst im zeitlichen Nacheinander ausgestaltet, so erhält jeder
Durchgangsmoment seine Erklärung im Hinblick auf die fertige
Gestalt, die als sein Zweck erscheint: die Tätigkeit, mit der jede
Lebensgestalt sich „ausgestaltet", empfinden wir als Zwecktätigkeit,

weil wir die Lebensgestalt in der Vollendung ahnen, der sie

entgegenstrebt. Der „Gedanke der Zweckmäßigkeit" ist, ins
Begriffliche übertragen, das selbe was die Anschauung der Lebensgestalt

in der Erscheinungswelt; und „diese von uns Menschen
instinktiv ausgeführte Gleichsetzung zweier Ideen, die logisch gar
nicht miteinander verglichen werden können (weil die eine in
der Anschauung und die andere im Denken fußt), ist das, was
Kant transcendental nennt; und die Aufdeckung dieses Verhältnisses

als eines Grundphänomens ist eine Hauptleistung der
Erkenntniskritik, wie sie Plato begründete und Kant vollendete."

674



Der Zweckbegriff entstand (und entsteht immer wieder) nur
am Lebendigen; aber er wird auch auf das Pseudolebendige
übertragen. Der Mensch ist nämlich nicht nur Gestalt, sondern
er schafft auch Gestalt: eine Maschine ist ebenfalls zweckmäßig
und doch nichts Lebendiges, da sie nicht, wie jedes Lebewesen,
aus eigenem Antrieb die Kräfte in ihren Dienst zieht, sondern
vom Menschen betrieben werden oder eine Energieladung
mitbekommen muss (darum war es, wenn Descartes den Tieren
auch keine Seele zubilligte, schon aus diesem Grunde falsch,
sie mit einer von Menschenhand gebauten Maschine zu
vergleichen!). Mit dem Satze „Der Mensch ist Gestalt und schafft
Gestalt" lässt sich die gesamte menschliche Kultur nach ihrer
anschaulichen Seite hin eben so gut erfassen, wie wir sie mit
dem Satz „Der Mensch ist Zweck und schafft Zweck"
nachdenken können.

Alle monistische „Erklärung" des Lebens ist also einmal
deshalb verfehlt, weil das Leben Polarität ist und daher nur
dualistisch erkannt (aber nicht erklärt!) werden kann; sodann
deshalb, weil etwas, das vor aller Kausalität steht (denn das „Leben"
ist die Voraussetzung eines jeden kausalen Ablaufes!), nicht durch
Kausalität begriffen werden kann. Mit den beiden Zauberworten
Gestalt und Zweck aber können wir nicht nur die Außenwelt

verstehen, sondern, da sie für alles Lebendige gelten, auch
die Beschaffenheit unseres Geistes: wie ein an sich Gestaltloses,
die in den Anschauungsformen des Raumes und der Zeit
erfolgende Wahrnehmung, durch etwas Gestaltendes (die Verstandesbegriffe)

zu einem Gestalteten (Erkenntnis) wird, diese ewig wiederholte

und ewig sich gleichbleibende, sowohl außerräumliche wie
außerzeitliche Tatsache baut sich vor dem nach innen gerichteten
Blick in der symbolischen Gestalt eines Gebäudes auf; und
dieses Gebäude, wenn wir es nachdenkend überschauen, zeigt
uns in allen Teilen einen Zweck. Der Geist kann sich selbst nach
keinen andern Gesetzen erkennen als er überhaupt erkennt!

Woher die Sinnlichkeit kommt, wissen wir nicht; woher die

Verstandesbegriffe kommen, wissen wir auch nicht — aber dass
beide unbedingt nötig sind für das Zustandekommen der
Erkenntnis, das sagt uns die kritische Überlegung. Der Mensch ist

spät genug zu dieser Einsicht gelangt: wie der Sohn aus gutem

675



Hause erst in der Fremde die behagliche Sicherheit des Elternheims

zu erkennen anfängt, so musste sich die geistige Persönlichkeit

erst Jahrtausende lang in der lockenden und doch nie

ganz befriedigenden metaphysischen Fremde umhertreiben, ehe
sie sich der festgefügten Bauart ihres irdischen Stammsitzes be-

wusst wurde und sich ihrer zu freuen begann. Es gibt nur eine
reine Wissenschaft: die Wissenschaft von den Bedingungen des

Seins, sei es des Lebens im allgemeinen oder der Erkenntnis im
besondern; alle Erklärungen durch Gründe führen am Gängelband

des zeitlichen Werdens ins Unendliche zurück und
entscheiden nichts. „Wie es dazu gekommen ist, dass es Körper
gibt und warum sie gegeneinander fallen, ist der Physik gleichgültig;

eben so irrelevant ist für die Transscendentalphilosophie
die Frage, woher die Vernunft und ihr Korrelat in die Welt
kommen; wahre Wissenschaft betrifft das Sein, das Ewige, das

Allgemeine; jede Frage nach Ursprüngen ist unwissenschaftlich,
ist negermäßig".

Um das Ungeheure der Geistestat Kants voll zu ermessen,
ist zu bedenken, dass wir über die Körpergestalt des Menschen
durch unsere Sinne Kunde erhalten, einem Mitmenschen aber
nicht in den Geist hineinsehen und unseren eigenen Geist nicht
gegenständlich außer uns in seinem Gefüge erblicken können.
Kants Kritik setzte also höchste Selbstbesinnung voraus — und
verlangt sie noch heute von jedem, der sie nachdenken will.

* *
*

Im letzten, Kant überschriebenen Vortrag, werden die auf
dem Wege zu ihm gewonnenen Erkenntnisse zusammengefasst
und gefestigt. Mit Recht wendet sich Chamberlain gegen alle,
die die Form des Kantischen Systems im Hinblick auf den
Inhalt als nebensächlich, veraltet, unrichtig hinstellen möchten; die

strenge Architektonik ist gerade das Charakteristische für Kant.
Wie bei einem Kunstwerk ist Inhalt und Form unzertrennlich
miteinander verbunden: erst systematische Einheit macht Erkenntnis

aus, erst durch sie wird Wissenschaft Wissenschaft, und nur
durch das Experiment, ob sich die Gliederung organisch bewährt,
das heißt, ob sich bei einer Abänderung Widersprüche zeigen,
wird die Systematik erhärtet. Mit andern Worten: die Wahrheit

676



Kants wird dadurch erwiesen, dass sie allein die Widersprüche
unserer Erkenntnis löst — durch Einführung des doppelten
Standpunktes. (Wenn einige überfeine Unterscheidungen den Eindruck
scholastischer Spitzfindigkeit erwecken — auch Chamberlain ist
in der Systematik seiner Erklärung nicht frei davon — so ändert
das nichts daran.)

Mit eben so großem Recht weist Chamberlain den beliebten

Vorwurf zurück, Kant sei als Philosoph einseitiger „Denker":
vielmehr war es gerade die Tatsache, dass die Anschauung Erkenntnisse

vermittelt, die dem bloßen Denken ewig verschlossen bleiben
müssten, was Kant den Anstoß zu seinem kritischen Scheidewerk

gab. Dreihundert Kreise sind begrifflich von einander nicht zu
unterscheidende Wiederholungen; in der räumlichen Anschauung
dagegen sind sie deutlich von einander getrennt. Kant
unterscheidet aufs deutlichste zwischen einem bloß logischen Grund,
durch den ein Gegebenes zergliedert, und einem realen Grund
(Ursache), durch den von einem Gegebenen zu einem andern

weitergeschritten wird — was ohne die Anschauung niemals möglich

wäre. „Wie soll ich es verstehen, dass, weil etwas ist, etwas
anderes sei?" ruft Kant aus; und er legt die Notwendigkeit dar,
dass man zu etwas vordringen müsse, das jenseits des Urteils
liegt — und das könnten nur Begriffe sein. So werde man denn

finden, dass alle unsere Erkenntnis „in einfachen und unauflöslichen

Begriffen der Realgründe endigt". Sie hat Kant reine
Verstandesbegriffe oder Kategorien benannt; und wir haben schon
früher gesehen, dass sie ohne Anschauung völlig leer wären.

Damit fällt auch die lächerliche Annahme dahin, als ob der

Philosoph der Natur durch seine Deutung Vorschriften machen

wolle; als ob er gar die Möglichkeit einer Erkenntnis in Frage
stelle. Von allen Philosophen hat das Kant am wenigsten getan ;

er fragt umgekehrt: „Welche Grundsätze befolgt der Mensch in
seinen Urteilen dort, wo er eine exakte Kenntnis der Vorgänge
der Natur erzielt hat?" Die exakte Naturwissenschaft ist seit
mehreren Jahrhunderten Tatsache; Kant fragt sich bloß (sagt
Chamberlain): Wie hat sich der Verstand verhalten, als er diese

so weitgehende Übereinstimmung mit den Phänomenen der Natur
bewerkstelligte? Und er formuliert die Erkenntnis etwa so: Das

Subjekt steuert das objektiv Gültige bei, das Gesetz; das Objekt

677



aber gibt das Subjektive, die Empfindung— „wechselseitig als Grund
und Folge im Gegenverhältnisse stehend, machen sie ein Ganzes
aus". Und noch schärfer, ein für allemal abschließend, sagt Kant
stolz-bescheiden: „Der Transzendentalphilosoph gibt sich keineswegs

dafür aus, die Möglichkeit der Dinge zu erklären, sondern
begnügt sich, die Kenntnisse festzusetzen, aus welchen die
Möglichkeit der Möglichkeit der Erfahrung begriffen wird." Zu dem
Wort „Transzendentalphilosoph" sei Chamberlains zusammenfassende

Definition angeführt: „Transzendental heißt die Einsicht,
dass der Gegenstand die Vernunft in dem selben Maße bedingt,
wie die Vernunft den Gegenstand; mit andern Worten, es ist die

Einsicht, dass Erkennen und Dingsein an dem selben Punkt
entstehen und unauflöslich mit einander verknüpft sind, so dass

jedes von beiden von dem andern Bestimmungen erhält." (Das
Transzendentale hat es also mit dem Fundamentalen unserer
Erkenntnis zu tun; während „transzendent" das jenseits dieser
Erkenntnis Liegende bezeichnet!) Ferner wäre als terminologisch
wichtig noch anzumerken, dass Kant — um ja eine psychologische

Deutung auszuschließen — für Sinnlichkeit das Wort Re-
zeptivität, für Verstand Spontaneität setzt; was zwischen beiden
vermittelt — wie zwischen Anschauung und Denken die Zeit —
nennt Kant die transzendentale Einbildungskraft.

Doch jetzt zur Hauptsache. Weit ausführlicher, als hier
angedeutet werden konnte, haben Kant und Chamberlain dargetan,
dass das begriffliche Gefüge unseres Gedankenwerkes überall an
die Grenze dessen, was außerhalb aller Erkenntnis liegt, anstößt:
dass es unter sich Beziehung, im Hinblick auf das Unerkennbare
aber Begrenzung darstellt. Nichts zeugt nun mehr für den
unbestechlichen Blick des „Schauers" Kant, als dass er neben die
Realität der erkannten Außenwelt als gleichberechtigt die Realität
der gefühlten Innenwelt stellt — neben die theoretische Vernunft
die praktische Vernunft.

Zunächst zeigt es sich, dass das Gegenstück zur Einheit der
wahrgenommenen Dinge in der Einheitlichkeit des Systems der
Vernunft liegt; diese aber ist nichts anderes, als was wir mit „Ich"
bezeichnen. Das Ich ist nicht eine empirisch wahrgenommene
und beweisbare, sondern eine vor aller Erkenntnis liegende
transzendentale (bedingende) Tatsache; in ihm vereinigt sich die nach

678



außen gerichtete theoretische mit der nach innen gerichteten
praktischen Vernunft. Was aber für die theoretische Vernunft
ohne Wirklichkeit ist — das Gefühlsleben —, das kann für die

praktische Vernunft die ganze Wirklichkeit sein.
Das Hauptresultat der Gegenüberstellung der beiden Welten

ist nun nicht bloß, dass in der Welt der Erscheinung unverbrüchliche

Kausalität wohnt; dass nur eine kausal fundierte Erkenntnis

wahre Erkenntnis ist, während in der Welt des Gefühls die
Freiheit wohnt — sondern die Einsicht, dass Notwendigkeit und
Freiheit Begriffe sind, die einer ohne den andern gar nicht
bestehen können: erst auf dem Hintergrund der in kausaler Fesselung

in unsere Erkenntnis eingehenden Natur erhält die Freiheit
unseres innersten Gefühls einen Sinn! Da es sich hier um die
menschliche Norm handelt, so können auch pathologische Einzelfälle

dieser Wahrheit nichts anhaben ; und auch das Aufzählen
der Ursachen einer Handlung oder eines Zustandes beweist nichts
dagegen, weil wir, sobald wir unser Gefühlsleben erkennen wollen,
es selbstverständlich nur an seinen der Erkenntnis allein zugänglichen

Äußerungen in der (streng kausal bedingten) Erscheinungswelt

tun können. Sprachlich formuliert: das (unmittelbare,
gefühlsmäßige) Handeln ist frei — die (erkannten) Handlungen
sind unfrei!

Nun zeigt sich aber des weitern: wie der Freiheit in der
kausal bedingten Erscheinungswelt das Gesetz entgegensteht, so
in unserer der Kausalität nicht unterstehenden Gefühlswelt das

Gebot — das Sollen bestimmt von innen unser Wollen nicht
minder als von außen das Müssen! Es kommt aber für Kant

gar nicht darauf an, was wir sollen, sondern dass wir sollen;
dieses „Sollen als solches" bezeichnet er mit dem so oft
missverstandenen Ausdruck „kategorischer Imperativ": er stellt es

nicht selber auf, sondern er entdeckt es in der menschlichen
Vernunft. Wenn jemand dieses „Sollen" sich erst auf höherer
Kulturstufe wollte „entwickeln" lassen, so wäre das erstens nach
dem heutigen Stande der Volkskunde falsch, zweitens bewiese es

nichts, selbst wenn es wahr wäre; denn aus dem Menschen kann
sich nichts anderes herausentwickeln, als was in ihm ist. Auch
ist heute genugsam bekannt, dass die wilden Völker, die die
Gesetzlichkeit der Natur noch nicht begriffen haben, auch von der

679



Freiheit ihres eigenen Gefühls nichts wissen, sondern in dumpfer,
von Wahnvorstellungen beherrschter Seelenknechtschaft leben.

Mit Nachdruck ist auch Folgendes festzustellen : so wenig die
das Denken bestimmenden Ideen jemals in der Erfahrung
angetroffen werden können, ebensowenig die dem Gefühlsleben
gebietenden Ideen; von jenem höhern Standpunkt aus, der uns unser
Ich als gemeinsamen Grundstein sowohl einer Welt der Erkenntnis

als einer Welt des Gefühls erfassen lässt, hat die Idee „Hund"
oder „Mensch" oder „Fisch" genau so viel und so wenig Realität
wie die Idee „Gott" oder „Freiheit" oder „Unsterblichkeit". Freilich:

vom Standpunkt der Erkenntnis aus haben die einen Ideen

konstruktiven (das Weltbild aufbauenden), die andern bloß
regulativen (das Weltbild über die Erkenntnis hinaus abrundenden)
Charakter. Vom Standpunkt des Gefühls aus aber ist es umgekehrt:

da gelten jene großen Gefühlsideen als „Wirklichkeit";und
die Vernunftideen sind nur Helferinnen, die Welt der Erscheinung
und Erkenntnis als ihr Sinnbild zu gestalten. Damit ist auch die

Berechtigung der Religion — als solche, nicht in irgend einem
historischen Gewände — erwiesen, und zwar als persönlichste
Angelegenheit des Menschen. „Die Persönlichkeit," sagt
Chamberlain, „ist ein Etwas, das durch Verstand und Sinnlichkeit nicht
erfasst werden kann; sie bewährt sich in den durch Freiheit
bewirkten Taten. Ebenso zielt nun echte Religion auf Taten hin,
nicht auf Erkenntnis. Die Wissenschaft lehrt „begreifen", die

Religion lehrt „erzeugen", Taten erzeugen."
Wenn Kant als Theoretiker fragt: „Wie ist allgemein gültige

Erkenntnis (die unbezweifelbar vorliegt) möglich?", so läuft sein
Interesse als Praktiker auf die Frage hinaus: „Wie ist soziales
Leben möglich?" Nämlich sobald die forschende Vernunft in sich
das Mysterium der Freiheit entdeckt, entdeckt sie auch die
Tatsache der Persönlichkeit, die nur im Vergleich mit andern
Persönlichkeiten ihrer selbst wie ihres Wertes bewusst wird. Wenn
also die Freiheit kein leerer Wahn bleiben, sondern im Leben
bewährt werden soll, so muss die Handlungsweise jeder Persönlichkeit

so sein, dass auch die anderen Persönlichkeiten neben
ihr bestehen können (woraus erhellt, dass Freiheit nur in selbst-

gewollter Beschränkung möglich ist und zu Gesetzlosigkeit im
schärfsten Gegensatz steht); und wenn in der Erkenntnis eine in

680



sich ruhende Gestaltung der Fülle sinnlicher Eindrücke festgestellt
wurde (nämlich die Tatsache, dass diese Eindrücke in den

Anschauungsgrundformen des Raumes und der Zeit von den
Verstandesbegriffen bearbeitet und von den Vernunftideen zu
Zusammenhängen aufgebaut werden), so ist im Handeln eine in sich
ruhende Gestaltung der Fülle freier Persönlichkeiten anzustreben

(wie sie, im niedrigen Sinne, die Staatsform darstellt). Nach
beiden Seiten handelt es sich mithin um die Bändigung eines
Chaos (außer uns, was die Erkenntnis, in uns, was das Handeln

anbetrifft!); es liegt, für die Anschauung, jenes Gestalten, für das

Denken jene Zwecktätigkeit vor, worin wir schon früher das

Doppelwesen alles Lebens erblickt haben.
Von höchster Wichtigkeit ist die Erkenntnis, dass die Sittlichkeit

nicht aus der Religion abzuleiten ist („auf diese Weise erziehen
wir Fanatiker, Heuchler und sittlich minderwertige Menschen");
sondern dass vielmehr die Religion sich aus der Sittlichkeit
ergeben müsse, als ihre notwendige Folge und Ergänzung. Wie
das Auge des Erkennenden hinter der Welt der Erscheinung eine

schöpferische Einheit, Gott, wenn auch nur als regulative,
„abrundende" Idee, glaubt voraussetzen zu müssen, so das Gefühl
eine „gebietende" Einheit, wenn es auch nur wäre, um sich die
innerlich gefühlte moralische Nötigung als solche („an sich") in
riesenhafter Projektion „anschaulich" zu machen. Und aus dem

Umstand, dass Pflichten immer nur annähernd erfüllt werden
können, sprießt, unter der Sehnsucht nach dieser Erfüllung,
die Idee der Unsterblichkeit; Chamberlain gibt dem Leser sogar
zu erwägen, ob, neben dem innern Erleben Gottes und der
Unsterblichkeit, unsere theoretischen Erkenntnisse nicht bloß wie
Gleichnisse dastehen! (Wir bejahen diese Überlegung mit dem

erweiternden Zusatz, dass nicht nur die Unerfüllbarkeit des moralischen

Gebotes als solchen die Unsterblichkeit fordert, sondern
dass ebensogut die sinnliche Seite des Menschen nach ihr
verlangen kann (Nietzsche!) — weil Individualität an sich schon

Beschränkung ist.)
Letzten Endes liegt der Wert der kantischen Kritik darin, dass

sie das in jeder Brust zu findende Sollen praktisch nicht, wie alle

dogmatischen Konfessionen, in ein dunkles Müssen, sondern in
helles Wollen verwandelt und darum erhebend wirkt. Der tiefer

681



Erkennende gleicht einem Menschen, der sich nicht nur der
zuverlässigen Festigkeit seines Hauses versichert hat, sondern
auch zur Einsicht gekommen ist, dass ein Blick aus diesem Hause
nicht stattfinden kann ; statt sich aber in die dunklen
Fensteröffnungen von Schulmeistern irgend welcher Art Schreckgestalten
malen zu lassen, zieht er es kraft eigenen, selbstherrlichen
Entschlusses vor, in ihnen Bilder zu erblicken, die das innere seiner

Behausung sinnvoll verbinden. In dieser produktiven Kraft allein
liegt Freiheit, und in den Menschen diese Kraft entbunden zu
haben, ist das allerhöchste Verdienst Kants: Befreiung durch das

Denken
Chamberlain schließt sein Werk (das in der ersten großen

Ausgabe 767 Seiten umfasst) mit den Worten: „Unsere abstrakte
Wissenschaft im Bunde mit unsern konkreten Religionen kann
bestenfalls nur Zivilisation zustande bringen, und zwar eine
Zivilisation, die jeden Tag in die Barbarei, von der sie nur gradweise
verschieden ist, zurückzuschlagen droht; wogegen Goethes Ideal
einer völlig reinen und darum kausalitätslosen — das Werden als
ein ewiges Sein auffassenden — Naturanschauung („die Welt des

Auges") und Kants lückenlos klare, und insofern völlig anschauliche

Erkenntnis von dem Wesen der Pflicht, der Religion und
des Gottesglaubens, vereint, das „mögliche Reich", nämlich
höchste Kultur des Menschenwesens, begründen würden!"

* *
*

Gegen den Schluss seiner monumentalen Leistung bedauert
Chamberlain, überall nur Andeutungen geben zu können. Wie
viel mehr sind diese Zeilen, trotz aller Ausführlichkeit, „nur
Andeutungen"! Aber wenn Chamberlain den Leser zu Kant
hinführen möchte, so ich zu Chamberlain; und sollte er dann auch
bei Chamberlain stehen bleiben, es harrt seiner schon hier reicher
Gewinn. Ich kenne jemand, der an dem Kantbuch acht Jahre lang
gelesen hat — als in einer philosophischen Bibel

Jetzt noch der beliebte Einwurf des Praktikus: „Was kommt
bei dem allem heraus? — Wenn Kant die Erfahrung begründen
wollte: das haben doch weder die Erfahrung noch wir nötig!"
Das Wichtige für das praktische Leben liegt in der Tat weniger
in der Begründung der Erfahrung, als in der Unterscheidung der

682



beiden Stämme aller Erkenntnis, Anschauung und Denken, und
in der Zurückweisung ihrer beim naiven Menschen unvermeidlichen

Übergriffe des einen in das Gebiet des andern. Wäre
Kants kritische Einsicht, die größte Tat des Geistes, den Sterblichen

von Anbeginn mitgegeben worden, so hätte die Menschheit

nicht jahrtausendelang die Symbolik ihres Gefühlslebens

(Himmel und Hölle) für Naturwirklichkeit gehalten und sich
damit zum bestehenden Zwang der Natur noch den eines
eingebildeten Jenseits auf den Nacken gelegt; und wir erlebten auch
nicht bis in unsere Tage hinein das beschämende Schauspiel,
dass die Resultate der Naturwissenschaft immer wieder auf einem
Gebiet Geltung beanspruchen, das vor aller Erfahrung und damit
außerhalb aller Kausalität liegt (im Reiche des Herzens). Gleichzeitig

auch stände die Schätzung der Kunst als einer in
Freiheit geübten und nur für das Gemüt — aber für dieses wirklich

— gültigen Symbolik höher in Ehren : beruht doch der
tiefste Wert eines jeden Kunstwerkes nicht in dem, was es

darstellt, sondern in dem, was es ausdrückt: nämlich ein inneres,
geistiges Erlebnis durch Symbole der sinnlichen Welt

Wenn selbstbewusste Sonderung und Absonderung das

allgemeinste Kennzeichen aller Aristokratie ist, so hat das aristokratische

achtzehnte Jahrhundert in Kant seine reinste geistige Blüte
getrieben. 1781 erscheint die Kritik der reinen Vernunft, 1788
die der Praktischen Vernunft — gegenüber der Revolutionierung
des Menschengeistes, die in diesen beiden Büchern steckt, mutet
die 1789 beginnende Französische Revolution (die uns nach
Goethes Wort um Jahrhunderte zurückgebracht hat) nur wie ein

blutiges Satyrspiel an. Dass wieder einmal in der Welt der Pöbel

obenauf kam, das beweist unter anderm die Tatsache, dass

zwei Menschenalter nach Kants Erkenntniskritik ein philosophierender

Mediziner unter dem Beifall aller Ignoranten sagen durfte,
das Gehirn produziere die Gedanken wie die Niere den Urin
Wie es Sterne gibt, deren Licht erst nach Jahrtausenden zu uns
gelangt, so ist der Zeitpunkt selbst heute noch nicht abzusehen,
wo Kant, dieser Stern erster Größe an unserm Geisteshimmel,
auch nur alle bessern Köpfe erleuchtet

ZÜRICH KONRAD FALKE

(Schluss folgt.)

683


	Kant, Goethe - Chamberlain [Fortsetzung]

