
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1913-1914)

Artikel: Grundbegriffe der Wandmalerei

Autor: Weese, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GRUNDBEGRIFFE
DER WANDMALEREI

Die Wandmalerei hatte von jeher im Norden einen schweren
Stand. Von Italien, wo sie am längsten und eifrigsten gepflegt
worden war, holte man sich Anschauung und Begriff ihrer Formen
und Zwecke. Aber der Bereich ihrer Möglichkeiten war
eingeschränkt, seit die Renaissancetheorie und die glänzende Entfaltung
namentlich der vatikanischen Kunst feste Grenzen für ihre Normen
aufgestellt hatte. Man vergaß, dass gerade die Raffaelsche Praxis

nur einen Teil der Prinzipien, die für ihr Wesen gelten, befolgt hat
und dass durch sie im Grunde nur die Lösung eines einseitigen
Gedankens gebracht wurde. Ein großer, weiter Bereich ihrer Kunst
war durch die römischen Werke der großen Meister ausgeschaltet
und verbannt.

Laienwelt und Kritik leben aber bis heutigen Tages von der
Kenntnis und Bewunderung nur dieses einen glänzenden Kapitels.
Alles andere ist kaum erkannt und nur wenig in die lebendige
Vorstellung eingedrungen.

Deshalb sei versucht, hier den Grundbegriffen nachzugehen
und das Doppelreich der Monumentalmalerei auch in dem fast

vergessenen Teil des Flachstiles zurückzugewinnen.
Die Wandmalerei ist Wandschmuck. Es ist für unsere

Betrachtung ganz gleichgültig, ob dieser Schmuck in Frescotechnik,
Mosaik, Plattenbelag, in gewirkten Teppichen oder sonst einer
zeichnerischen und malerischen Form erfolgt, wenn wir auch

hauptsächlich die Malerei auf nassem Kalkbewurf im Auge
behalten werden.

Immer aber hängt der Wandschmuck, wie das Wort richtig
bezeichnet, von der Wandfläche der Mauer ab. Diese ist entweder
ein Teil der raumumschließenden Mauer beim Innenraum oder die
Außenfläche eines raumgestaltenden Bauwerkes beim Außenbau.
Auf jeden Fall gehört die Mauerfläche als Raumgrenze zum Raum
selbst, mag er nun ein künstlich geschaffener Innenraum sein
oder der allgemeine Raum, gegen den sich das Bauwerk mit
seiner plastischen Form abhebt und isoliert.

734



Das Wandgemälde ist also auf die Wand aufgetragen und
bildet einen integrierenden Teil ihrer Erscheinung, wobei der
konstruktive Zweck der Mauer einstweilen außer Betracht bleiben
soll. Die Hauptsache ist, dass die Mauerebene die erste
Daseinsbedingung und den materiellen Grund des Wandgemäldes bildet.

Nun ist der Zweck der Mauer ein doppelter: einmal der der
Raumumfassung, wobei sie die äußere Form, gleichsam die Haut
des Mauerkörpers bildet.

Dann aber ist sie der stützende und tragende Teil der
auflagernden Deckenkonstruktion, also des Balken- und Sparrenwerkes

für ein Dach oder der Träger einer Flachdecke oder eines
Gewölbes.

Aus diesem konstruktiven Zweck der Mauer ergeben sich
zwei Richtungsmomente für die Kräfte, die die Ausdehnung der
Fläche bezeichnen und die Wirkungslinien der statischen und
mechanischen Kräfte: die horizontale Breitenrichtung und die
vertikale Höhenrichtung.

Die künstlerische Logik wird daher auf diese Funktion der
Kräfte auch bei der illusionären Aufgabe der Wandbemalung
oder -Bekleidung Rücksicht nehmen müssen, wenn nicht ein
besonderer Dispens vorliegt.

Es ist der natürliche Zwang zur Flächengestaltung und
Flächenbewahrung, der sich aus dieser primären Aufgabe der
Mauer- und Wandbemalung ergibt. Da die Flächenbegrenzung
der Mauer nichts anderes ist als eine Ebene, so hat die
Wandmalerei nichts anderes zu erfüllen als den konstruktiven Zweck
der Mauer in dem Charakter ihrer Malereien festzuhalten. Der
Sprachgebrauch selbst erkennt diesen ursprünglichen Zweck an,
indem er den einfachen Überzug der Mauer mit einer einzigen
Farbe oder Tünche und die lediglich dekorativen Verzierungen
der Wand durch Ornamente als „Flachmalerei" bezeichnet.

Es ist selbstverständlich, dass die gestaltende Kunst bei dieser

einfarbigen, monotonen und gleichmäßigen Übermalung nicht
beharren kann, sondern dazu übergeht, sowohl die Richtungsmomente
der Höhe und Breite zu markieren als auch das Auf und Nieder
des Kräftespiels im Sinne der stützenden und lastenden Funktionen
wie das Weite und Breite der fortlaufenden Wandfläche zum
Ausdruck zu bringen. Dabei kommt es nicht darauf an, ob das ge-

735



schieht in der Form der Abstraktion durch Ornamente, die sich
in der Vertikale und Horizontale bewegen, oder durch symbolisierende

Verkörperungen wie der Säule oder der Karyatide, die
sich recken und strecken. Wie dem auch sei, so berührt die
Wandmalerei mit diesem Anfang ihrer Aufgabe den Formenschatz der
Architektur und wird wohl auch gelegentlich von ihm Entlehnungen
machen oder ihn ausbeuten.

Für unsere Betrachtung ist es wichtig, das Eine festzustellen:
dass nämlich in dieser primären Sphäre der Flachcharakter, der
sich aus der Mauerstruktur ergibt, wirksam bleibt auch für die

Wandbemalung. Selbst wenn sie also körperliche und räumliche
Gebilde darstellt, wie Stämme, Säulen oder sonst irgend welche

Träger- und Stützenformen, so wird der optische Eindruck des

Flächenhaften darin doch immer obwalten müssen.
Der Flachcharakter ist zwar ein abgeleitetes Prinzip; aber er

hat, einmal angenommen, bindende Kraft für die ganze Welt, die
auf der Wandfläche unter dem Pinsel des Malers entsteht. Figuren
und Tiere und alles Sachliche und Dingliche, ebenso alles
Landschaftliche und Räumliche unterliegt ihm. Er ist ein Tyrann. Er
hat aber auch schöpferische Kräfte eigner Art. Wenn er auch
alle Erscheinungen der Frische und Unmittelbarkeit des Lebens

beraubt, verleiht er ihnen dafür eine Kraft und Allgemeingültigkeit,
die ein überindividuelles Dasein zur Folge hat. In gewissem

Sinne schließt er den Individualismus aus. Er nähert alles Lebendige

dem Schemen. Ebensoviel als er der Körperlichkeit nimmt,
legt er der linearen Kontur zu. Der Umriss spricht fast allein.
Aber da alle Umrisszeichnung eine Tendenz zur Abstraktion hat,
so ist es nur folgerichtig, wenn sie dem natürlichen Eindruck
immer mehr entzogen wird und einer eigenen, gleichsam
übersinnlichen Rechnung unterliegt. Um ihrer selber willen erhält die

Linie als schemenhafte Kontur ein Eigenleben, das in der
abstrakten Region bleibt und an das natürliche Urbild eine immer
schwächere Erinnerung bewahrt. Sie kann stilisiert werden wie
ein Ornament, wenn der Maler beherzt genug ist, um einer
begrifflichen Klarheit willen abstrakt zu bleiben und Sinn und Wesen

seiner Darstellung auf den gedanklichen Kern zurückzuführen. Auch
die Abstraktion ist eine Leidenschaft, die schließlich alles Leben
tötet und alles Geschehen leugnet. Aus den Flächenkräften der

736



Wanddarstellung gewinnt sie den Vorrat von Ausdrucksmitteln,
dessen sie bedarf, um begrifflich eindringlich zu wirken. Sie lebt
in dem Hadesbereich, wo alles, was erscheint, unter der Schwelle
des Natürlichen bleibt, aber alles, was gedacht und abgeklärt ist,
über der zeitlichen Bedeutung des Einzelfalles steht. Sie ist der
Vampyr, der dem Lebendigen Blut und Seele aussaugt. Aber die

Auferstehung, die unmittelbar folgt, trägt das Moment der Ewigkeit

in sich, weil das Zufällige, Momentane und Persönliche wie
ein Niederschlag verloren gegangen ist. Es bleibt nur eine Formel

übrig, die die gesamte Potenz der Willens- und Seelenkräfte
ausdrückt. Das Scheinleben dieser zweidimensionalen Existenz
ist doch kein ohnmächtiges Schattenbild.

Das Flächenprinzip ergibt sich aber auch als eine natürliche

Folge nicht bloß der Mauer, sondern des Raumes, dessen

Hülle und Begrenzung sie ist und dem sie daher erst Form und
Gestalt gibt. Denn der Raum gewinnt erst Körper nicht durch
eine organische Entwicklung von innen heraus, sondern durch
eine Abgrenzung von außen her. Freilich ist es ebenso klar, dass

der Raum als eine geformte Einzelexistenz nur begriffen werden
kann von innen heraus, niemals von außen. Es ist gleichsam ein
kristallinisches Gebilde, dessen Wesen und Gestalt sich nur dem

Blick vom Mittelpunkt aus erschließt, obgleich es als plastischer
Körper und begrenzte Form ein Ding im allgemeinen Räume ist
und daher auch durch seine Außenform Gestalt und Bedeutung hat.
Es gibt also für die Wandbemalung außer der Höhen- und
Breitenrichtung noch ein drittes Richtungsmoment von einem optischen
und funktionellen Werte, das seinerseits ebenfalls wirksam ist in
dem Kräftespiel, aus dem sich der Funktionenkomplex der Wand

zusammensetzt. Dieses dritte Moment ist die Beziehung zu dem
Raum selbst, eine Relation nach innen, gleichsam auf den
wirklichen oder gedachten Mittelpunkt des Raumes hin, wobei gleich

gesagt sei, dass dieses Richtungsmoment, das aus den gegenseitig
sich bedingenden Höhen- und Breitenrelationen der Ebene
heraustritt und die Tiefenbewegung anschlägt, durch die Wandebene
in seiner Bewegung nicht aufgehalten zu werden braucht, infolgedessen

ebensogut diesseits wie jenseits derselben Spielraum hat
und denselben ausnützen kann. Es ist das eigentliche Moment
der Unendlichkeit. Denn während die Wandfläche durch ihre

737



Begrenzung als Mauer auch die Höhen- und Breitenrichtung der
Bemalung begrenzt, kann für die Tiefenbewegung keine Begrenzung

gedacht werden, wenn nur der Raum hinter der Mauer durch
die illusionistischen Mittel der Perspektive ins Ewigferne
erweitert wird.

Aber der von den Mauern umfasste und durch sie gebildete
Raumkörper, also seine architektonische Form, bestimmt selbst
über die Raumgrenzen hinaus die Bewegung der Tiefenachse.

Es ist nämlich leicht einzusehen, dass immer dann, wenn
das Raumgebilde als solches in seiner klaren Begrenzung und
scharf abgesetzten Form der Hauptwert in der künstlerischen Rechnung

ist, wie etwa bei den Innenräumen der antiken Tempel und
Basiliken, die Wandbemalung die Grenzwerte um so schärfer betonen

muss und den Flachcharakter um so strenger bewahren wird.
Wenn aber durch weite Raumfluchten und unbestimmte Perspektiven

der gestaltete Raum sich annähert der Unendlichkeit und
Unbestimmtheit des allgemeinen Raumes, wie bei den
Raumgestaltungen des Barock, dann ist auch die Wandmalerei der
Verpflichtung enthoben, klare und nicht durchbrochene Grenzen

zu schaffen ; sie kann dann den Bewegungsdrang in die Tiefe, der
häufig genug schon durch die Architektur, durch Säulenstellungen,
Wandvertiefungen und raumüberhöhende Mittel sein Genüge findet,
sich voll ausleben lassen. Sie ist alsdann völlig frei, die Illusion
so weit zu treiben, dass sie den Raum diesseits und jenseits der
Wand, also Innen- und Außenraum—von denen der erste
architektonisch real, der zweite nur illusionistisch vorhanden ist — in
Eins verbindet. Sie kann die Ebene der Wandfläche wegmalen;
sie vollzieht damit einen in der Kunst immer wiederkehrenden
Prozess der optischen Täuschung, indem sie die Materialität der
Mauer- und Wandfläche durch die malerischen Mittel der Perspektive

und Illusion verschleiert und wie auf der Bühne den
wirklichen Raum nach allen Seiten hin erweitert, wobei es ihr
überlassen bleibt, die Übergänge und Grenzen zwischen Raumkern
und Raumferne in jedem beliebigen Grade der Deutlichkeit zu
behandeln.

Es sind also zwei wesentlich verschiedene Prinzipien, die die
Wandmalerei beherrschen: das erste ist bestimmt durch die
Flächenkräfte, die die konstitutiven Elemente der Ebene sind und

738



einen konservativen Charakter haben, da sie den Pragmatismus
der architektonischen Raumgrenzen durch ihre realen oder
symbolischen Darstellungsmittel zum Ausdruck bringen. Wir wollen
es das Stabilitätsprinzip nennen. Es ist ein konstantes Prinzip.

Das andere ist bestimmt durch das Richtungsmoment der
Tiefe, sowohl zum Raumkern hin, als von ihm weg. In dieser
schwankenden, unbestimmten und nicht einmal bestimmbaren
Begrenzung liegt das Moment der Bewegung. Alle Beziehungen
der Aufmerksamkeit und des Interesses werden von dem Raumkern

bis zu der begrenzenden Wandfläche oder darüber hinaus
in die Tiefe gezogen. Das Stabilitätsprinzip ist damit
durchbrochen.

Man kann sich den Raum aus lauter Schichten zusammengesetzt

denken, die eine hinter der andern in unendlicher Folge.
Durch das Stabilitätsprinzip wird eine von diesen Schichten
materialisiert und optisch fassbar; alle Schichten davor und
dahinter sind dadurch ausgeschlossen. Anders bei der Tiefenbewegung

des zweiten Prinzipes. Durch die Raumerweiterung diesseits

und jenseits der Stabilitätsschicht werden alle übrigen Schichten,
so weit die Tiefenachse reicht, in die malerische Rechnung mit
hineingezogen. Je nach der Form der Raumerweiterung kann
die optisch festgelegte Schichtenfolge verschiedenartig abgestuft
sein, ihre Mächtigkeit ist eine relative. Man kann bei ihr Vorder-,
Mittel- und Hinterbühne unterscheiden, wenn es sich um
architektonische oder landschaftliche Prospekte handelt; schließlich
folgen die Ausblicke ins Unbegrenzte, auf Ebene, Meer und Himmel

weit hinaus. Diese Folge von Schichten, die man übrigens
gewöhnlich gleichsam im Grundriss betrachtet und als Vorder-,
Mittel- und Hintergrund bezeichnet, kann zwar durch stabile Formen
dargestellt werden, durch Architekturglieder oder durch landschaftliche

Elemente wie Bäume, Felsen, Berge, schließen aber dennoch
das Moment der Ruhe aus, da die vor- oder rückwärts schreitende

Aufmerksamkeit in der Tiefe hin- und hergeführt wird. Das
Charakteristikum der Bewegung ist für dieses Prinzip das

Entscheidende. Wir wollen es daher das Prinzip der Fluktuation
nennen. Es ist ein motorisches Prinzip.

Dieses zweite Prinzip hat sich neben der eigentlichen Flächen-

bemalung der Vertikalwände noch eigens ein Ausdrucksorgan ge-

739



schaffen in der Kuppel- und Deckenmalerei; und in diesem
Bereich ihrer eigensten Aufgabe ein oft sehr lebhaftes Tempo der

Bewegung angeschlagen und die Raumerweiterung bis in die
Unendlichkeit der Himmelshöhen getrieben. Die motorischen Kräfte
der Wandmalerei haben sich dabei zu einer Aktivität außerordentlicher

Art entfalten können.

Bisher sind nur die Richtungsmomente der Wandmalerei
betrachtet worden. Es blieb dabei außer Betracht, durch welche
Formen der Ornamentation architektonischer, figuraler oder
räumlicher Art diese Richtungsmomente sich verkörperten und

zur Darstellung gelangten. Es gibt aber außer ihnen noch geistige
Momente, die die Wandmalerei bestimmen. Jeder architektonisch
gestaltete Raum ist nämlich nie inhaltsleer oder geistig tot. Er
hat vielmehr, wie schon das Kräftespiel der Funktionen deutlich
macht, ein inneres Leben. Er umschließt eine Seele. Wie er
nur von innen her fassbar ist in seinem Plan, seinem Bau und
all seinen konstitutiven Mitteln und illusionären Wirkungen, so
haben auch alle seine Formen, die realen Glieder, wie die
Funktionen derselben alle insgesamt eine Beziehung zu dem schöpferischen

Bewusstsein, das gleichsam mit dem mathematischen Mittelpunkt

oder Wirkungszentrum identisch ist.

Jeder Raum hat seinen praktischen und ästhetischen Zweck

nur in Beziehung auf ein Individuum, das in ihm lebt und dessen

künstlerische Bewusstseinserweiterung eben der Raum ist. Es ist

gleich, ob dieses Individuum ein Einzelwesen oder Kollektivwesen
ist, eine Menge, eine Gemeinde oder auch nur eine Idee, etwa
das Göttliche ist — die Hauptsache bleibt, dass in diesem geistigen
Zentrum sich alle Achsen des architektonischen, des räumlichen
und linearen, des perspektivischen und planimetrisclien Systems
schneiden. Alle Flucht-, Kraft- und Funktionslinien streberl darauf

zu, wie sie auch davon ausgehen. Am deutlichsten kommt dieser

geistige Wirkungsmittelpunkt zur Darstellung in den Zentralbauten,
weil er bei ihnen stabil ist. Aber auch bei allen Longitudinal-
bauten, wo dieses Zentrum sich gleichsam in der Hauptachse
fortbewegt und damit die Relationen zu dem Gesamtsystem sich
immerfort verschieben, ist doch diese zentrale Geistigkeit die

eigentlich raumgestaltende Macht.

740



Von ihr aus finden Projektionen des Bewusstseins, des Willens
der geistigen Haltung, der Zweckbestimmung, der persönlichen
Bedeutung, des repräsentativen Anspruches, kurz der gesamten
Machtsphäre auf die Wände statt. Form und Inhalt werden nur
von hier aus klar, weil sie auf diesem Zentrum beruhen. Alle
Energien, die in dem System ausgespielt sind, haben in diesem

geistigen Bewusstsein ihren Brennpunkt.
Welcher Art nun auch immer die Formen sein mögen, in

denen das Stabilitäts- und das motorische Prinzip der
Wandmalerei dargestellt sind, so bekommen sie doch erst ihren Sinn
durch dieses dritte Prinzip, das wir das dynamische nennen wollen,
denn es begreift die geistige Macht, die den ganzen Organismus

beseelt.
In der einfachsten Ornamentation einer Wandfläche ebenso

wie in der kühnsten Flächenmalerei einer weiten Perspektive ist
das dynamische Prinzip wirksam, freilich auf verschiedene Weise.
Es tritt zurück, wenn die Flächenkräfte sich hervordrängen ; es
wächst mit der Energie des motorischen Prinzips, es triumphiert,
wenn die figurale Malerei im Dienste der historischen Verherrlichung

oder der gedankenreichen Symbolik und Allegorie den
Plan beherrscht. Dann spiegelt sich das Wesen der geistigen
Macht, die den Raum bewohnt, in mannigfachen Brechungen und
vervielfältigt damit die Idee, die den Raum erfüllt.

Untersuchen wir im Einzelnen das Verhältnis des dynamischen
Prinzipes zu den beiden andern, so ergibt sich im Wesentlichen
folgendes: die rein architektonischen Grundkräfte der Raumgestaltung,
die am wirksamsten in der Raumharmonie des Zentralraumes, wie
etwa im Pantheon, erscheinen, sind so überlegen, dass nur die
Flächenkräfte sich in ihrem Dienste, freilich auch nur gedämpft,
entfalten können. Man kann sagen, dass die kristallinische Raumform
mit ihrem Bedürfnis nach harten Grenzen und scharfen Konturen
auch das dynamische Prinzip für das figurale Wandbild einengt,
wenn nicht völlig ausschließt. Je unumschränkter der Architekt
ist und je mehr er auf sich und seine Arbeit hält, desto schwerer
hat es das dynamische Prinzip, sich Geltung zu verschaffen. Die
Räume, die die dynamischen Kräfte am schönsten haben erblühen
sehen, wie die sixtinische Kapelle und die vatikanischen Stanzen,
sind räumlich durchaus gleichgültige Werke. Die sixtinische Ka-

741



pelle ist ein toter Raum voll hochgespannten Lebens. Wände
und Decken reden und erzählen von höchsten und letzten Dingen;
aber selbst die Kraft Michel Angelos hätte versagen müssen, wenn
die Architektonik der Kapelle über diese einfachsten Formen der
Maurer- und Zimmermannsleistung auch nur ein Weniges
hinausgegangen wäre.

Die dynamischen Kräfte der Ideenmalerei und Gedankenkunst

vertragen sich sehr wohl mit den Flächenprinzipien der
Stabilität und mit den motorischen Kräften der weitgetriebenen
Raumfluchten. Gerade der Flachcharakter in der Wandmalerei,
verbunden mit der ornamentalen Rhythmik des Umrisses, hebt
die abstrakte Allgemeingültigkeit der Darstellung, wie sie besonders

für religiöse Stoffe vom Mittelalter gewählt wurden. Giottos
Kunst ist die klar umrissene Flachmalerei, in der sich reine
Gedankentiefe und demütige Herzenswärme ohne Verlust an Kraft
und Bedeutung einer naturfremden Abstraktion der Wirklichkeit
unterordnen. In ihr waltet eine metaphysische Eindringlichkeit
der Bildwirkung, die die Schwelle der Naturwahrheit kaum
berührt. Ihr unerschöpflicher Gehalt an echter und ewiger Wahrheit

beruht auf dem Gleichgewicht, das zwischen der weltfernen
Deutlichkeit des Natürlichen und der körperlosen Klarheit des

Gedanklichen hergestellt ist und in der flachen Räumlichkeit seiner
Bilderscheinung wie in einem eigensten Medium erhalten bleibt.

Die Welt der religiösen Kunst hat immer dann, wenn sie die

übernatürliche Schlichtheit ihrer Gedanken und Empfindungen
darbieten will, sich dieser Urform der Darstellung bedient. Indem
sie das Irdische und Reale unter dem Druck der Flächenkräfte
auf beinahe symbolische Formen zurückführte, blieb ihr die volle
Dynamik zur Verfügung für den hehren Inhalt, den sie offenbarte.

Diese Beziehung zwischen Abstraktion und Flächendarstellung

ist eine so enge, dass sie sich mit dem Korrelat
Gedankenkunst und Flachmalerei beinahe identifiziert. Wer in der
modernen Kunst die Namen Carstens, Cornelius, Genelli, Puvis
de Chavannes, Marées und Hodler mit einander verbindet, wird
finden, dass sich in diesen neuesten Beispielen jene alte
kunstgeschichtliche Erfahrung, von der eben die Rede war, wiederholt.

Die dynamischen Kräfte der geistigen Macht werden die

psychische Steigerung in dem ideenerfüllten Raum um so höher

742



treiben, je mehr die Darstellung unter der natürlichen Schwelle
des Plastischen und Räumlichen bleibt. Treten aber alle Ausdrucksformen

des Wirklichen an ihre Stelle: die vollrunde Körperlichkeit,
die räumliche Tiefe, die perspektivische Illusion — kurz Menschen

von Fleisch und Blut auf der Mutter Erde, leibhaftig und seelenstark

— dann können nur jene übersinnlichen Mächte der Idealität,

wie sie an der volta Ereignis geworden sind, die Abstraktionsfähigkeit

der Flächenkräfte entbehrlich machen.
In Verbindung mit den motorischen Kräften der Raumfluchten

verfügt das dynamische Prinzip über eine ergiebige Unterstützung
zur Steigerung des Illusionismus. Die einfachste Lösung auf
diesem Gebiet ist die bühnenmäßige Wirkung des Proszeniums.
So sind die quattrocentistischen Wandgemälde von Masaccios
Zinsgroschen bis zu Rafaels Schule von Athen durchgeführt.

Unter dem Einfluss der nordischen Interieur-Malerei des

Altniederländischen Rahmenbildes nimmt zwar auch das italienische
Fresco bei Ghirlandajo und anderen den Charakter der
Stubenheimlichkeit an; aber die allgemeine Tendenz führt zur Prachthalle
und zur großräumigen Kirchenweite, wobei die Renaissancearchitektur

in der Wandmalerei Triumphe vorwegnimmt, die ihr in
Wirklichkeit noch vorenthalten waren. Aber selbst die Fernbilder
hoher Kircheninterieurs genügen nicht dem Tiefenzwang, so dass

meist noch Durchblicke in den offnen Himmel als letzter Fluchtpunkt

sich anschließen.
Eine große Sorge für die Ausstattung der Bühnenszene mit

ihren großen Hallen und Säulengängen bildet die Vermittlung
zwischen dem gemalten Proszenium und dem wirklichen Innenraum.

Im Laufe der Barockkunst schwindet allmählich die Scheu

vor groben Täuschungen. Hinter der gemalten Balustrade auf
dem Parkprospekt, von dem aus die Sommerlüfte in den Saal

zu dringen scheinen, spinnt sich ein gesellschaftliches Leben
zwischen den Salongästen hüben und den gemalten Komödianten
drüben ungezwungen an. Oder es drängen sich in den Kirchen
auf Kuppel- und Deckenprospekten die Wolkenmassen über die

Marmorgesimse der Kuppelfassung auf die Altargiebel herab und
bilden dann den natürlichen Boden für himmlische Heerscharen,
deren Massen bis zum Zenit in unabsehbare Höhe aufsteigen.
Die motorische Phantasie kennt keinen Anfang und kein Ende

743



und verbindet in schrankenloser Folge das Fernste mit der naiven
Optik des lebendigen Zuschauers inmitten all der Illusionsmagie.
Die Wände fliehen, die Decke hebt sich, Geisterhände reißen die
Schranken nieder zwischen diesseits und jenseits. Nachdem erst
einmal die gesamte Maschinerie der Erd- und Himmelsbühne in

Bewegung geraten ist, setzt nicht selten ein Sturmwehen ein, das

Himmelfahrten, Auferstehungen und Krönungsakte zu einem
halsbrecherischen Unternehmen macht. Die Dynamik der motorischen
Illusion arbeitet vornehmlich gern mit dem Grenzenlosen, auch

darin, dass sie ungezählte Figurenmassen auf die Bühne bringt,
die schon durch ihre Menge verwirren und in die Vorstellung
des Unbegrenzten fortreißen; überall Drang, Flucht, Bewegung,
Auflösung im Unendlichen.

Das dynamische Prinzip steht in unmittelbarer Beziehung zum
Kulturinhalt der Zeit. Sind die künstlerischen und literarischen
Kräfte hoch entwickelt, so kann wohl das gesamte geistige Leben
in bedeutsamen Repräsentanten von der Kunst auf einer Bühne
versammelt werden. Geschichte und Gegenwart, die geistigen,
rechtlichen und politischen Grundlagen der Macht können sich
als historisch repräsentative Gestalten um die geistige Figur des

Stifters stellen, der den künstlerischen Werken durch seinen
Befehl Dasein gegeben hat. In den Stanzen wohnt nicht der Me-
diceer Leo X., sondern das Papsttum der Renaissance. Die
Gestalten- und Gedankenwelt der Sixtinischen Decke ist ausgespannt
nicht über der Hauskapelle im Vatikan, sondern über dem
religiösen Bewusstsein, das sich aus der Verbindung von Humanismus

und Christentum gebildet hat. In den Wandgemälden
Wilhelm von Kaulbachs spiegelt sich die bürgerliche Bildung des

deutschen Volkstums, wobei die Nähe von Universität,
Kunstsammlung und Berliner Intelligenz sowohl bei der historischen
Weite der Auffassung wie bei der frostigen Pose mitgewirkt haben.
In den Malereien Ferdinand Hodlers liegt die dynamische Funktion
in der Gemeinsamkeit und Schicksalsnotwendigkeit des Erlebnisses,
das die persönliche Einzelexistenz nur als ein paralleles Glied in

der Gesamtheit auffasst. Kein Moderner hat so viel Gewalt des

Ausdruckes entwickelt als er, indem er mit Hilfe von Symmetrie
und Eurhythmie das allgemeine Schicksal als die fortreißende
Gewalt schildert, in der das Einzelwesen als Individualität untergeht.

744



In diesen drei Prinzipien gehen alle Beispiele der
Wandmalerei aller Zeiten auf. Es sind damit wie ich glaube, Gesichtspunkte

gewonnen, die jedes Denkmal verständlich machen in

seinem Verhältnis zu den Grundfragen der Kunst, unabhängig
von Schulzusammenhängen, biographischen Voraussetzungen und

allgemeinen Kulturströmungen.

BERN ARTUR WEESE

PERSEPHONE

Holdselige Nymphe, du gleichest den blühenden Blumen
Im rötlichen Lichte der untersinkenden Sonne
Auf den herrlichen Auen der nysischen Gefilde.

Für deine Mutter den duftigsten Strauß zu pflücken,
Brächest du alle die herbstlichen Wiesenblüten
In einem seltsam unwiderstehlichen Drange.

Du wähntest die gelb und lila gefärbten Blumen
In voller Pracht des frühlingartigen Glanzes
Auf grünende Fluren gestreut von der lieblichen Göttin.

Du sogst an den giftigen gilbenden Blütensternen
Und hauchtest tief in die Kelche den reinen Atem,
Geschlossenen Auges in unseligem Wahne.

Du fühltest das Blut in heißen Händen schwellen
Und deine Glieder in fiebrigem Schauer ermatten
Und eine Betäubung den schwächlichen Leib durchdringen.

Langsam, in letzter Erstarrung erbleichte dein Antlitz,
Die gewelkten Narzissen entfielen ins Wasser,
Umschwimmend alsdann die ertrunkene Nymphe.

CASPAR WILLY STREIFF

745


	Grundbegriffe der Wandmalerei

