
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1913-1914)

Artikel: Homer und Gerhart Hauptmann

Autor: Korrodi, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HOMER und GERHART HAUPTMANN
Die besten Homeriden haben ihren Homer mit einer

Interlinearübersetzung notdürftig gelesen, den Zünftigen aber war
Homer im XVI11. Jahrhundert ein Buch mit sieben Siegeln. Für
diese literaturgeschichtliche Tatsache steht auf der 393ten Seite
seiner Homerischen Untersuchungen Ulrich von Wilamowitz ein.
Das XX. Jahrhundert will sie durch Gerhart Hauptmann bestätigen,

der an der städtischen Realschule in Breslau keinen Strahl
der Sonne Homers einfing.

Dass aber grade Gerhart Hauptmann nach langer künstlerischer

Odyssee mit dem Dulder Odysseus den Kreis der Schöpfung

ausschreitet, gibt zu denken, denn mehr als Breitengrade und

Jahrhunderte trennen ihn von den Griechen. Seine eigene Welt
und ihre Geschöpfe stellen sich zwischen ihn und Homer. Die
Weber glotzen verständnislos nach der Weberin Penelope; das

liebe Proletarierkind Hannele Mattern wird an seinem deutschen
Himmel mit dem Herrn Jesu und dem Lehrer Gottwald irre,
wenn von griechischen Pantheon geflunkert wird; Rautendelein
versteht nur schlesische Laute; Emanuel Quint begreift seinen

Apostel Hauptmann nicht, der gen Hellas zog — und nicht nach
Palästina. Hat Ibsen, haben Tolstoi und Dostojewsky: die ganze
heilige russische Literatur uns und Hauptmann nicht verwandelt?
Führt sich und uns der Dichter nicht irre, den die geschichtlich
festgelegten sozialen Konflikte des XIX. Jahrhunderts zum
dramatischen Dichter begabten, wenn sich unter seine Finger
Stoffe schieben, die man heute Exerzitien halber von einem
Metrum ins andere wirft? Die junge Generation, die im XVIII.
Jahrhundert sich Homer verbündete, hatte nur die Zukunft vor
sich, in die sie die Vergangenheit der homerischen Kunst
hineintrug. Wenn Gerhart Hauptmann heute in den Schatten Homers
tritt, liegt der Gedanke nahe: Da hat einer die alte und die neue
Welt gesehen, seinen Pflug durch die Dichtung des Mittelalters
gezogen, in der Reformationszeit sein Herz lodern lassen, sich die
Seele des modernen Menschen erlistet, aber End der Ende hat

er seinen eigenen Schatten verloren und borgte als armer Schle-
mihl den Strahl von der Sonne Homers. Eine Vergangenheit
liegt hinter ihm, er will sich eine Zukunft erobern, in dem er in

626



den Schränken der Weltliteratur wühlt? Ist man in solchen Fällen

Homeride, oder nicht ebenso gut Philologe und schreibt in
Versen — aus handfertiger Gewohnheit?

Darf man sich Bestes versprechen, wenn ein Dichter an
einen andern Dichter sich klammert? Wenn Gerhart Hauptmann
zu Homer spricht wie Tasso zur Wirklichkeit Antonios:

O edler Mann! Du stehest fest und still,
Ich scheine nur die sturmbewegte Welle.

Darf ein Kunstwerk auf anderen Voraussetzungen als der
Erfahrung des Lebens sich aufbauen?

Kein Name und kein halbes Werk vermöchte diese Zweifel,
die immer neue gebären, beschwichtigen. Nur ein außerordentliches

Werk entkräftet sie, in dem Odysseus nicht bloß von
Homers, sondern von Gerhart Hauptmanns Gnaden lebt. Wenn der
Dulder Odysseus in unserer Gesellschaft geduldet und begriffen
werden soll, so darf er kein Gattungsbegriff, muss mehr ein
Nomen proprium für einen festumrissenen, haarscharf charakterisierten

Menschen sein. Hauptmann wird also zeitgemäß und

großzügig Odysseus in unser Zeitgefühl übertragen, indem er
den typischen Dulder in einen charakteristischen wandelt. Felonie

an Homer begeht er nur, wenn dieser charakteristische Odysseus

sich nicht unter den Oberbegriff des typischen Odysseus
Homers subsumieren lässt. Hier liegt das Problem dichterischer
Übersetzung in des Wortes wörtlichster Bedeutung und in dem

Sinne: Einen Stoff aus einer Zeit in eine andere zu übertragen.
Die Frage: ob Hexameter oder Blankvers wird den Dichter
weniger, viel mehr die Handgelenke des Dichters bewegen.
Der Dichter, dessen Zeit für das Epos sich nicht mehr, oder nur
gelegentlich aus Kuriosität einstellt, wird das Epos dort aufs
Korn nehmen, wo seine dramatische Ader sich nicht mehr
verheimlicht. Die realistische Forderung unserer hastigen Zeit legt
der Dichtung außerdem nahe, sich nur zwischen acht und elf
Uhr Abends und nur dramatisch vorzustellen. Auf diesem Wege

zum Drama aber verliert der Held seine epische Unschuld. Er
wird im Drama ein zeitgemäßer Mensch, oder die Gründlinge
im Parterre kehren ihm den Rücken.

* *
*

627



Ein Dichter der jungen Generation wie Robert Faesi wird,
wenn er sich nicht selbst verleugnen will, Odysseus und Nausikaa
modellieren. Goethe und Hofmannsthal werden für ihn nicht
umsonst gelebt haben. Er wird Jugend und Schönheit in prächtige

selbstgewählte Versgewänder hüllen. Den aber, der in
den höheren Jahren steht, dessen eigener Sohn um Nausikaa
freien könnte — man denke an Goethes Plan! — ergreift das

Los des alternden Odysseus. In dem zerschrumpften, zerlumpten,

vernarbten Odysseus schlägt ein Dulderherz an die Rippen.
Der in Schmutz starrende Bettler verlangt keinen Purpurmantel
schöner Worte; soll er aber im Gesänge eines modernen Dichters

mächtig dahinschreiten, so muss sein Sänger die Pfützen
so gut als die Himmelsleitern kennen. Ohne Verleugnung seiner
naturalistischen Vergangenheit wollte und konnte Gerhart Hauptmann

kaum anderswo dem Dulder Odysseus begegnen als im
vierzehnten Gesänge der Odyssee — im Hofe des Sauhirten Eu-
maios, die in jedem der zwölf Kofen „fünfzig der Wühler im
Grund, der gelagerten Schweine" hegte. Wer Homer nicht kennt,
steht dieser von allem Erdenjammer gebeutelten Gestalt Odysseus,

wie sie Hauptmann schildert, fast unbefangener und gläubiger

gegenüber, als der Homerleser, denn dieser hat ja im
achtzehnten Gesänge der Odyssee miterlebt, wie Pallas Athene den
herrlichen Odysseus mit dem Zauberstab berührte:

Ließ ihm verdorren das blühende Fleisch der gelenkigen Glieder
Und vertilgte vom Haupt sein blondes Gelock und zog ihm
Rings über sämtliche Glieder die runzlichte Haut eines Alten,
Machte die Augen ihm blöd, die leuchtenden Sterne, und warf ihm
Über den Leib ein Lumpengewand und garstigen Mantel.

(Übersetzt von L. A. Schröder)

Der homerische Odysseus erscheint in der Maske auf dem
Hofe Eumaios; dem Hauptmannschen dagegen ist die Bettlermaske

Wesensform, er wäre „Schauspieler", wollte er sie

verleugnen. In des Wortes urältester Bedeutung ist er elend, denn
keine Athene leitet ihn; er muss sein Leben unbeschirmt
weitertragen. Die Irrfahrt hat seine Seele aus den Angeln gehoben.
Mählich nur schieben ihm die Worte und die Geberden der
Menschen die reale Welt wieder unter die Sohlen. Er darf seinen
Namen nicht nennen und bekennen, weil niemand auf den Helden

verzichten will, um einen Bettler zu besitzen, weil dieser

628



Odysseus an sich selber, als einer tief zweideutigen Erscheinung
irre wird, der die beglaubigenden Kräfte fehlen. So vergräbt er
um ein Stück verschimmelt' Brot seinen Namen zwölf Klafter tief.
„Niemand" ist er für den strahlenden Götterjüngling Telemach,
der doch eine schwärmerische Nänie auf den Geist des toten Vaters
klagt. Nicht aus List gebärdet er sich närrisch, aus Not verkehrt
sich ihm die Welt. Er wird der ältere Bruder des Armen Heinrich:

Ein Narr, der mehr erkennt als alle andern! Wie soll er
sich dem Sohne beweisen und erweisen?

Wer denn lehrt ihn, den Sohn
Den Kern der goldnen Ruhmesfrucht erkennen,
Der ausgespien am Wege fault?

Wer bin ich? 1st
Nicht meine Tat vor mir entflohn und steht
Fern, zwischen Göttern, am gestirnten Himmel?
In Licht verhüllt, ein funkelndes Gestirn,
Fremd meiner Seele? Und ich hocke hier,
Ein Bündel schlechter Lumpen?

Eine Hülse, kein Kern mehr! So fühlt er sein Schicksal.
Nichts unterscheidet ihn von dem Bettler, der um eine Hafersuppe
wimmert, von Laërtes, seinem Vater. Hauptmann hat diese

Begegnung erschütternd gestaltet: wie das Elend aus Vater und Sohn
Schicksalsbrüder macht. Schwirrten bisher nur aus Worten des

Argwohns vergiftete Pfeile nach dem Ohr Odysseus, so vergiftet
der Anblick der geilen freilich herkömmlich gezeichneten Freierschar

Penelopes sein Auge. Ein Widerspiel setzt ein: Telemach,
der Starke, spürt sich den Freiern gegenüber schwach ; Odysseus,
der sich duckt, spürt in sich Säfte des Hasses und der Rache

kochen, die seine Sehnen straffen. Mählich kehrt der Glaube an

die eigene Kraft zurück. Der Blick in diese brutalen Wirklichkeiten

gibt sie ihm wieder. Ein Dämon umkreist er den Sohn,
erobert ihn, bevor Telemach ihn erkennt. Wie von jedem großen

Thaumaturgos geht von ihm eine gewaltige seltsame

Anziehungskraft aus. Seine Umwelt beginnt die wohlwollenden
Ereignisse der Natur auf ihn zu deuten. Blitz und Donner werden

seine Zeugen (die natürlich bei Gerhart Hauptmann von langer
Hand vorbereitet sind). — Aber erkennen können jene, die

dem Herzen Odysseus am nächsten standen, ihn nicht; denn

seine äußere Erscheinung — ein Bettlermantel und ein in Schmutz

629



starrendes Runzelngesicht, die Haut — kurz die Kriterien der Welt:
die Oberfläche spricht gegen den Helden Odysseus! nicht gegen
den Dulder! Nicht Athene, sondern das Erdenkind Leukone
erkennt sein Auge zuerst. Es bedarf vier Akte, bis Telemach das

Wort „Vater" schluchzt. Das sei nicht gesagt im mitleidigen
Hinblick auf die Griechen, denen ein àvayvwpiapoq leichter fällt
als uns, denn Nietzsches Zwischenbemerkung stimmt nachdenklich:
„Die Griechen waren oberflächlich — aus Tiefe." Gewiss aber
hat es ein moderner Odysseus schwerer; man will ihn nicht an

einer Narbe, sondern an den Narben der Seele erkennen. In

einer Welt von Skeptikern, die alle halb und ganz an Penelope
zweifeln, reckt sich dieser unfreiwillige Skeptiker Odysseus ins

Riesengroße, schlägt aus dem Zweifel den positiven Funken der
rächenden ingrimmigen Kraft. Er kann die Sehne des Bogens
straffen, aber nicht eher, als bis die Hybris der Freier ihm diese

gewaltige Anstrengung erpresst; denn Heldentum ist kein freier
Willensakt, nur Notwehr, Besitz des stärkeren Stachels.

Keine Frage, Hauptmann hat den Helden in der Schwäche
lieber; der Glaube an die robusten Heroen fehlt ihm und uns.
Die Schwachen sind die eigentlichen Moralisten der Leistung.
Die Kraft des bogenspannenden Odysseus wirkt bei Hauptmann
mehr als symbolische Andeutung. Der Freiermord auf der Bühne
kann als Bleisoldatenmord erscheinen neben der großartigen
Schilderung Homers. Hier dichtet das Epos so definitiv und so
stark, dass das Drama nicht einmal Wirkungen weiterschwingen kann.

Hauptmanns dramatische Dichtung gibt die seelischen Korrelate

zu den äußeren Erlebnissen Odysseus' (bei Homer). Man hat
mit Recht, aber auch ohne Aufwand von Scharfsinn bemerken
können, diesem Drama rolle der Vorhang zu früh herab; denn
die Frage: „Was wird die Mutter sagen, Penelope?" deutet ja den
Verzicht einer Lösung von Hauptmanns Seite an. Warum? weil
er seinen Odysseus weit weg von homerischen Lösungen führen
müsste. Sage man dreist, das moderne Drama ist viel zu
diplomatisch, „Schlüsse zu ziehen", das moderne Drama kennt keine
definitiven Abschlüsse, will das Leben nicht in einen Rahmen

hineinlügen.
Wilamowitz hat den Schluss einer älteren Odyssee sich also

konstruiert:

630



Aber die Dienerin führte den König und seine Gemahlin
Zu dem bereiteten Lager und trug die leuchtende Fackel;
Als sie die Kammer erreicht, enteilte sie. Jene bestiegen
Freudig ihr altes Lager, der keuschen Liebe geheiligt!

„Es heißt ja ganz und gar das Wesentliche in der Sage
verkennen, wenn man den Odysseus leichter Hand durch sein bloßes
Erscheinen, wie den Onkel aus Amerika im letzten Akt einer
schlechten Komödie, der Schwierigkeiten Herr werden lässt, und
wieder wie in der Komödie den Konflikt in eitel Zufriedenheit
auflöst." Hauptmann ist gewiss nicht durch Wilamowitz zur
selben Einsicht gekommen. Er hätte sie von Ibsen, ja von Hebbel
her, der sich freilich persönlich auf die Seite Penelopes gestellt
hätte, beziehen können. Wilamowitz hat den selben Argwohn
gegen Penelope, den Pausanias und Hauptmann pflegen: Penelope
lässt sich von Freiern Geschenke erweisen; „die treue Witwe ist
natürlich treu. Das steht ja fest. Aber, aber, sie beträgt sich,
wie sich Weiber immer betragen ; sie weiß ganz gut, wie hübsch
sie ist, sie weiß, wie man die Männer kirre macht und weiß die

günstigen Chancen, dass so viele Liebhaber um sie schmachten,
wohl auszunützen." Dieser extreme Zweifel verlautet auch auf
den Lippen Hauptmannscher Gestalten. Aber, was Pflicht des

Dichters ist, er lässt diesen Zweifel nur als Einzelmeinung in
allen Nüancen gelten; schon der Gerechtigkeit wegen. Penelope
kann sich ja nicht selbst verteidigen, weil sie im Drama nicht
erscheint. Persönlich und leiblich! In Wirklichkeit begegnet man
ihrem Bild auf Schritt und Tritt im Drama. Hauptmann hat die
Abwesende stärker charakterisiert als manche der im Drama
Anwesenden. Wenn zudem ein spannender Konflikt, der freilich
von uns auszudenken ist, entsteht: Wie werden diese zwei
verbundenen Menschen zu einander stehen, das jung gebliebene Weib

zu dem von der Rute des Schicksals gepeitschten alternden Manne?
Dieser Odysseus gehört in das Reich der „Einsamen Menschen" ;

denn er wird allein stehen. Seine Erlebnisse isolieren ihn von
allen. Aber er wird die Einsamkeit mit feierlicher Entschlossenheit

tragen, alles Erlittene und Erstrittene aus der Distanz
verklären.

* *
*

631



Der Inhalt oder Gehalt hat in diesem Drama Hauptmanns
Siege über die Form erstritten. Herr Hofmiller in München, der
eine geistreiche, bald stachlige, bald hymnische, an Irrfahrten
erlebnisreiche Feder führt, wird unschwer aus „dem Bogen des

Odysseus" eine Blütenlese trivialer Blankverse pflücken können.
Er möge gleichzeitig aus Fr. Hebbels Werken die Banalitäten auf
seine Feder spießen, damit wir andern lernen, wie gewöhnlich
große Talente sein dürfen, um ungewöhnliche Wirkungen zu
erzielen. Nicht verhehlt sei, dass die Glocken, die aus der Glockenspeise

der Verssprache Hauptmanns gegossen wurden, herbe
Klänge geben. Ist das Leben etwa immer ein reiner Glockenklang

und Harfenschlag?
Leicht wäre zu helfen: Alessandro Moissi würde mit

seinem Organe diese Verse hätscheln! Als ob dem hustenden,
mit brüchiger Stimme behafteten Odysseus damit geholfen wäre?
Nicht einmal mit Joseph Kainz. — So muss Hauptmanns Odysseus

warten auf einen, der nicht „Rollen", sondern nur Menschen
spielen kann. Auf Albert Bassermann!

Nichts spricht für die innere, in so viele Schwächen verhüllte
Größe der Werke Hauptmanns, dass sie warten können — und

aus der Entfernung fast immer besser erscheinen als am Pre-
mièrenabend: Der Bogen des Odysseus hat der wirklichen Bühne

gegenüber versagt. Die Berliner geben für ein kritisches Wortspiel

ein Stück preis, das hat der muntere Jacobsohn bewiesen,
als er von „der Seekrankheit und der Seelenkrankheit des Odysseus"

floskelte. Allein dies Werk Hauptmanns hat sehr viel mit
der Seele zu tun, und Berlin als Ganzes, dies Berlin getünchter
Frauen, ausgehöhlter Sklaven, das die Schicksalswürfel über das

moderne deutsche Drama wirft, sollte hier nicht das letzte Wort
sprechen; denn was hat Berlin mit Gerhart Hauptmann, einem
schlechten Theatraliker und einem guten Seelentaucher zu schaffen?

Was die Seele mit „der Insel und dem Paradies der
Seelenlosen", wie der große Durchschauer Walter Rathenau —
Berlin nennen musste!

ZÜRICH E. KORRODI

ü

632


	Homer und Gerhart Hauptmann

