Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1913-1914)

Artikel: Richard Wagner und das Christentum [Schluss]
Autor: Meyer, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-764032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RICHARD WAGNER UND DAS
CHRISTENTUM

(Schluss)

Dennoch durchbricht Wagners Eigenart, der lebens- und
schaffensfreudige Kiinstler, diesen pessimistischen Todesbann an
allen Enden; im Denken, Dichten und Streben. Vor allem ist
es merkwiirdig, dass jetzt mit der Einsicht von der verkehrten
Entwicklung des Willens zum leidvollen Dasein neue kiinstlerische
Schopiungslust ihn ergreift: die Musik zur Walkiire, die ldee zu
Tristan, die Gestalt Parsifals gewinnen Leben (Chamberlain, S. 138,
u. 6). Denn eine neue Kraft und Siegesgewissheit ist iiber ihn
gekommen; jetzt ist ja das Ubel erkannt, nun steht der Weg zur
Heilung offen, der Wille ist sich seines Irrtums, aber auch seiner
Kraft zur Umkehr bewusst geworden; nun gibts was zu singen
und sagen — eine Regeneration kann einsetzen und herstellen,
was verfallen ist. Das heilt mit andern Worten: Wagner glaubt
im Grunde nicht daran, dass alles Dasein heillos dem Leide
unterworfen ist und seinem Wesen nach Leid sein muss. Es
hdtte auch anders kommen konnen, und es kann auch jetzt noch
vieles besser werden, wenn wir wieder zum Echtnatiirlichen, Rein-
menschlichen zurickkehren. Wagner kennt ganz bestimmte Ur-
sachen des Verfalls und schldgt positive Reformen vor, allerdings
sehr eigenartige: unnatiirlich und unmenschlich ist Fleischgenuss,
wozu die Tierwelt gemordet werden muss — wenn in unserem
Klima Fleischnahrung notwendig ist, so sollte man eben in ein
siidliches Klima auswandern. Ein Verderbnis sei auch die Ver-
mischung der weien Rasse mit den niedern, der germanischen
mit dem Judentum — vor allem verderblich sei das Judentum
in der Musik. Dass in der Kunst und durch die Kunst in Deutsch-
land noch groBes geschaffen werden kann, in alter und neuer Weise,
lehren Hans Sachs und der junge Walter von Stolzing in den
Meistersingern von Niirnberg. Die liebliche Eva Pogner, die beide
Sdnger, den alten wie den jungen, zu morgenfrischem Singen und
Hoffen begeistert, zeigt, wie viel positives Heil Wagner noch von
Frauenlieb und -leben erwartet; nicht umsonst nennt er sie Eva
im Paradiese, von der doch die Kirche allen Verfall herleitet.

345



Und wie niedrig hatte auch Schopenhauer die Frauen eingeschétzt!
Wagner hat erst im schmerzlichen Entsagen, dann im verstdandnis-
vollen Herzensbunde andere Erfahrungen gemacht. In 7ristan
und Isolde, wo er seiner Liebe Leid beklagt, preist doch auch
der Doppelpsalm der beiden Liebenden die Wonne der Seele, die
ungeahnte, nie gekannte, iberschwédnglich hocherhabene mit
Freudenjauchzen und Lustentziicken, — und das alles schon in
irdischer Liebesnacht. Und dies Mein und Dein soll nimmer auf-
horen. Wenn ihre Liebe auch Tristan und Isolde heiflit, und diese
Namen nun verklingen, sie sind ja eben aus der Zweiheit in
die Einheit eingezogen, und wenn sie sterben, so heilt das nur
»in des Weltatems wehendes All“ versinken. Noch immer ist also
fiir Wagner Geschlechtsliebe der edelste Weg zur Alleinheit, und
das Nirwana, das Unbewusste, ist hier doch nicht inhaltloses Sein,
sondern hochste Lust.

Diese Erlosungslehre und -weise ist doch nicht die Schopen-
hauers, und sie ist gewiss auch nicht die christliche.

IV.

Gerade jetzt riistet sich Wagner zu einem hohen Lied von
dem christlichen Erlésungsglauben. In Tristan und Isolde sollte
urspriunglich Parsifal auftreten als der Bote einer andern, tber-
sinnlichen Liebe — die Gestalt und der Gedanke wuchsen sich
dann zu einem ganzen Drama aus, dem SchluBlstein seines kiinst-
lerischen Lebenswerkes. Und dies Werk sollte recht eigentlich
eine Versohnung mit dem Christentum, nicht nur mit Christus,
den er nie befehdet, sondern mit dem Christusglauben, mit der
christlichen Weltbefehdung und Weltentsagung werden, die er einst
so grimmig bekdmpft hatte. Hier zu Ziirich, am Charfreitag 1857
war es, wo Wagner, da er zum erstenmal von seinem ,Asyl“ in
den vollen Frihlingssonnenschein hineinsah, der Gedanke iiber-
kam: ,es ist ja Charireitag heute, da gilt es nicht, Waffen zu tra-
gen,“ wie es in Wolframs Parsifal heiBt. Von diesem Gedanken
aus entwarf er schnell das Drama und skizzierte es sofort mit
wenigen Zigen.

Das Verstindnis fiir den christlichen Erlosungsgedanken, das
mitleidvolle Sterben des reinen Gottessohnes fiir die Siinde und
das Leid einer ganzen Welt, hatte ihm kein anderer als Schopen-

346



hauer erschlossen — ihm war ja die ganze Welt ein einzig groBer
Siindenfall des Weltwillens, und je tiefer, je umfassender ein Geist
dies Leid im heiligen Mitleid fiihlt, um so schmerzlicher muss er
leiden —; aber nur solches Mitleid bringt die zerstreuten Seelen
zur Erkenntnis ihrer Zusammengehorigkeit, ihres gemeinsamen
Leids und zwingt sie zur Einkehr, Umkehr und Heimkehr ins
Nichtmehrseinwollen. Im heiligen Abendmahl ist das Aufnehmen
dieses Todeswillens in den eigenen Willen symbolisch und er-
greifend dargestellt. Wagner hat diese Deutungen des Opfertodes
und Opfermahles Christi aus seinem eignen dann noch in son-
derlicher Weise ausgebaut, zundchst von seinem Rassestandpunkt
aus: bei der weillen Rasse hat der Weltwille in seinem Erlosungs-
drang einen letzten und endgiiltigen schopferischen VorstoB unter-
nommen und damit ein neues, edelstes Rassenblut geschaffen,
ndmlich das Blut Christi. Fand Wagner dem Blute der weilen
Rasse die Fahigkeit des bewussten Leidens in besonderem Grade
eigen, so will er jetzt im Blute des Heilandes den Inbegriff des
bewusst wollenden Leidens selbst erkennen, das als gottliches
Mitleiden durch die ganze menschliche Gattung flieBt — mit andern
Worten: dies ,,Blut Christi“ ist eine physische Fahigkeit und Trieb-
kraft, die sich iiberall da zeigt, wo heiliges Mitleid in der Mensch-
heit sich regt.

Weniger tiefsinnig ist dann die Auffassung, dass Christus im
Abendmahl Brot und Wein als die normale Nahrung an Stelle
der Fleischnahrung eingefithrt habe; wichtiger wieder die Hoch-
schatzung der Askese iiberhaupt und der Heiligen als der wahren
Helden, die nicht ihr Leben durchzusetzen, sondern durch Fasten
und Kasteien den Lebenstrieb zu vernichten streben.

Alle diese Anschauungen sind in den Prosaschriften von 1880
und 1881 niedergelegt: Religion und Kunst, — Was niitzt diese
Erkenntnis? (ndmlich die Erkenntnis vom Verfall) — Erkenne dich
Selbst, — Heldentum und Christentum; wir haben damit eine authen-
tische Erklarung des 1877 im Text, 1882 in der Partitur vollen-
deten Parsifal. Es muss freilich gesagt werden, dass ein solches
Mysterium durch sich selbst wirken soll und wirkt, dass der Ein-
druck mehr besagen und bewirken soll und kann, als die Worte
und die Deutung ausdriicken — aber wir wollen ja nicht ein
Kunstwerk in die Sprache eines Vortrags iibersetzen, sondern

347



Wagners Gedankenwiederfinden, dieer bewusstin den Parsifalhathin-
einlegen wollen. Der Gral mit seiner Gralschiissel, die einst Christi
Abendmahl und dann sein Blut aufnahm, und mit der Abendmabhls-
feier, die sich dort noch immer vollzieht, ist das Christentum, die
Menschheit und Menschenseele im Besitz der Erlosung durch
Christus. Aber trotz dieses Besitzes ist sie totkrank und schmerz-
zerrissen; Amfortas, der Konig des Grals mit seiner Wunde stellt
das ergreifend dar. Dies Siechtum stammt aus dem vergifteten
Blut, das so vergiftet ward durch die Verfiihrerin Kundry. Kundry,
die packendste Gestalt dieses Dramas, ist nicht etwa die bose
Lust; denn sie hat auch ihre guten Stunden, wo sie dienen und
helfen, abbiiBen und gutmachen will, was sie angerichtet hat;
nachdem sie getauft und gereinigt ist, darf sie ja auch mit Parsifal
in den Gral einziehen. Sie ist auch nicht etwa das Weib erst
als Verfiihrerin und dann als Gehilfin des Gatten; sonst dirfte sie
nicht bei der Erlosungsfeier sterben. Vielmehr ist sie ganz deut-
lich die Sinnlichkeit im umfassenden Sinn, der Lebenstrieb iiber-
haupt, der nach Sinnenfélligkeit und vielseitiger Betatigung drédngt.
Wenn Klingsor, der Zauberer, die fiihllose, unerbittliche, grausame,
raffiniert schlaue, alleswissende und benutzende Naturnotwendig-
keit und Naturgesetzlichkeit, sie zwingt, muss sie verfithren; sonst
jagt sie Arabien ab nach Heilmitteln und dient, wo sie kann, ein
Bild der rastlosen Wohltitigkeit und sozialen Fiirsorge unserer
Zeit; freilich wei sie ganz genau, helfen tut alles nicht: ,ich helfe
nie!“; all ihr Tun ist verkehrt und macht verkehrt. — Das ist
genau Schopenhauers irregegangener Wille. Darum mdchte sie
schlummern und einschlafen fiir ewig! Aber dazu lédsst sie Klingsor
nicht kommen. lhre Schuld war, dass sie lachte iiber des Er-
losers Leiden; und lachen muss sie auch iiber alle, die durch sie
leiden — der Lebenstrieb spottet der Weltnot wie der helfenden
Liebe. — Helfen kann ihr wie dem Kranken im Gral nur ein
reines Mitleid. An sich sollte ja das Blut des Erlésers alle heilen,
die an die Macht der Liebe glauben, auch Amfortas; aber die
Sinnlichkeit hat die Menschheit unfahig gemacht, das heilige Gut
recht zu verwalten. Da naht der reine Tor, der geniale Mensch,
vor allem der Kiinstler, und das intuitive, echte, reine und tiefe
Empfinden in jedem Menschenherzen, zundchst mit unbestimmtem
Tatendrang; es ahnt nicht, wie es mit seinem unbdndigen Sichaus-

348



leben Mutterliebe und Mutterherz, sowie harmloses animalisches
Leben niedertritt; solche genialische Unbefangenheit hat auch kein
Verstdndnis fiir das Leid, das in der Schuld, ja im Lebenstrieb
uberhaupt beschlossen ist. Man denkt an Wagners revolutionédre
Jugendzeit, an seinen Optimismus, der kein Verstindnis hatte fiir
die Leidenslehre des Christentums. Gemeiner Versuchung ist der
reine Mensch unzugédnglich, nicht aus Gesetz oder Tugend, es
widerspricht einfach seiner Natur; darum naht sich ihm die Ver-
fiihrung in einer scheinbar weihevollen Form. Aber wo den
adligen Menschen und den edlen Sinn im Menschen das ddmo-
nisch Schmerzliche, das in der Sinnlichkeit steckt, auch nur mit
den Lippen beriihrt, da spirt er, was dem andern fehlt; er wird
Wissender und Helfer in der Not. So kann er jetzt den Lebens-
trieb zur Erkenntnis und zur Einkehr bestimmen, ihn taufen, so
dass er nur noch seiner Erlésung und Aufldésung zustrebt. Der
Lebenstrieb stirbt nicht alsbald. Wagner gibt auf die Frage: was
nitzt diese Erkenntnis? die Antwort: ,Wir glauben an eine Re-
generation (der historischen Menschheit) und widmen uns ihrer
Durchfiihrung in jedem Sinne.“ Es kann eine begliicktere Mensch-
heit der Zukunft auch auf dieser Erde geben. Diese hat das
Empfinden der Erlésungsbediiritigkeit und in geweihten Stunden,
namentlich wenn ein wahres Kunstwerk ihr die Erlosung an-
schaulich vor Augen stellt, glaubt sie dieser Erlosung schon teil-
haftig zu sein, ,uns bedngstigt dann nicht mehr die Vorstellung
jenes gahnenden Abgrundes, all der siichtigen Ausgeburten des sich
selbst zerfleischenden Willens, rein und friedesehnsiichtig ertdnt
uns dann nur die Klage der Natur, furchtlos, hofinungsvoll, all-
beschwichtigend, welterlosend.“ (R. und K. 249.) Aber das ist
doch nur ein vorldufiger Zustand; das furchtbare Weltelend bleibt
uns doch immer gegenwirtig. Wenn aber das Wunder der er-
barmenden Liebe von reinen, edlen Hinden verwaltet wird, dann
stirbt Kundry, der Lebenstrieb, ganz und, dann geschieht des hoch-
sten Heiles Wunder: Erlosung dem Erloser! Das Mitleid selbst
wird von seinem Mit-Leiden erlOst, weil kein Leid mehr da ist.
Diese wahre Erlosung fiithrt dahin, wo es keinen Raum und keine
Zeit mehr gibt, wo des Weltatems wehendes All die durch Liebe
geeinte Menschheit umfiangt. Das Ende auf Erden ist nicht abzu-
sehen und auch nicht wichtig. ,Es ist einerlei, wie die Mensch-

349



heit zu Grunde geht, wenn sie nur gottlich zu Grunde geht,“ das
heiBt: so, dass die moralische Weltordnung an ihr erfillt ist:
Irrtum, Schuld, Erkenntnis, Bekenntnis, Leid, Mitleid und Erldsung;
»keinesfalls kann der Sinn des ungeheuren Lebensdramas paradie-
sisches Behagen sein®.

Diese Auifassung von der Bedeutung der Welt ist nach Wag-
ner das wahre Christentum: ,Nur die dem Mitleiden entkeimte
und die im Mitleiden bis zur vollen Brechung des Eigenwillens
sich betdtigende Liebe ist die erlosende christliche Liebe, in die
Glaube und Hoffnung von selbst eingeschlossen sind.“ In diesem
Sinne hat Wagner Christ sein wollen; der Kirche hat er niemals
solches Christentum zugetraut und noch wenige Tage vor seinem
Tode sie als abschreckendes, warnendes Beispiel der Heuchelei
hingestellt. In welchem Sinne, das erkldrte er drei Jahre vorher:

»Dass wir Kirche, Priestertum, ja die ganze Erscheinung des
Christentums schonungslos dran geben, dies geschieht um jenes
Christus willen, den wir uns in seiner Reinheit erhalten wollen.“
(Chamberlain, S.121.)

V.

So duBert sich Wagner tiber das Christentum; was hat dazu
das Christentum zu sagen? Hier muss nun mit aller Bestimmtheit
festgestellt werden, dass Wagner den Sinn des Christentums nie-
mals ganz verstanden hat, wenn er auch echt christliche Gedanken
tiefer erfasst hat als viele, ja als die offizielle Kirche; wo er aber
glaubt, das Christentum im Innersten zu verstehen, da fiihlt und
predigt er — den Buddhismus.

Als Feuerbach und der revolutiondre Optimismus das Christen-
tum bekdmpften, da war es ihnen eine Freude, darzutun, dass es
von Haus aus grundsétzlich weltverneinend, kulturfeindlich, leben-
totend und also in einer lebensfreudigen Menschheit nicht zu
brauchen sei. In diesem Sinne hat, wie wir horten, der Kiinstler
sich einst am Kampfe beteiligt. Dann hat Schopenhauer, mit
Berufung auf Feuerbach, gerade diese weltverneinende Tendenz
des Christentums als sein Wesen, aber auch als die innerste Wahr-
heit des Weltsinnes erkannt und verkiindet, und mit ihm hat
Wagner die Kreuz- und Leidenslehre als das Mysterium seiner
Kunst aufgenommen und gepflegt. Um eben dieser Weltverneinung
willen hat bekanntlich Nietzsche das Christentum durch sein kréf-

350



tiges, herrisches Ja zum Leben iiberwinden wollen und Wagners
Bekehrung als einen Komddiantenfall behandelt.

Hier wirkt also Gunst und Hass der Parteien und Personen.
Eine ruhige geschichtliche Betrachtung aber zeigt, dass das Christen-
tum von Haus aus in seinen groBen Vertretern und seinem Wesen
nach nicht asketisch und lebensfeindlich ist.

Jesus erwartete das nahe Weltende, das kommende Reich
Gottes. Aber das Reich Gottes ist ja das ewige Leben, das Jesus
gar auf der Erde erwartete. Uber das Aussehen dieses Reiches
hat er sich keine Gedanken gemacht; er teilte da die Vorstellun-
gen seines Volkes. Zum Eingang in dieses Reich ist gar nichts
anderes noétig als vollige Hingabe des Herzens an Gott als die
heilige Liebe und liebevolle Hingabe an die Briider, und das Reich
ist gar nichts anderes als das sieghafte Hervortreten dieser Gottes-
und Liebesgemeinschaft auf der Erde. Wenn es dilt, diese Hin-
gabe und die Botschaft vom kommenden Reiche zu vertreten, da
soll man freilich hinzugeben bereit sein Geld, Recht, Weib und
Kind, auch sein Leben, wie er selbst um deswillen auch das Kreuz
auf sich genommen hat.- Die bestehende Rechtsordnung, die
judische Kirche, das Romerreich, Eigentum und Ehe hat er nicht
verworfen; diese Dinge hat er einfach bestehen lassen, bis Gottes
Ordnung kommt. Sein Wort iiber die Ehe will keine Rechts-
ordnung schaffen, allerdings auch nicht Ehe und Geschlechtstrieb
verwerfen, sondern die Frau vor der Willkiir der Ehescheidung
schiitzen. Im Reich Gottes hort freilich der Geschlechtstrieb
auf, nicht aus Lebensverneinung, sondern einfach, weil keine Fort-
pilanzung mehr notig ist. Im dbrigen war Jesus kein Asket wie
der Taufer, sondern gerne da, wo die Menschen frohlich waren;
einen Fresser und Weinsdufer hat man ihn deshalb gescholten.
Die Briider Jesu und die Apostel, auch Petrus, sind noch als christ-
liche Missionare verheiratet gewesen und haben ihre Frauen nicht
verlassen, sondern mit sich genommen (1. Korinther 9,5). Eine
positive Wertung der Kulturgiiter war allerdings weder bei Jesus
noch bei der Urgemeinde mdglich; man wartete eben der zukiinf-
tigen Welt; auch trat der romische Staat ihnen bald feindlich
genug gegeniiber, und die damalige Kultur und Kunst war mit
Gotterkult und Liisternheit vielfiltig durchsetzt; Verfolgungen ver-
langten immer wieder Hingabe aller Lebensgiiter, doch wurde

351



niemals das Martyrium an sich als gottgewollt hingestellt; der
Glaube an die Auferstehung des Fleisches zeigt, dass man auch
im Gottesreich ein ganz reales Leben erhofite.

Eine eigentliche asketische Moral, eine Verurteilung des Erden-
lebens als solchen, eine niedrige Einschdtzung, ja Verwerfung des
Geschlechtslebens kam nicht vom Christentum her, sondern von
der damaligen Philosophie, vom Neuplatonismus und Neupytha-
goraismus, von jener (Gesamtweltanschauung, die die Materie als
das Gott- und Seelenfeindliche, den Leib als Kerker der Seele
betrachtete, auch schon durch Enthaltung von Wein- und Fleisch-
genuss sich der Sinnlichkeit moglichst zu entziehen trachtete, wie
etwa Seneca. Diese Anschauung ist dann auch ins Christentum
eingezogen, schon bei Paulus, der die Ehe sichtlich unterschéatzt
wie so viele christliche Heilige nachher. Aber die herrschende
Lehre der Kirche hat niemals anerkannt, dass Materie, Kultur,
Staat, Ehe und Eigentum etwas Gottwidriges sei; auch im Berufs-
und hduslichen Leben ldsst sich selbst nach katholischer Lehre
Vollkommenheit erwerben. Kultur und Luxus sind so weit be-
rechtigt, als sie zur Hebung der Wirde des Menschen gepflegt
werden — das ist der Grundsatz des heiligen Thomas von Aquino
in diesen Dingen?!). Der Weg durch Askese, Ehelosigkeit und
Kloster ist nur der heroische, ,weil in ihm die Herrschait des
Geistes iiber die Materie unmittelbar zum Ausdruck kommt. Doch
lasst sich hier eine Unterschdtzung der Sinnenwelt nicht leugnen.
Der Protestantismus aber hat mit Bewusstsein den biirgerlichen
Beruf geheiligt und erklart, dass die treue Pflichterfiillung des
Fiirsten wie der Stallmagd ein Gottesdienst sei, Gott wohlgefilliger
als selbsterwahlite Geistigkeit. Die Erdengiiter soll man dankbar
als Gaben Gottes genieBen und als Vorgeschmack dessen, was
Gott uns noch schenken will. Bleibenden Wert haben nur die
geistigen Giiter, Friede und Freude in Gott, Treue, Wahrhaftigkeit,
Geduld und vor allem die Liebe, das Band der Vollkommenheit
mit Gott und den Menschen. Diese Giiter sind freilich wertvoller
als alle Kultur; um ihretwillen muss man auch auf die Kultur
verzichten oder die Kultur reformieren. Dieser Giiter kann man
hier schon froh werden, aber wir leben hier im Stande der

) Vergleiche M. Orlich, L’'uso dei beni nella morale di S. Tommaso.
Freiburger Dissert. 1913.

352



Unvollkommenheit, des Kampfes und des Ausharrens, des Leidens
und Verlierens und warten darum auf einen ewigen Besitz. Aber
nicht die Welt, das Leben und die Wirklichkeit soll man fliehen,
sondern die Siinde, das heiBt die Ubermacht des Sinnlichen iiber
den Geist, die Unlauterkeit, Untreue und Selbstsucht.

Aufs ganze gesehen ist das Christentum Lebensbejahung,
denn es will das ewige Leben, das hier schon anbricht und nie
vergeht. Vor allem glaubt es an einen lebendigen Gott, den Hort
und Quell alles physischen wie geistigen Lebens. Das Dasein ist
kein Abfall, sondern eine Schopfung Gottes, die durch Unvoll-
kommenheit und Kampf zur Gottesgemeinschaft fiihren soll.

Hingegen ist freilich Lebensverneinung der Sinn des Buddhis-
mus. Schopenhauer und auch Wagner haben bewusst an ihn
angekniipft — im Parsifal hat Wagner Ziige der buddhistischen
Legende verwertet, die er eigentlich in einem ganz buddhistisch
gemeinten Drama Die Sieger verwenden wollte. Allerdings ist
nun Parsifal entschieden christlich gehalten. Man konnte also
dies Werk als einen Versuch betrachten, Christliches und Bud-
d histisches zu vermahlen, um die ,einst der christlichen Offen-
barung zu erblihende neue Religion“ zu schaffen. Doch hat sich
Wagner in Religion und Kunst deutlich genug iiber die beiden
Religionen und ihr Verhéltnis ausgesprochen; da horen wir denn,
dass beide Religionen inhaltlich gleich seien:

Die tiefste Grundlage jeder wahren Religion sehen wir in der Er-
kenntnis der Hinfélligkeit der Welt und in der hieraus entnommenen An-
weisung zur Befreiung derselben ausgesprochen.

Das Wesen der Religion wird hier also lediglich in seiner
Negation des Wirklichen gesucht, und dies ist eben der Grundzug
des Buddhismus, wdhrend das Christentum positive Giiter kennt:
Gott und das ewige Leben. Den Unterschied zwischen Christen-
tum und Buddhismus sieht nun Wagner lediglich darin, dass
Buddha es nicht verlichen war, seine Lehre in einfacherer Form
ans Volk zu bringen, wéhrend Christus es den Armen und den
geistig Armen zum Verstandnis brachte und zwar durch sein Kreuz.
»Christus war nicht weise, sondern gottlich, seine Lehre war die
Tat seines freiwilligen Leidens.“ Ware das Christentum bei den
Armen geblieben, es wire wohl rein geblieben; die Reichen haben
es kiinstlich und dogmatisch gemacht. Und darum soll eben die

353



Kunst, die ja ehrlich nur Schein, Veranschaulichung sein will, das
Christentum wieder ehrlich und einfach machen.

In Wirklichkeit muss man sagen, dass eine Auffiihrung des
Parsifal gewiss nichts einfaches, sondern ein raffiniertes Kultur-
werk ist. Fiir das Volk wiare das Werk auch nicht verstindlich,
wenn es auch allen zugidnglich gemacht wiirde. Fiir das Volk
wird die Anschauungslehre Christi, seine Gleichnisse und sein
Kreuz doch immer der beste Weg zu tieferer Erkenntnis bleiben.
Auts Volk kann Wagner immer nur indirekt durch die Verinner-
lichung der obern Schichten wirken, deren Art sich dann auch
weiter verbreiten wiirde.

Aber dem, der Wagner in sich aufzunehmen versteht, gde-
danklich und kiinstlerisch, dem hat er viel zu sagen, auch dem
Christentum!

Zunachst hat das Christentum in seinem ernsten Werben um
die Seele der Menschheit in Wagner einen kréftigen Bundesge-
nossen: erstlich in dem Ernst, mit dem er das religidse Problem
umfasst: , Wir Deutsche nehmen es mit der Religion ernst!* dann
in dem absoluten Wert, den er der Religion zuschreibt: Menschen-
wiirde beruht ihm durchaus auf der Religion, und ,der Antrieb
und die Kraft zur Regeneration kann nur aus dem Boden wahr-
hafter Religion erwachsen“. Zu dieser Religion gehort ihm wesent-
lich die absolute Forderung einer moralischen Weltordnung:
Schuld, Leiden, Mitleid und opferfreudige Liebe, ohne die es keine
Erlosung gibt: ,Die Anerkennung einer moralischen Bedeutung
der Welt ist die Krone aller Erkenntnis.“ Aller Kulturseligkeit
gegeniiber ruft er das tiefe Leiden in der Welt eindringlich in die
Seele und weckt die Sehnsucht nicht nur nach dieser und jener
Verbesserung, sondern nach weltumfassender Erlosung. Von der
Kiinstlichkeit ruft er zu einfacher naturgemiBer Lebensfiihrung;
immer wieder fragt er, ob denn die Menschheit nur durch Gesetz,
Verbot, Gewalt, Eigennutz und nicht durch Liebe und gemein-
same Not zusammengehalten werden koénne? Wir sollen das Un-
zureichende der bloBen Rechts- und Eigentumsordnung fiihlen.
Er weckt warmherziges Mitgefiihl mit allen, die da leiden, nament-
lich auch mit denen, die unter der Ubermacht des Sinnenlebens
und der Sinnlichkeit leiden. Die Ehe lehrt er verstehen als das
heiligste Band zwischen Menschen, wo es auf Wahrheit, auf Liebe

354



gegriindet ist, und eben diese Wahrheit will er mit herauffuhren
helfen. Bei allem Pessimismus lehrt er hoffen und siegesfreudig
im Vertrauen auf die Macht eines heiligen Willens Hand anlegen
zur Regeneration der Menschheit. Die Kunst hat er mit in diese
Aufgabe gestellt und ihr damit einen wertvollsten Inhalt gegeben,
ohne ihre Eigenart zu verkehren. Dem Christentum hat er eine
tiefsinnige Deutung verliehen und die Symbolik seiner Lehre und
Brduche, wie er sie empfand, zum edelsten Ausdruck gebracht.

In der Tat kann und soll das Christentum vieles von ihm
lernen. Wo es sich zu eng verbindet mit herrschenden Staats-,
Gesellschafts- und Erwerbsformen, wo es zu behaglich im Welt-
strom dahinschwimmt, wo seine Liebesforderung zur Phrase wird,
wo es keine Opfer mehr fordern und bringen will, wo es an die
Wahrheit und Verwirklichung seiner Ideale selbst nicht mehr glaubt,
wo es nur flache Moral oder bloBe Existenzverbesserung verlangt,
da kann es Wagner in die Tiefe und zu neuem Heroismus rufen.
Wo es Kunst und Schonheit verachtet, wo es Geschlechtsverkehr
und Sinnentrieb, korperliche Werte und Gesundheit bei Seite liegen
ldsst und sich um deren Wertung nicht kiimmert, da zwingt es
Wagner, auch diese Dinge unter religidsen Gesichtspunkt zu stellen
und ihre Bedeutung ernstlich anzuerkennen.

Uberhaupt will mir scheinen, oder ich méchte hoffen, dass
Wagner recht hat, wenn er die Menge den Meister Hans Sachs
mit seinem Liede begriiBen ladsst:

Wohlauf, es nahet gen den Tag!

Mianner wie Feuerbach, Schopenhauer, Nietzsche, Héckel,
Drews und der Monismus, und wieder Jatho und Traub haben
das religiose Problem so aufgeriittelt, dass es nicht zur Ruhe
kommen kann. DrauBen und daheim ringt das Christentum mit
Buddhismus und Pantheismus; die Menschheit ruft nach Religion,
wenn es sein muss, nach einer neuen Religion: das Christentum
muss sich jetzt vertiefen nach innen und neuen groBen Geist be-
widhren nach auBen. Es muss lernen von Feind und Freund,
vor allem aber seine besten eigenen Krifte erwecken, den Glauben
an die ewige Liebe und das ewige Leben. Und die Kulturwelt
sieht mehr und mehr ein, dass irgend eine Hilfe von innen her-
aus kommen muss. Herrscht trotz alledem in und auBer der

355



Kirche eine erschreckende Gleichgiiltigkeit, so muss ein Wagner
der Kirche und der Gesellschaft zurufen:

He ho, Waldhiiter ihr,
Schlafhiiter mitsammen,
So wacht doch mindest am Morgen!

ZURICH A. MEYER

LITERATUR: AuBer R. Wagners Schriften, Dramen und Briefen sind
aus der reichen Wagner-Literatur besonders hervorzuheben: Abbé Marcel
Hébert, deutsch von A. Brunnemann: Das religiose Gefiihl im Werk Richard
Wagners. 1895.— H. Dinger, Richard Wagners geistige Entwicklung. 1892.—
H. Lichtenberger, Richard Wagner, der Dichter und Denker, aus dem
Franzosischen. 1899. — R. Louis, Die Weltanschauung Richard Wagners.
1898. — O. Hartwich, Richard Wagner und das Christentum. 1903. —
W. Vollert, Richard Wagners Stellung zur christlichen Religion. 1906. —
H. Weinel, Jesus im neunzehnten Jahrhundert. 2. Auflage. 1907. — Otto
Schmiedel, Richard Wagners religiose Weltanschauung (Religionsgeschicht-
liche Volksbiicher). 1907. — H. St. Chamberlain, Richard Wagner. 1896.
Fiir mich sind auBer Wagners eigenen Schriften namentlich die drei letzt-
genannten bestimmend gewesen.

DU LICHT GEWORDNER KINDERTRAUM. ..

Du Licht gewordner Kindertraum,

Du lieber, schoner Weihnachtsbaum,

Nun strahlst aufs neu mit deinen Kerzen
Du hell in alle Menschenherzen,

Und willst aufs neu mit goldnem Scheinen
Gliickselig alle Menschen einen.

Du Licht gewordner Kindertraum,
Du lieber, schéner Weihnachtsbaum,
Beim Klange deiner trauten Lieder
Erglinzen ferne Zeiten wieder,

Und aus der Stunden wildem Reigen
Lasst du der Liebe Wunder steigen.

Du Licht gewordner Kindertraum,
Nun leuchte weithin in den Raum
Und lass im tiefen Kampfgetriebe
Jedweden fiihlen, dass die Liebe
Aus deinem strahlenden Geiste
Die Menschheit ruft zum schdnsten Feste.
JOHANNA SIEBEL

356



	Richard Wagner und das Christentum [Schluss]

