
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1913-1914)

Artikel: Richard Wagner und das Christentum [Schluss]

Autor: Meyer, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RICHARD WAGNER UND DAS
CHRISTENTUM

(Schluss)

Dennoch durchbricht Wagners Eigenart, der lebens- und
schaffensfreudige Künstler, diesen pessimistischen Todesbann an
allen Enden ; im Denken, Dichten und Streben. Vor allem ist
es merkwürdig, dass jetzt mit der Einsicht von der verkehrten
Entwicklung des Willens zum leidvollen Dasein neue künstlerische
Schöpfungslust ihn ergreift: die Musik zur Walküre, die Idee zu
Tristan, die Gestalt Parsifals gewinnen Leben (Chamberlain, S. 138,

u. ö). Denn eine neue Kraft und Siegesgewissheit ist über ihn
gekommen; jetzt ist ja das Übel erkannt, nun steht der Weg zur
Heilung offen, der Wille ist sich seines Irrtums, aber auch seiner
Kraft zur Umkehr bewusst geworden ; nun gibts was zu singen
und sagen — eine Regeneration kann einsetzen und herstellen,
was verfallen ist. Das heißt mit andern Worten: Wagner glaubt
im Grunde nicht daran, dass alles Dasein heillos dem Leide
unterworfen ist und seinem Wesen nach Leid sein muss. Es
hätte auch anders kommen können, und es kann auch jetzt noch
vieles besser werden, wenn wir wieder zum Echtnatürlichen,
Reinmenschlichen zurückkehren. Wagner kennt ganz bestimmte
Ursachen des Verfalls und schlägt positive Reformen vor, allerdings
sehr eigenartige: unnatürlich und unmenschlich ist Fleischgenuss,
wozu die Tierwelt gemordet werden muss — wenn in unserem
Klima Fleischnahrung notwendig ist, so sollte man eben in ein
südliches Klima auswandern. Ein Verderbnis sei auch die
Vermischung der weißen Rasse mit den niedern, der germanischen
mit dem Judentum — vor allem verderblich sei das Judentum
in der Musik. Dass in der Kunst und durch die Kunst in Deutschland

noch großes geschaffen werden kann, in alter und neuerWeise,
lehren Hans Sachs und der junge Walter von Stolzing in den

Meistersingern von Nürnberg. Die liebliche Eva Pogner, die beide

Sänger, den alten wie den jungen, zu morgenfrischem Singen und
Hoffen begeistert, zeigt, wie viel positives Heil Wagner noch von
Frauenlieb und -leben erwartet; nicht umsonst nennt er sie Eva
im Paradiese, von der doch die Kirche allen Verfall herleitet.

345



Und wie niedrig hatte auch Schopenhauer die Frauen eingeschätzt!
Wagner hat erst im schmerzlichen Entsagen, dann im verständnisvollen

Herzensbunde andere Erfahrungen gemacht. In Tristan
und Isolde, wo er seiner Liebe Leid beklagt, preist doch auch
der Doppelpsalm der beiden Liebenden die Wonne der Seele, die
ungeahnte, nie gekannte, überschwänglich hocherhabene mit
Freudenjauchzen und Lustentzücken, — und das alles schon in
irdischer Liebesnacht. Und dies Mein und Dein soll nimmer
aufhören. Wenn ihre Liebe auch Tristan und Isolde heißt, und diese
Namen nun verklingen, sie sind ja eben aus der Zweiheit in
die Einheit eingezogen, und wenn sie sterben, so heißt das nur
„in des Weltatems wehendes All" versinken. Noch immer ist also
für Wagner Geschlechtsliebe der edelste Weg zur Alleinheit, und
das Nirwana, das Unbewusste, ist hier doch nicht inhaltloses Sein,
sondern höchste Lust.

Diese Erlösungslehre und -weise ist doch nicht die Schopenhauers,

und sie ist gewiss auch nicht die christliche.

IV.

Gerade jetzt rüstet sich Wagner zu einem hohen Lied von
dem christlichen Erlösungsglauben. In Tristan und Isolde sollte
ursprünglich Parsifal auftreten als der Bote einer andern,
übersinnlichen Liebe — die Gestalt und der Gedanke wuchsen sich
dann zu einem ganzen Drama aus, dem Schlußstein seines
künstlerischen Lebenswerkes. Und dies Werk sollte recht eigentlich
eine Versöhnung mit dem Christentum, nicht nur mit Christus,
den er nie befehdet, sondern mit dem Christusglauben, mit der
christlichen Weltbefehdung und Weltentsagung werden, die er einst
so grimmig bekämpft hatte. Hier zu Zürich, am Charfreitag 1857

war es, wo Wagner, da er zum erstenmal von seinem „Asyl" in
den vollen Frühlingssonnenschein hineinsah, der Gedanke überkam:

„es ist ja Charfreitag heute, da gilt es nicht, Waffen zu
tragen," wie es in Wolframs Parsifal heißt. Von diesem Gedanken
aus entwarf er schnell das Drama und skizzierte es sofort mit
wenigen Zügen.

Das Verständnis für den christlichen Erlösungsgedanken, das

mitleidvolle Sterben des reinen Gottessohnes für die Sünde und
das Leid einer ganzen Welt, hatte ihm kein anderer als Schopen-

346



hauer erschlossen — ihm war ja die ganze Welt ein einzig großer
Sündenfall des Weltwillens, und je tiefer, je umfassender ein Geist
dies Leid im heiligen Mitleid fühlt, um so schmerzlicher muss er
leiden — ; aber nur solches Mitleid bringt die zerstreuten Seelen

zur Erkenntnis ihrer Zusammengehörigkeit, ihres gemeinsamen
Leids und zwingt sie zur Einkehr, Umkehr und Heimkehr ins
Nichtmehrseinwollen. Im heiligen Abendmahl ist das Aufnehmen
dieses Todeswillens in den eigenen Willen symbolisch und
ergreifend dargestellt. Wagner hat diese Deutungen des Opfertodes
und Opfermahles Christi aus seinem eignen dann noch in
sonderlicher Weise ausgebaut, zunächst von seinem Rassestandpunkt
aus: bei der weißen Rasse hat der Weltwille in seinem Erlösungsdrang

einen letzten und endgültigen schöpferischen Vorstoß
unternommen und damit ein neues, edelstes Rassenblut geschaffen,
nämlich das Blut Christi. Fand Wagner dem Blute der weißen
Rasse die Fähigkeit des bewussten Leidens in besonderem Grade
eigen, so will er jetzt im Blute des Heilandes den Inbegriff des
bewusst wollenden Leidens selbst erkennen, das als göttliches
Mitleiden durch die ganze menschliche Gattung fließt — mit andern
Worten: dies „Blut Christi" ist eine physische Fähigkeit und Triebkraft,

die sich überall da zeigt, wo heiliges Mitleid in der Menschheit

sich regt.
Weniger tiefsinnig ist dann die Auffassung, dass Christus im

Abendmahl Brot und Wein als die normale Nahrung an Stelle
der Fleischnahrung eingeführt habe; wichtiger wieder die
Hochschätzung der Askese überhaupt und der Heiligen als der wahren
Helden, die nicht ihr Leben durchzusetzen, sondern durch Fasten
und Kasteien den Lebenstrieb zu vernichten streben.

Alle diese Anschauungen sind in den Prosaschriften von 1880
und 1881 niedergelegt: Religion und Kunst, — Was nützt diese

Erkenntnis? (nämlich die Erkenntnis vom Verfall) — Erkenne dich
selbst, —Heldentum und Christentum; wir haben damit eine authentische

Erklärung des 1877 im Text, 1882 in der Partitur vollendeten

Parsifal. Es muss freilich gesagt werden, dass ein solches
Mysterium durch sich selbst wirken soll und wirkt, dass der
Eindruck mehr besagen und bewirken soll und kann, als die Worte
und die Deutung ausdrücken — aber wir wollen ja nicht ein
Kunstwerk in die Sprache eines Vortrags übersetzen, sondern

347



Wagners Gedanken wiederfinden, dieer bewusst in den Parsifalhat
hineinlegen wollen. Der Gral mit seiner Gralschüssel, die einst Christi
Abendmahl und dann sein Blut aufnahm, und mit der Abendmahlsfeier,

die sich dort noch immer vollzieht, ist das Christentum, die

Menschheit und Menschenseele im Besitz der Erlösung durch
Christus. Aber trotz dieses Besitzes ist sie totkrank und
schmerzzerrissen; Amfortas, der König des Grals mit seiner Wunde stellt
das ergreifend dar. Dies Siechtum stammt aus dem vergifteten
Blut, das so vergiftet ward durch die Verführerin Kundry. Kundry,
die packendste Gestalt dieses Dramas, ist nicht etwa die böse

Lust; denn sie hat auch ihre guten Stunden, wo sie dienen und
helfen, abbüßen und gutmachen will, was sie angerichtet hat;
nachdem sie getauft und gereinigt ist, darf sie ja auch mit Parsifal
in den Gral einziehen. Sie ist auch nicht etwa das Weib erst
als Verführerin und dann als Gehilfin des Gatten; sonst dürfte sie

nicht bei der Erlösungsfeier sterben. Vielmehr ist sie ganz deutlich

die Sinnlichkeit im umfassenden Sinn, der Lebenstrieb
überhaupt, der nach Sinnenfälligkeit und vielseitiger Betätigung drängt.
Wenn Klingsor, der Zauberer, die fühllose, unerbittliche, grausame,
raffiniert schlaue, alleswissende und benutzende Naturnotwendigkeit

und Naturgesetzlichkeit, sie zwingt, muss sie verführen; sonst
jagt sie Arabien ab nach Heilmitteln und dient, wo sie kann, ein

Bild der rastlosen Wohltätigkeit und sozialen Fürsorge unserer
Zeit; freilich weiß sie ganz genau, helfen tut alles nicht: „ich helfe

nie!"; all ihr Tun ist verkehrt und macht verkehrt. — Das ist

genau Schopenhauers irregegangener Wille. Darum möchte sie

schlummern und einschlafen für ewig! Aber dazu lässt sie Klingsor
nicht kommen. Ihre Schuld war, dass sie lachte über des

Erlösers Leiden ; und lachen muss sie auch über alle, die durch sie

leiden — der Lebenstrieb spottet der Weltnot wie der helfenden
Liebe. — Helfen kann ihr wie dem Kranken im Gral nur ein

reines Mitleid. An sich sollte ja das Blut des Erlösers alle heilen,
die an die Macht der Liebe glauben, auch Amfortas; aber die

Sinnlichkeit hat die Menschheit unfähig gemacht, das heilige Gut
recht zu verwalten. Da naht der reine Tor, der geniale Mensch,

vor allem der Künstler, und das intuitive, echte, reine und tiefe

Empfinden in jedem Menschenherzen, zunächst mit unbestimmtem
Tatendrang; es ahnt nicht, wie es mit seinem unbändigen Sichaus-

348



leben Mutterliebe und Mutterherz, sowie harmloses animalisches
Leben niedertritt; solche genialische Unbefangenheit hat auch kein
Verständnis für das Leid, das in der Schuld, ja im Lebenstrieb
überhaupt beschlossen ist. Man denkt an Wagners revolutionäre
Jugendzeit, an seinen Optimismus, der kein Verständnis hatte für
die Leidenslehre des Christentums. Gemeiner Versuchung ist der
reine Mensch unzugänglich, nicht aus Gesetz oder Tugend, es

widerspricht einfach seiner Natur; darum naht sich ihm die
Verführung in einer scheinbar weihevollen Form. Aber wo den

adligen Menschen und den edlen Sinn im Menschen das dämonisch

Schmerzliche, das in der Sinnlichkeit steckt, auch nur mit
den Lippen berührt, da spürt er, was dem andern fehlt; er wird
Wissender und Helfer in der Not. So kann er jetzt den Lebenstrieb

zur Erkenntnis und zur Einkehr bestimmen, ihn taufen, so
dass er nur noch seiner Erlösung und Auflösung zustrebt. Der
Lebenstrieb stirbt nicht alsbald. Wagner gibt auf die Frage: was
nützt diese Erkenntnis? die Antwort: „Wir glauben an eine
Regeneration (der historischen Menschheit) und widmen uns ihrer
Durchführung in jedem Sinne." Es kann eine beglücktere Menschheit

der Zukunft auch auf dieser Erde geben. Diese hat das

Empfinden der Erlösungsbedürftigkeit und in geweihten Stunden,
namentlich wenn ein wahres Kunstwerk ihr die Erlösung
anschaulich vor Augen stellt, glaubt sie dieser Erlösung schon
teilhaftig zu sein, „uns beängstigt dann nicht mehr die Vorstellung
jenes gähnenden Abgrundes, all der süchtigen Ausgeburten des sich
selbst zerfleischenden Willens, rein und friedesehnsüchtig ertönt
uns dann nur die Klage der Natur, furchtlos, hoffnungsvoll,
allbeschwichtigend, welterlösend." (R. und K. 249.) Aber das ist
doch nur ein vorläufiger Zustand; das furchtbare Weltelend bleibt
uns doch immer gegenwärtig. Wenn aber das Wunder der
erbarmenden Liebe von reinen, edlen Händen verwaltet wird, dann
stirbt Kundry, der Lebenstrieb, ganz und, dann geschieht des höchsten

Heiles Wunder: Erlösung dem Erlöser! Das Mitleid selbst
wird von seinem Mit-Leiden erlöst, weil kein Leid mehr da ist.
Diese wahre Erlösung führt dahin, wo es keinen Raum und keine
Zeit mehr gibt, wo des Weltatems wehendes All die durch Liebe
geeinte Menschheit umfängt. Das Ende auf Erden ist nicht
abzusehen und auch nicht wichtig. „Es ist einerlei, wie die Mensch-

349



heit zu Grunde geht, wenn sie nur göttlich zu Grunde geht," das

heißt: so, dass die moralische Weltordnung an ihr erfüllt ist:
Irrtum, Schuld, Erkenntnis, Bekenntnis, Leid, Mitleid und Erlösung;
„keinesfalls kann der Sinn des ungeheuren Lebensdramas paradiesisches

Behagen sein".
Diese Auffassung von der Bedeutung der Welt ist nach Wagner

das wahre Christentum: „Nur die dem Mitleiden entkeimte
und die im Mitleiden bis zur vollen Brechung des Eigenwillens
sich betätigende Liebe ist die erlösende christliche Liebe, in die
Glaube und Hoffnung von selbst eingeschlossen sind." In diesem
Sinne hat Wagner Christ sein wollen; der Kirche hat er niemals
solches Christentum zugetraut und noch wenige Tage vor seinem
Tode sie als abschreckendes, warnendes Beispiel der Heuchelei

hingestellt. In welchem Sinne, das erklärte er drei Jahre vorher:
„Dass wir Kirche, Priestertum, ja die ganze Erscheinung des

Christentums schonungslos dran geben, dies geschieht um jenes
Christus willen, den wir uns in seiner Reinheit erhalten wollen."
(Chamberlain, S. 121.)

V.
So äußert sich Wagner über das Christentum ; was hat dazu

das Christentum zusagen? Hier muss nun mit aller Bestimmtheit
festgestellt werden, dass Wagner den Sinn des Christentums
niemals ganz verstanden hat, wenn er auch echt christliche Gedanken
tiefer erfasst hat als viele, ja als die offizielle Kirche; wo er aber

glaubt, das Christentum im Innersten zu verstehen, da fühlt und

predigt er — den Buddhismus.
Als Feuerbach und der revolutionäre Optimismus das Christentum

bekämpften, da war es ihnen eine Freude, darzutun, dass es

von Haus aus grundsätzlich weltverneinend, kulturfeindlich,
lebentötend und also in einer lebensfreudigen Menschheit nicht zu
brauchen sei. In diesem Sinne hat, wie wir hörten, der Künstler
sich einst am Kampfe beteiligt. Dann hat Schopenhauer, mit
Berufung auf Feuerbach, gerade diese weltverneinende Tendenz
des Christentums als sein Wesen, aber auch als die innerste Wahrheit

des Weltsinnes erkannt und verkündet, und mit ihm hat

Wagner die Kreuz- und Leidenslehre als das Mysterium seiner
Kunst aufgenommen und gepflegt. Um eben dieser Weltverneinung
willen hat bekanntlich Nietzsche das Christentum durch sein kräf-

350



tiges, herrisches Ja zum Leben überwinden wollen und Wagners
Bekehrung als einen Komödiantenfall behandelt.

Hier wirkt also Gunst und Hass der Parteien und Personen.
Eine ruhige geschichtliche Betrachtung aber zeigt, dass das Christentum

von Haus aus in seinen großen Vertretern und seinem Wesen

nach nicht asketisch und lebensfeindlich ist.
Jesus erwartete das nahe Weltende, das kommende Reich

Gottes. Aber das Reich Gottes ist ja das ewige Leben, das Jesus

gar auf der Erde erwartete. Über das Aussehen dieses Reiches
hat er sich keine Gedanken gemacht; er teilte da die Vorstellungen

seines Volkes. Zum Eingang in dieses Reich ist gar nichts
anderes nötig als völlige Hingabe des Herzens an Gott als die

heilige Liebe und liebevolle Hingabe an die Brüder, und das Reich
ist gar nichts anderes als das sieghafte Hervortreten dieser Gottes-
und Liebesgemeinschaft auf der Erde. Wenn es gilt, diese
Hingabe und die Botschaft vom kommenden Reiche zu vertreten, da

soll man freilich hinzugeben bereit sein Geld, Recht, Weib und
Kind, auch sein Leben, wie er selbst um deswillen auch das Kreuz
auf sich genommen hat. • Die bestehende Rechtsordnung, die

jüdische Kirche, das Römerreich, Eigentum und Ehe hat er nicht
verworfen; diese Dinge hat er einfach bestehen lassen, bis Gottes
Ordnung kommt. Sein Wort über die Ehe will keine
Rechtsordnung schaffen, allerdings auch nicht Ehe und Geschlechtstrieb
verwerfen, sondern die Frau vor der Willkür der Ehescheidung
schützen. Im Reich Gottes hört freilich der Geschlechtstrieb
auf, nicht aus Lebensverneinung, sondern einfach, weil keine
Fortpflanzung mehr nötig ist. Im übrigen war Jesus kein Asket wie
der Täufer, sondern gerne da, wo die Menschen fröhlich waren;
einen Fresser und Weinsäufer hat man ihn deshalb gescholten.
Die Brüder Jesu und die Apostel, auch Petrus, sind noch als christliche

Missionare verheiratet gewesen und haben ihre Frauen nicht
verlassen, sondern mit sich genommen (1. Korinther 9,5). Eine
positive Wertung der Kulturgüter war allerdings weder bei Jesus
noch bei der Urgemeinde möglich; man wartete eben der zukünftigen

Welt; auch trat der römische Staat ihnen bald feindlich
genug gegenüber, und die damalige Kultur und Kunst war mit
Götterkult und Lüsternheit vielfältig durchsetzt; Verfolgungen
verlangten immer wieder Hingabe aller Lebensgüter, doch wurde

351



niemals das Martyrium an sich als gottgewollt hingestellt; der
Glaube an die Auferstehung des Fleisches zeigt, dass man auch
im Gottesreich ein ganz reales Leben erhoffte.

Eine eigentliche asketische Moral, eine Verurteilung des Erdenlebens

als solchen, eine niedrige Einschätzung, ja Verwerfung des

Geschlechtslebens kam nicht vom Christentum her, sondern von
der damaligen Philosophie, vom Neuplatonismus und Neupytha-
goraismus, von jener Gesamtweltanschauung, die die Materie als
das Gott- und Seelenfeindliche, den Leib als Kerker der Seele

betrachtete, auch schon durch Enthaltung von Wein- und Fleisch-

genuss sich der Sinnlichkeit möglichst zu entziehen trachtete, wie
etwa Seneca. Diese Anschauung ist dann auch ins Christentum
eingezogen, schon bei Paulus, der die Ehe sichtlich unterschätzt
wie so viele christliche Heilige nachher. Aber die herrschende
Lehre der Kirche hat niemals anerkannt, dass Materie, Kultur,
Staat, Ehe und Eigentum etwas Gottwidriges sei; auch im Berufsund

häuslichen Leben lässt sich selbst nach katholischer Lehre
Vollkommenheit erwerben. Kultur und Luxus sind so weit
berechtigt, als sie zur Hebung der Würde des Menschen gepflegt
werden — das ist der Grundsatz des heiligen Thomas von Aquino
in diesen Dingen1). Der Weg durch Askese, Ehelosigkeit und
Kloster ist nur der heroische, |,weil in ihm die Herrschaft des

Geistes über die Materie unmittelbar zum Ausdruck kommt. Doch
lässt sich hier eine Unterschätzung der Sinnenwelt nicht leugnen.
Der Protestantismus aber hat mit Bewusstsein den bürgerlichen
Beruf geheiligt und erklärt, dass die treue Pflichterfüllung des

Fürsten wie der Stallmagd ein Gottesdienst sei, Gott wohlgefälliger
als selbsterwählte Geistigkeit. Die Erdengüter soll man dankbar
als Gaben Gottes genießen und als Vorgeschmack dessen, was
Gott uns noch schenken will. Bleibenden Wert haben nur die

geistigen Güter, Friede und Freude in Gott, Treue, Wahrhaftigkeit,
Geduld und vor allem die Liebe, das Band der Vollkommenheit
mit Gott und den Menschen. Diese Güter sind freilich wertvoller
als alle Kultur; um ihretwillen muss man auch auf die Kultur
verzichten oder die Kultur reformieren. Dieser Güter kann man
hier schon froh werden, aber wir leben hier im Stande der

x) Vergleiche M. Orlich, L'uso del beni nella morale di S. Tommaso.
Freiburger Dissert. 1913.

352



Unvollkommenheit, des Kampfes und des Ausharrens, des Leidens
und Verlierens und warten darum auf einen ewigen Besitz. Aber
nicht die Welt, das Leben und die Wirklichkeit soll man fliehen,
sondern die Sünde, das heißt die Übermacht des Sinnlichen über
den Geist, die Unlauterkeit, Untreue und Selbstsucht.

Aufs ganze gesehen ist das Christentum Lebensbejahung,
denn es will das ewige Leben, das hier schon anbricht und nie
vergeht. Vor allem glaubt es an einen lebendigen Gott, den Hort
und Quell alles physischen wie geistigen Lebens. Das Dasein ist
kein Abfall, sondern eine Schöpfung Gottes, die durch
Unvollkommenheit und Kampf zur Gottesgemeinschaft führen soll.

Hingegen ist freilich Lebensverneinung der Sinn des Buddhismus.

Schopenhauer und auch Wagner haben bewusst an ihn
angeknüpft — im Parsifal hat Wagner Züge der buddhistischen
Legende verwertet, die er eigentlich in einem ganz buddhistisch
gemeinten Drama Die Sieger verwenden wollte. Allerdings ist
nun Parsifal entschieden christlich gehalten. Man könnte also
dies Werk als einen Versuch betrachten, Christliches und
Buddhistisches zu vermählen, um die „einst der christlichen
Offenbarung zu erblühende neue Religion" zu schaffen. Doch hat sich

Wagner in Religion und Kunst deutlich genug über die beiden
Religionen und ihr Verhältnis ausgesprochen; da hören wir denn,
dass beide Religionen inhaltlich gleich seien:

Die tiefste Grundlage jeder wahren Religion sehen wir in der
Erkenntnis der Hinfälligkeit der Welt und in der hieraus entnommenen
Anweisung zur Befreiung derselben ausgesprochen.

Das Wesen der Religion wird hier also lediglich in seiner

Negation des Wirklichen gesucht, und dies ist eben der Grundzug
des Buddhismus, während das Christentum positive Güter kennt:
Gott und das ewige Leben. Den Unterschied zwischen Christentum

und Buddhismus sieht nun Wagner lediglich darin, dass

Buddha es nicht verliehen war, seine Lehre in einfacherer Form
ans Volk zu bringen, während Christus es den Armen und den

geistig Armen zum Verständnis brachte und zwar durch sein Kreuz.
„Christus war nicht weise, sondern göttlich, seine Lehre war die
Tat seines freiwilligen Leidens." Wäre das Christentum bei den
Armen geblieben, es wäre wohl rein geblieben ; die Reichen haben
es künstlich und dogmatisch gemacht. Und darum soll eben die

353



Kunst, die ja ehrlich nur Schein, Veranschaulichung sein will, das

Christentum wieder ehrlich und einfach machen.
In Wirklichkeit muss man sagen, dass eine Aufführung des

Parsifal gewiss nichts einfaches, sondern ein raffiniertes Kulturwerk

ist. Für das Volk wäre das Werk auch nicht verständlich,
wenn es auch allen zugänglich gemacht würde. Für das Volk
wird die Anschauungslehre Christi, seine Gleichnisse und sein
Kreuz doch immer der beste Weg zu tieferer Erkenntnis bleiben.
Aufs Volk kann Wagner immer nur indirekt durch die Verinner-
lichung der obern Schichten wirken, deren Art sich dann auch
weiter verbreiten würde.

Aber dem, der Wagner in sich aufzunehmen versteht,
gedanklich und künstlerisch, dem hat er viel zu sagen, auch dem
Christentum

Zunächst hat das Christentum in seinem ernsten Werben um
die Seele der Menschheit in Wagner einen kräftigen Bundesgenossen:

erstlich in dem Ernst, mit dem er das religiöse Problem
umfasst: „Wir Deutsche nehmen es mit der Religion ernst!" dann
in dem absoluten Wert, den er der Religion zuschreibt: Menschenwürde

beruht ihm durchaus auf der Religion, und „der Antrieb
und die Kraft zur Regeneration kann nur aus dem Boden wahrhafter

Religion erwachsen". Zu dieser Religion gehört ihm wesentlich

die absolute Forderung einer moralischen Weltordnung:
Schuld, Leiden, Mitleid und opferfreudige Liebe, ohne die es keine
Erlösung gibt: „Die Anerkennung einer moralischen Bedeutung
der Welt ist die Krone aller Erkenntnis." Aller Kulturseligkeit
gegenüber ruft er das tiefe Leiden in der Welt eindringlich in die
Seele und weckt die Sehnsucht nicht nur nach dieser und jener
Verbesserung, sondern nach weltumfassender Erlösung. Von der
Künstlichkeit ruft er zu einfacher naturgemäßer Lebensführung;
immer wieder fragt er, ob denn die Menschheit nur durch Gesetz,
Verbot, Gewalt, Eigennutz und nicht durch Liebe und gemeinsame

Not zusammengehalten werden könne? Wir sollen das
Unzureichende der bloßen Rechts- und Eigentumsordnung fühlen.
Er weckt warmherziges Mitgefühl mit allen, die da leiden, namentlich

auch mit denen, die unter der Übermacht des Sinnenlebens
und der Sinnlichkeit leiden. Die Ehe lehrt er verstehen als das

heiligste Band zwischen Menschen, wo es auf Wahrheit, auf Liebe

354



gegründet ist, und eben diese Wahrheit will er mit heraufführen
helfen. Bei allem Pessimismus lehrt er hoffen und siegesfreudig
im Vertrauen auf die Macht eines heiligen Willens Hand anlegen
zur Regeneration der Menschheit. Die Kunst hat er mit in diese

Aufgabe gestellt und ihr damit einen wertvollsten Inhalt gegeben,
ohne ihre Eigenart zu verkehren. Dem Christentum hat er eine

tiefsinnige Deutung verliehen und die Symbolik seiner Lehre und
Bräuche, wie er sie empfand, zum edelsten Ausdruck gebracht.

In der Tat kann und soll das Christentum vieles von ihm
lernen. Wo es sich zu eng verbindet mit herrschenden Staats-,
Gesellschafts- und Erwerbsformen, wo es zu behaglich im
Weltstrom dahinschwimmt, wo seine Liebesforderung zur Phrase wird,
wo es keine Opfer mehr fordern und bringen will, wo es an die
Wahrheit und Verwirklichung seiner Ideale selbst nicht mehr glaubt,
wo es nur flache Moral oder bloße Existenzverbesserung verlangt,
da kann es Wagner in die Tiefe und zu neuem Heroismus rufen.
Wo es Kunst und Schönheit verachtet, wo es Geschlechtsverkehr
und Sinnentrieb, körperliche Werte und Gesundheit bei Seite liegen
lässt und sich um deren Wertung nicht kümmert, da zwingt es

Wagner, auch diese Dinge unter religiösen Gesichtspunkt zu stellen
und ihre Bedeutung ernstlich anzuerkennen.

Überhaupt will mir scheinen, oder ich möchte hoffen, dass

Wagner recht hat, wenn er die Menge den Meister Hans Sachs
mit seinem Liede begrüßen lässt:

Wohlauf, es nahet gen den Tag!

Männer wie Feuerbach, Schopenhauer, Nietzsche, Häckel,
Drews und der Monismus, und wieder Jatho und Traub haben
das religiöse Problem so aufgerüttelt, dass es nicht zur Ruhe
kommen kann. Draußen und daheim ringt das Christentum mit
Buddhismus und Pantheismus; die Menschheit ruft nach Religion,
wenn es sein muss, nach einer neuen Religion: das Christentum
muss sich jetzt vertiefen nach innen und neuen großen Geist
bewähren nach außen. Es muss lernen von Feind und Freund,
vor allem aber seine besten eigenen Kräfte erwecken, den Glauben
an die ewige Liebe und das ewige Leben. Und die Kulturwelt
sieht mehr und mehr ein, dass irgend eine Hilfe von innen heraus

kommen muss. Herrscht trotz alledem in und außer der

355



Kirche eine erschreckende Gleichgültigkeit, so muss ein Wagner
der Kirche und der Gesellschaft zurufen:

He ho, Waldhüter ihr,
Schlafhüter mitsammen,
So wacht doch mindest am Morgen!

ZÜRICH A. MEYER

LITERATUR: Außer R. Wagners Schriften, Dramen und Briefen sind
aus der reichen Wagner-Literatur besonders hervorzuheben: Abbé Marcel
Hébert, deutsch von A. Brunnemann : Das religiöse Gefühl im Werk Richard
Wagners. 1895. — H.Dinger, Richard Wagners geistige Entwicklung. 1892.—
H. Lichtenberger, Richard Wagner, der Dichter und Denker, aus dem
Französischen. 1899. —R. Louis, Die Weltanschauung Richard Wagners.
1898. — O. Hartwich, Richard Wagner und das Christentum. 1903. —
W. Vollert, Richard Wagners Stellung zur christlichen Religion. 1906. —
H. Weinel, Jesus im neunzehnten Jahrhundert. 2. Auflage. 1907. — Otto
Schmiedel, Richard Wagners religiöse Weltanschauung (Religionsgeschichtliche

Volksbücher). 1907. — H. St. Chamberlain, Richard Wagner. 1896.
Für mich sind außer Wagners eigenen Schriften namentlich die drei
letztgenannten bestimmend gewesen.

DU LICHT GEWORDNER KINDERTRAUM...
Du Licht gewordner Kindertraum,
Du lieber, schöner Weihnachtsbaum,
Nun strahlst aufs neu mit deinen Kerzen
Du hell in alle Menschenherzen,
Und willst aufs neu mit goldnem Scheinen
Glückselig alle Menschen einen.

Du Licht gewordner Kindertraum,
Du lieber, schöner Weihnachtsbaum,
Beim Klange deiner trauten Lieder
Erglänzen ferne Zeiten wieder,
Und aus der Stunden wildem Reigen
Lässt du der Liebe Wunder steigen.

Du Licht gewordner Kindertraum,
Nun leuchte -weithin in den Raum
Und lass im tiefen Kampfgetriebe
Jedweden fühlen, dass die Liebe
Aus deinem strahlenden Geäste
Die Menschheit ruft zum schönsten Feste.

JOHANNA SIEBEL

356


	Richard Wagner und das Christentum [Schluss]

