
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1913-1914)

Artikel: Eine Philosophie des Lebens [Schluss]

Autor: Bergson, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764030

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764030
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE PHILOSOPHIE DES LEBENS
HENRI BERGSON

BEROSONS STELLUNG IM HEUTIGEN GEISTESLEBEN.
KRITIK UND WÜRDIGUNG.

Bergsons Einfluss ist zunächst in Frankreich nicht leicht zu
hoch einzuschätzen. Seine Hauptwerke1) gehören heute zum
geistigen Sauerteig, der vor allem in der Jugend Frankreichs
wirkt. Seine Ideen und Forderungen sind unbedingt eine der
Kräfte, die im heutigen jungen Frankreich jene erstaunliche
Wandlung schaffen helfen, die sich vor unsern Augen vollzieht.
Die junge Generation beginnt wieder an Ziele, Werte und Ideale

zu glauben, sie durch Anstrengungen und Opfer zu erstreben
und reißt sich mächtig aus jener unfruchtbaren Reflexion und
lähmenden Resignation heraus, die das vergangene Geschlecht
kennzeichnete. Der schwunglose, gemütsarme Positivismus und
Skeptizismus, dessen Wortführer Taine und Renan gewesen sind,
und man darf auch sagen, der genussüchtige Individualismus,
„le mal romantique", wird von der Elite der gegenwärtigen
Jugend Frankreichs begraben. Sie erlebt in träumerischen, mystisch
sich versenkenden oder dann wieder tatenfroh vorwärts drängenden

Herzen eine Wiedergeburt des Idealismus, in dem der Glaube
und die Tat den ersten Rang einnehmen — der Glaube auch an
das kommende, bessere Frankreich, das neue Kulturwerte schafft.
Diesen Glauben hat Bergson mit andern erwecken helfen durch
seine optimistische Intuitionsphilosophie, die im Leben wieder
Tiefe, schöpferische Kraft und neue Verheißungen sieht.

Bergsons Philosophie ist also in ihrer Wirkung durchaus
nicht nur auf die Fachkreise beschränkt geblieben. Ihre Gedanken

dringen in die soziale, politische, theologische Literatur ein und

') Essais sur les données immédiates de la conscience, 1888, ins
Deutsche übersetzt als Zeit und Freiheit. Eine Abhandlung über die
unmittelbaren Bewusstseinstatsachen ; Matière et mémoire, 1896, übersetzt:
Materie und Gedächtnis ; Essay zur Beziehung zwischen Körper und Geist;
Le Rire, 1901, erscheint jetzt in deutscher Übersetzung; Einführung in die
Metaphysik (französisch vergriffen); Evolution créatrice, 1907, deutsch als
Schöpferische Entwicklung. Sämtliche deutsche Übersetzungen bei Diede-
richs, Jena.

292



befruchten die Kunst. Diese besonders fühlt sich einer
Philosophie unendlich zu Dank verpflichtet, die Je magnifique courage
de la vision" hat und es wagt, statt des räsonierenden, allmächtigen

und im Grunde kunstfeindlichen Verstandes, die Intuition zu
inthronisieren, „une vue du cœur dans les ténèbres, le luminaire
de la profondeur, la conscience amoureuse de ce qui est, le lien
de toutes les intelligences", wie Suarès sie in einem tiefgrabenden
Essay über Dostojewsky preist. Mit seinem Antiintellektualismus,
der den Verstand „nur als Pflug, und weder als Saat noch Ernte"
ansieht, nimmt auch die religiös interessierte Welt freundliche
Fühlung und zwar sowohl die protestantische als die katholische.

Diese ist jüngst allerdings in ihren Hoffnungen bitter
enttäuscht worden, seitdem der Papst den Angriff von Mgr. Farges
auf Bergsons Philosophie mit seinem Segen gedeckt und
ermuntert hat. Ein glänzender Stil, reich an wundervollen Bildern
und überraschenden Visionen, erleichtert ihr den Weg in die
gesamte Kulturwelt, die sie als ein Werk begrüßt, an dem die Kunst,
das Gemüt und der soziale Wille ebenso viel Teil haben als das

reine Denken, die Philosophie im engern Sinn. Aber auch die
philosophischen Fachkreise haben Bergson einen Empfang bereitet, wie

er seit langem keinem Philosophen beschieden war. Der Philosoph
und Mathematiker Le Roy sieht in ihr eine Gesamterneuerung der

Philosophie. Peguy rechnet ihn zu den fünf oder sechs ganz
großen Philosophen, die die Geschichte des Denkens hervorgebracht

hat, Sorel sieht in ihm den, der seine Zeitgenossen lehrte,
ihre Ideen in Ordnung bringen, Chaumeix vergleicht seine
philosophische Leistung jener von Kants Kritik der reinen Vernunft,
Gillouin nennt seine Philosophie die bedeutendste seit Descartes
und die größte seit Kant (vergl. Benda, Le Bergsonisme). Es tut
der Wirkung dieser Philosophie wenig Eintrag, dass ihr auch
leidenschaftliche Gegner, vor allem in den Reihen positivistischer
Naturphilosophen und idealistischer Intellektualisten erstanden sind,
die seine Abwendung vom Rationalismus als einen eigentlichen
Verrat am Geist der französischen Philosophie brandmarken und
seine bilderreiche Ausdrucksweise als „Quincaillerie" dem
kristallklaren Edelgussdes echten französischen Stils gegenüberstellen.
So Fouillée, Couturat, und vor allem Benda in einer die schwachen

Punkte allerdings geschickt bloßlegenden Kritik. Dieser geht

293



mit einer ganz unfranzösisch groben Berserkerwut auf den
„prestidigitateur" Bergson los und trägt den Kampf sogar in das Gebiet
des Romans hinüber (L'ordination, wo er tendenziös das Beharrende

der moralischen Idee der Treulosigkeit und Unmoral eines

nur instinktiven Verhaltens gegenüberstellt); ja, er verschmäht es

nicht, ihn gleichsam als einen Dreyfous der Philosophie zu
denunzieren, indem er auf seine Rassenherkunft hinweist.

Bergson hat aber auch außerhalb von Frankreich eine ganz
hervorragende Würdigung gefunden, so besonders in England, das
durch den Empirismus, der seine Philosophie auszeichnet, und

vor allem durch W. James gut auf ihn vorbereitet war. Viele
englische Philosophen, wie Balfour, Sidney Waterlow, Lindsay,
Solomons, Stewart Kelly und andere haben zu ihm Stellung
genommen und ihm Eingang und Gehör verschafft. Eine weit
kritischere Aufnahme fand er in Deutschland. Der deutsche
philosophische Geist leistet dem Eindringen einer Philosophie, die das
Leben als philosophisches Prinzip an die Stelle der Vernunft
setzen möchte, starken oder doch vorsichtigen Widerstand. So
kann es zum Beispiel der Marburger Kreis, Bornhausen, Herrmann
Natrop nicht dulden, dass eine Lebenstheorie die Erkenntnistheorie
verdränge und sieht durch die Preisgabe der Position des Kritizismus,

durch das Verlassen der Wege Kants, die Würde und Freiheit

des Geistes bedroht. Herrmann vermag deshalb in ihm nur
einen „verwilderten Katholizismus" zu entdecken. Die
Philosophen um den „Logos", Rickert, Kroner sehen ebenfalls durch
seine Betonung des Lebens als höchsten metaphysischen Wertes
die eigentlichen Kulturwerte gefährdet, die über dem Leben stehen.
Aber alle sind gezwungen, dem philosophischen Genius in Bergsons
Leistung Achtung zu zollen. Daneben gibt es andere, die ihn
als Eröffner neuer philosophischer Bahnen begrüßen, wie Goldstein,

Steenbergen, Windelband. Ja, Graf Keyserling anerkennt
seine Philosophie als die originellste Leistung seit den Tagen
Immanuel Kants.

Es ist nicht ganz leicht, die Stelle zu finden, an der Bergson
in die gegenwärtige geschichtliche Entwicklung unseres Geisteslebens

einzureihen ist; denn in seinem Werke kreuzen sich viele
Linien, die aus der Vergangenheit in die Gegenwart hinein führen
und prägen sich die verschiedensten Tendenzen der heutigen Zeit

294



in neuer und eigenartiger Weise aus. Wir wollen versuchen, einige
dieser Linien zu ziehen und die verschiedenen Brennpunkte seiner
Philosophie zu bestimmen.

Da ist einmal der Evolutionismus seiner Philosophie des

Werdens. Darin findet ein Hauptzug des gegenwärtigen Denkens
einen neuen Ausdruck. Die logische Entwicklungslehre Hegels
opferte dem starren Begriff und seiner Bewegung den Reichtum
und die Flüssigkeit des konkreten Lebens. In der biologischen
Spencers war das Geistige in einem Naturprozess untergegangen.
In der dynamischen Entwicklungslehre Bergsons ist dem Geistigen
die Fülle und Mannigfaltigkeit des Lebens zurückgegeben, und doch

gleichzeitig die geistige Natur des Lebensprozesses behauptet.
Da ist zweitens Bergsons Biologismus, zu dem er durch das

gründliche Studium der modernen Naturwissenschaft gekommen
ist. Er sucht nicht hinter oder über der Welt und dem Leben ein
abstraktes, höheres Prinzip; sondern das Leben selbst steht im

Mittelpunkt seiner Weltbetrachtung, es ist als schöpferische Dauer
selbst das Ding an sich, das Absolute, das Weltprinzip. Vom
Leben aus ist die Welt zu verstehen; sowohl Natur als Geist
werden vom unmittelbarsten Lebensgefühl aus gedeutet. Die
allgemeinen biologischen Vorgänge, wie die geistigen Tätigkeiten
des Denkens und Handelns sind verschiedene Wirkungsweisen
des Lebensdranges. Ziel und Sinn alles Geschehens ist höchste
Lebenssteigerung. Dieser ungeheuer elastische Biologismus steht
auf der einen Seite ebensosehr den heutigen naturalistischen
Versuchen nahe, von der Biologie zu einer Naturphilosophie
aufzusteigen wie jener neuidealistischen Lehre Euckens, der vom
allgemeinen Geistesleben den Ausgang nimmt.

Drittens ist seine Philosophie charakterisiert durch den bereits

genannten Volitionalismus. Damit stellt sich Bergson in die Nähe
aller derer, die das Wesen des Lebens und des Geistes im Willen
oder in etwas ihm Ähnlichem sehen. Man denkt dabei vorläufig
allerdings weniger an den sittlichen Willen wie bei Fichte, sondern
eher an Schopenhauers Lehre vom Urwillen. So sehr dessen

Pessimismus vergangen ist, so lebens- und entwicklungsfähig hat
sich seine Willenslehre erwiesen, die wohl von jenem zu lösen
ist. Das zeigen Weiterbildungen, wie etwa die Lehre vom Drang
bei Heinrich von Stein, die Bedeutung des Willens bei Wundt.

295



oder, um einen modernen Versuch zu nennen, die ganz volitional
gerichtete Libidotheorie der psychanalytischen Zürcher Schule und
andere Neuere, die in irgend einer Form den Primat des Willens
über das Denken vertreten.

Damit sind wir auch schon ganz in die Nähe des Vierten
gekommen, zu Bergsons Irrationalismus, mit dem die scharfe Kritik
des Intellektualismus und die Zurückweisung jener „foi naïve à la
science" (Barrés) gegeben ist. Auf diesem Boden begegnen sich
Gedanken von ganz verschiedener Herkunft, die uns aus der
Vergangenheit und in der Gegenwart wohlvertraut sind. Denn im
Irrationalismus verbinden sich freundschaftlich alle Bestrebungen,
die im Rationalismus und Intellektualismus ihren gemeinschaftlichen

Feind haben: die Mystik, der metaphysische Individualismus

eines Leibniz und Schleiermacher, die Gefühlsphilosophie
eines Hamann und Jakobi, ebenso wie in der Gegenwart die

Bekämpfung des Intellektualismus bei Bonus und Heim, die Sehnsucht

nach dem Unmittelbaren bei Kutter und Ragaz und die
moderne Romantik mit heidnischem oder christlichem Anstrich.

In diesen Eigentümlichkeiten der Philosophie Bergsons sehen
wir sich kreuzende Strömungen, die in irgend einer Form in

unserer Zeit lebendig sind. Das erklärt einen Teil ihrer
außerordentlichen Wirkung. Die Meisten, ohne sich ihr ganz zu
verschreiben, finden durch einen dieser Hauptgedanken einen Zugang
zu ihrem Verständnis. Der Erfahrungsphilosoph begrüßt in Bergsons

Philosophie die empirische Methode und die Aufnahme
jenes psychologischen Elementes, das vom Idealismus und
Kritizismus vernachlässigt, ja verachtet worden war. Andere, die den

Weg Kants nicht gehen können und doch in einem Anschluss an
die große Zeit des deutschen Idealismus das Heil suchen, sehen
in ihr Gedanken von Herder, Jakobi, Schelling und Fichte in einer
neuen Synthese wieder lebendig werden. Es ist der Primat des

Lebens, der sie gewinnt. Die Erkenntnistheorie, von der seit Kant
das Hauptinteresse angezogen wurde, erscheint ihnen wie ein
beständiges „vorläufiges Messerschleifen" und sie bewillkommnen
daher eine endlich mutig zupackende Theorie des Lebens. Die
Soziologen heften sich an ihren optimistischen Evolutionismus und
ihren tatfrohen Geist. Sie sehen in ihr so etwas wie eine
Ausführung jener Weltanschauung, die in dem kurzen, weithinleuch-

296



tenden Worte von Marx skizziert ist: die Welt erklären ist nichts,
sie verwandeln alles! Der künstlerische und der religiöse Mensch
danken ihr für den Schutz des unmittelbaren und subjektiven
Erlebnisses gegenüber der Macht der Abstraktion, für die Rettung
des Individuums und seines Inhaltes aus der Umklammerung des

Allgemeinen und Gesetzmäßigen. Die reinen Pragmatisten
bedecken ihre philosophische Blöße mit Bergsons Autorität und der
Fülle dessen, was er über seinem Pragmatismus auferbaut hat.

So spiegelt sich in Bergsons Philosophie der Zwiespalt, die

Sehnsucht, die widerstreitenden Strebungen einer zerrissenen und

gährenden Zeit, die sich selbst zu begreifen sucht, überall ein Echo
ihrer Not und ihres Dranges findet und sich zu einer Einheit
zusammenzuschmieden trachtet.

Ablehnend und kritisch verhalten sich dagegen die reinen
Intellektualisten und Rationalisten und in einer gewissen Beziehung

alles, was durch Kants Schule hindurch gegangen ist oder
durch sie den Blick für neue Problemstellungen verloren hat.
Und zwar wird diese Kritik geübt sowohl von den reinen
Idealisten und Erkenntnistheoretikern, die das biologische, empirische
Element in seiner Philosophie nicht vertragen können, wie von
jenem Intellektualismus, der heute die Form des Materialismus
oder Positivismus annimmt: diesem ist das Metaphysische in

Bergson zuwider.
Die Kritik, die der Intellekt als kritisches Organ an dieser

Philosophie üben wird, springt jedem ohne weiteres in die

Augen, auch wenn man gewillt ist, sie vor nahe liegenden
Missverständnissen zu schützen. Auch wer der pragmatischen
Wertung des Intellekts zuzustimmen vermag, wer ihn als

Beschränkung ansieht, wird nicht so weit gehen wollen, ihn, wie
Bergson es tut, in die Nähe der Materie zu setzen, in ihm ein

Erkenntnisorgan zu erblicken, das vor allem auf die Materialität
abgestimmt und dem die Erfassung freierer geistiger Zusammenhänge

versagt ist. Soll wirklich die Starrheit seiner Formen und
die Beharrlichkeit der Materie mit einander verglichen werden
können? Soll der Intellekt von einer lebendigen Beziehung
zwischen Geist und Welt ausgeschlossen sein? Soll in der Festigkeit
seiner Begriffe wirklich nur derselbe Automatismus erscheinen,
wie wir ihn in der Materie bemerken, eine Erschlaffung des

297



Lebensschwunges, Lots Weib, das sich zurückwendet und erstarrt?
Noch ein anderes ist einzuwenden : es gibt Anzeichen genug,
dass auch in diesem schöpferischen und irrationalen Lauf des

Lebens ein Rationales verborgen eingebettet liegt, ein Logos, eine
Vernunft uns entgegenleuchtet, die dem Leben eingeboren ist und
sich bald schwächer, bald stärker regt und der die Vernunft des

Menschen antwortet. Wir können kein vernünftiges Weltbild
gestalten, wenn Vernunft nicht doch schon irgendwie in der Welt
enthalten wäre. An dieser Vernunft aber will der Intellekt Teil
haben, denn er schöpft sie aus dem wirren Weltlauf heraus und
bildet daraus allgemeingültige Wahrheit. Der menschliche Geist
kann nur dann darauf verzichten, wenn er sich nicht vor dem
fließenden Weltleben unterscheiden und einfach in ihm mitschwimmen

will. Wenn die Intuition dem Intellekt als höheres
Erkenntnisorgan gegenübergestellt wird, so sieht man wohl ihre
Unmittelbarkeit und ihr tief schöpfendes Wesen, aber man sieht
auch, was sie nicht vermag: Sichere, allgemein gültige Wahrheit
zu erzeugen. Sie mag wunderbare Visionen, mystische Schauungen

ermöglichen, aber Wahrheit im Sinne einer allgemeinen
und notwendigen Gültigkeit schafft sie nicht. Sie hat den Zauber
des mystischen Erlebnisses an sich, die Innigkeit,und Tiefe der

religiösen Empfindung, die Hellsichtigkeit der künstlerischen
Vision, aber nicht die Unwiderstehlichkeit und Durchschlagskraft
der nüchternen Wahrheit, die mitteilbar ist und eine zwingende
Gemeinschaft erzeugt. Denn die Intuition, die eine Art Sympathie,
ein Mitleben, ein intellektueller Instinkt ist, kann so lange nicht
reden und durch die Rede Gewissheit schaffen, als sie nicht als

allgemeine und gleichwertige menschliche Anlage erwiesen wird.
Sobald sie nicht nur mitlebt, mitfühlt, schaut, sondern redet und
also auch denkt, verlässt sie ihr eigentliches und unangreifbares
Reich der Subjektivität und ist aller Kritik preisgegeben. Der Mystiker,
der sich am „Fünklein" des Weltgrundes entzündet hat, kann

zwar erleben, schauen, fühlen, aber sein Leiden ist, dass er die

ganze Fülle der Gesichte nicht sagen kann. Und sobald er es

versucht, klagt er, dass schon die Quelle versiege und sich nicht
in das Bett mitteilbarer Rede leiten lasse. Wohl stellt sich das
Bild, das Gleichnis ein — bei Bergson, wie man gesehen hat, in
einer verschwenderischen Fülle ausgestreut — indem er für einen

298



Augenblick das Leben aufzufangen glaubt. Aber es brauchte,
parallel den unendlichen Schöpfungen des Lebens, eine unendliche
Reihe von Bildern; denn das einzelne Bild ist für jeden Augenblick

wie der Begriff auch nur eine Station, ein wenn auch
kürzeres Stehenbleiben bei einer einzigen Lebensansicht, von
wo der rasche Lauf des Lebens den Blick gleich wieder
fortreißt. Es ist ein alter Traum der Menschheit, über die Schranken

des Verstandes hinwegzusteigen und das Weltleben unmittelbar

zu schauen in der Intuition. Die theoria Piatons, die Schauungen

Plotins sind nichts anderes, und derselbe Versuch kehrt
wieder in Schellings intellektueller Anschauung. Ja, Kant selber
träumte von einer Erkenntnismöglichkeit, in der Sinnlichkeit und
Verstand zu einer einzigen Fähigkeit verbunden wären, sodass
wir eine Art anschauenden Verstandes uns denken könnten. Aber
er gab diesem Traum den Abschied, als er feststellte, dass

Anschauungen ohne Begriffe blind, und Begriffe ohne Anschauungen
leer seien.

Noch eines ist kurz anzudeuten: Das Leben, die Welt ist
nach Bergson rastlose Schöpfung: vivre, c'est créer du
nouveau. Die Welt ist Werden. Also auch ein beständiges
Vergehen. Woran soll sich nun der Mensch in diesem Flusse
orientieren, wenn er sich nicht einfach vom élan vital treiben
lassen will? Es gibt keinen Ruhe- oder Zielpunkt, also kein
Beharrendes; es müsste denn sein, dass der Geist in seinem Besitz
der ganzen Vergangenheit, also im Charakter, doch auch ein
Seiendes und Beharrendes hat gegenüber dem Neuen, in das er
stetsfort stürzt. Und damit wäre der Gegensatz zwischen Sein
und Werden, den Bergson im Weltprozess leugnet, einfach zu einem

innerpsychischen geworden und erwiesen, dass Sein und Werden

Korrelatbegriffe sind und nur als ein Proportionsverhältnis zu
verstehen sind. Damit wäre noch nicht beantwortet, wie aus der
Durée créatrice, aus dem élan vital Normen und Werte zu
gewinnen sind, die allein es uns ermöglichen, die Fülle des Lebens

zu beurteilen. Bergson sagt, das Leben ist Schaffen. Es schafft
aber ein wahlloses Allerlei, es bringt beides hervor, Heilige und
Verbrecher, Gutes und Böses, Schönes und Hässliches. Nach
welchem Maßstab wählen wir nun die Werte aus, die die Kontinuität

der Kultur bedeuten? Oder wo liegt im Leben selbst die

299



geheime Weisheit, die diese Werte erzeugt? Denn etwas bloß
Lebendiges ist an sich noch kein Wert; das Leben ist der Güter
Höchstes nicht. Erklärt schon jene Freiheit, die nichts anderes
ist als das Einssein mit dem tiefsten Lebensgrunde, das Hervortreten

jener Werte, die wir erstreben und nach denen wir uns
richten? Und gibt es nicht Werte, die ganz unmittelbar
zusammenhängen mit jener verfehmten Tendenz zur Beharrung? Werte
und geistige Schöpfungen, Gesetze und Wahrheiten, die dem Werden
und Vergehen entrückt sind Man sieht, es bleiben für Bergsons
weitere Arbeit noch genug Fragen zur Beantwortung übrig, die

durch seine bisherigen Werke nicht zum Schweigen gebracht
wurden.

Das sind einige von vielen Fragen und Einwänden, die die

Vernunft nicht übersehen kann, will sie nicht ihre Bedeutung als
Gesamtsinn und Einheit des Menschengeschlechtes preisgeben. Der
Intellekt, der sich nicht in die Rolle fügt, die Bergson ihm zuweist,
muss so urteilen. Allerdings muss man nun zugeben, dass die

Intuitionsphilosophie einer bloßen Kritik des Intellekts ausliefern, heißen

würde: sie vor einen Richter stellen, der in dieser Sache befangen
und unzuständig ist —erscheint er doch in Bergsons Philosophie
geradezu als Angeklagter. Er müsste sie notwendigerweise
verurteilen, sie als Glaubenssatz und persönliche Meinung
ablehnen, wenn die Philosophie nur ein logisches System, nur eine

Bearbeitung der Begriffe zu sein hätte. Dann wäre für die

Intuitionsphilosophie keine Berufung auf einen höheren Richter möglich

und sie bliebe ein schöner Privatbesitz eines einzelnen genialen
Menschen. Nun lernen wir aber immer besser einsehen, dass der
Wert eines philosophischen Systems nicht allein in seinen begrifflichen

Denkresultaten liegt. Und zwar sind es nicht nur
Lebenskünstler und Glaubensmenschen, die das einsehen, sondern
Philosophen, wie zum Beispiel Simmel, Husserl, die betonen, dass der
logische Gehalt eines Werkes nicht der einzige Maßstab und die

logische Methode nicht der einzige Weg zu neuen Erkenntnissen
sei. Wir finden zum Beispiel bei Husserl, wohl gemerkt einem

Logiker, folgendes bedeutsame Eingeständnis: „Wir sind zu sehr

geneigt, indirekte Methoden zu überschätzen und den Wert direkter
Erfassung zu missachten. Es liegt aber gerade im Wesen der
Philosophie, sofern sie auf die letzten Ursprünge zurückgeht, dass

300



ihre wissenschaftliche Arbeit sich in Sphären direkter Intuition
bewegt, und es ist der größte Schritt, den unsere Zeit zu machen
hat, zu erkennen, dass mit der philosophischen Intuition ein
endloses Arbeitsfeld sich auftut, und eine Wissenschaft, die ohne alle
indirekt symbolisierende und mathematisierende Methoden, ohne
den Apparat der Schlüsse und Beweise doch eine Fülle strengster
und entscheidender Erkenntnisse gewinnt." Und weiter an einem
andern Orte: „In schauender Haltung Erfasstes kann nur in
schauender Haltung erfasst werden." Auf der Höhe dieser
Einsicht gewinnen wir für die Beurteilung von Bergson einen neuen
und höhern Standpunkt als den eben vertretenen intellektuellen.
Eine solche „schauende Haltung" hat die Philosophie Bergsons
eingenommen. Sie will als Anschauung gewertet sein, nicht als

begriffliches Denken. Sie kann daher verlangen, dass man ihr
in ihre Einstellung folge.

Schauen ist das Ursprüngliche, Begreifen das Abgeleitete,
Schauen ist Reichtum und Fülle, Begreifen ist Beschränkung und
Armut. Im Schauen liegt das Aristokratische und Künstlerische,
im Begreifen herrscht die Demokratie der Vernunft. Schauen ist
das Vorrecht des Einzelnen, Begreifen das Verständigungsmittel der
Allgemeinheit. Aber das, was der Einzelne, der Künstler, der
Prophet, der Mystiker, der Metaphysiker schaut, ist nicht wertlos
für die Allgemeinheit. Ja, es fragt sich, ob diese nicht den größten

Teil ihrer Werte auf diese Weise gefunden hat. Es ist der Weg
ihrer Genesis, wenn auch nicht der Grund ihrer Gültigkeit. Zu
mancher Tiefe findet die Allgemeinheit keinen andern Weg, als
dass der Einzelne ihr sein Auge leiht und sie schauen lehrt. Die
Frage heißt somit, ob wir dem Verhältnis des Einzelnen zur
Welt, soweit wir es miterleben können, Raum und Wert für unsere
Weltanschauung zugestehen wollen. Wer das bejaht, findet trotz
der kritischen Aussetzung ein positives Verhältnis zur
Intuitionsphilosophie, auch wenn er sie nicht als eine wissenschaftliche im
strengen Sinne anerkennt. Er gibt damit zu, dass neue Erkenntnisse

nicht allein auf dem Wege der logisch mathematischen,
sondern auch der psychologisch geschichtlichen Methode uns
vermittelt werden können. So bringt die Geschichte ihre Wahrheiten
nicht in der Form der Allgemeingesetzlichkeit des Naturerkennens,
sondern im Gewand der Eigengesetzlichkeit der einmaligen großen

301



Seele. Dabei sind wir aber gewillt, in diesen individuellen
Offenbarungen doch auch Spiegelungen und Äußerungen einer höhern
Gesamtvernunft zu entdecken, wie in den allgemein gültigen
Erkenntnissen der Naturwissenschaft. In der Geschichte ist es

mit Händen zu greifen, dass es noch andere Wahrheiten gibt
als die logisch mathematischen der naturwissenschaftlichen
Erkenntnis. Dort bekommt das Individuelle und Einmalige eine
Wahrheit und einen Wert für die Menschheit, den es sonst im

ganzen Bereich des Naturerkennens nicht hat. So können wir
nun die Intuitionsphilosophie zwar als individuelle Anschauung
eines Einzelnen werten, die nicht den allgemein gültigen Zwang
einer logischen Wahrheit ausübt, die aber doch Wahrheitswert
für alle die besitzt, die sich in die gleiche Einstellung und

Anschauung begeben können. Die Wahrheit der Metaphysik stellt
sich damit neben die künstlerischen, sittlichen, religiösen,
seelischen Wahrheiten, die auch nicht logischen Charakter haben
und denen man Wahrheitswert doch nicht absprechen wird.
In Deutschland vertreten Eucken, Rickert und Windelband das
Recht dieses Standpunktes, von dem aus die geschichtliche und
die naturwissenschaftliche Erkenntnis jede in ihrem besondern und

unabhängigen Recht erscheinen. Aber während diese dazu kommen

von der Geschichte und von erkenntniskritischen Erwägungen
her, erreicht Bergson diese Stellung, indem er ausgeht von dem,
was die Geschichte erst ermöglicht: vom schöpferischen Leben
der Durée créatrice, die der Allgemeingesetzlichkeit immer wieder
entrinnt und in der Einzelerscheinung der neuen Schöpfung, ihre
Fülle, ihr Streben und ihre Freiheit erweistoder doch danach trachtet.

Bergsons Philosophie gehört also zu jenen geschichtlichen
Schöpfungen, die man nicht nach ihrem streng logischen
Wahrheitsgehalt frägt, weil „Wahrhèit überhaupt nicht der ganz
angemessene Begriff ist, um den Wert einer Philosophie
auszudrücken" (vergl. Simmel, Hauptprobleme der Philosophie). Ihre
neue Problemstellung, ihre persönliche Einstellung auf die Welt
ist das Fruchtbare, das Anregende und Wertvolle für uns und
vielleicht auch der Weg zu neuen Erkenntnissen. Das
Einzelverhältnis eines genialen, weitschauenden und tieffühlenden
Menschen zu Welt und Leben ist für die Menschheit immer wieder
der Weg zu neuen Wahrheiten geworden.

302



Dieses Einzelverhältnis Bergsons zur Welt ist uns, ganz
allgemein gesprochen, durch zwei Besonderheiten wichtig und
und aller Beachtung wert.

Einmal durch den Mut der Seele als eines Ganzen, sich
Führerrecht und Wegkenntnis auch im Streben nach
Weltanschauung und Lebenserkenntnis zuzutrauen, nachdem sie das bisher

allzu willig dem beschränkenden Intellekt überlassen hatte.
Damit beseelt sie die Welt und füllt sie mit dem ihr eigenen
Leben. Dieser Mut wächst aus der wohlbegründeten Einsicht, dass
die Bedingung aller wesentlichen Erkenntnis in der Fähigkeit
liegt, tief, ja leidenschaftlich von einer Sache bewegt zu werden.
Man muss etwas erleben, um es zu erkennen. Auch da gilt
Fausts Wort: Wenn ihr's nicht fühlt, ihr werdet's nicht erjagen.
Die Kraft und Glut dieses Erlebnisses geht dem logisch geordneten

Erkennen voraus. Eine Art tiefgreifender, weil tief ergriffener
Divination, die mit der künstlerischen Hingabe und noch mehr
mit der ahnenden und alles verstehenden Liebe verwandt ist,
der Eros, steht an der Pforte aller Erkenntnisse. Damit hat
Bergson wie übrigens Dilthey die philosophische und metaphysische

Bedeutung des Erlebnisses für die Erkenntnis in das hellste
Licht gerückt.

Das Zweite, was uns an Bergsons Verhältnis zur Welt wichtig

ist, ist seine kräftige Reaktion gegen die Ansprüche eines
übertriebenen Intellektualismus und abstrakten Rationalismus.
Wohlgemerkt nicht gegen den Intellekt richtet sich diese Kritik, der
einen höchst notwendigen Teil unserer Erkenntnis besorgt,
sondern gegen jene Überspannung und Grenzerweiterung, den
Intellektualismus, der die Welt nur auf ihren logischen Gehalt prüft,
sie nur mit rein logischen Kategorien zu erfassen sucht und ver-
gisst, dass daneben noch eine große und reiche Wirklichkeit blüht,
die nicht in das Schema des Intellekts oder der Wissenschaft
eingeht. So hat eine Psychologie das seelische Leben vergewaltigt,
die den ganzen reichen und tiefen Fluss der Seele glaubte in die
flachen Gefäße logischer Kategorien schöpfen zu können, Werden,

Sehnen und Jauchzen der Seele glaubt fassen zu können
mit den armseligen Begriffen einer Assoziations- und Experi-
mentalpsychologie. In gleicher Weise hat der Intellektualismus in
der Soziologie das gesellschaftliche und geschichtliche Leben ge-

303



fälscht, indem er in ihm nur noch die Wirkungen von weiß Gott
was für unentrinnbaren und ehernen Gesetzen sah und mit der
schöpferischen weltverwandelnden Kraft des Genius und des guten

Willens nicht rechnete. Wir leben heute, unter dem Eindruck
der großen Erfolge der naturwissenschaftlichen Methode, in einem
Rausche rein intellektueller Erkenntnis. Das zarteste wie das

gewaltigste und unaussprechliche Leben wird in Wissen verwandelt
und grinst uns dann in den Masken von Begriffen und Formeln
entgegen. Mit einigen wenigen der Naturwissenschaft entlehnten

Begriffen werden Geist und Geschichte gemeistert. Formeln
der Mechanik werden als Schlüssel zum seelischen Leben benützt.
Was einer ganzen Menschheitsperiode Tiefsinn, Heiligtum und
Mysterium war, wird zur Flachheit, zur Illusion oder zum Anhängsel
irgend eines Mechanismus. Diese ganze Weltanschauung geißelt
Bergson als Grenzüberschreitung und Lebensfrevel und zerschlägt
ihre intellektuellen Idole mit kräftiger Faust. Das haben Künstler
und Propheten, Schwärmer und Pfaffen schon oft versucht; hier
aber tut es ein Philosoph, nicht im Namen eines naturwissenschaftlichen

oder künstlerischen oder gar religiösen Dogmas,
nicht unter jener Verachtung von Vernunft und Wissenschaft, mit
der sich Dunkelmänner so leicht drapieren, sondern kraft einer

engern Fühlung mit dem Leben selbst, kraft einer kühlen
Untersuchung der Tragweite intellektueller Erkenntnis, kraft einer
vorsichtigen Grenzregulierung zwischen Wissen und Wirklichkeit,
Wissen und Leben.

In Bergsons Philosophie spricht eine Müdigkeit des heutigen
Menschen, sein Überdruss am bloß intellektuellen Wissen. Es ist
heute zu erstaunlichem Reichtum aufgehäuft; der Einzelne ertrinkt
schließlich darin und fühlt sich durch ihn je länger je mehr in
seinem ganzen, umfassenden und warmen Menschentum bedroht.
Aber diese Philosophie entringt sich jener Müdigkeit und wird zu
einer Sehnsucht nach Ganzheit und Unmittelbarkeit, zu einem

Aufschwung aus den Maulwurfsgängen des Spezialistentums zur
überragenden Höhe einer Gesamtweltbetrachtung, zu reinen
hohen Gipfeln, die nicht der sichere, schwerschreitende Fuß, sondern

nur der Flug des Adlers erreicht. Mitten in einer Welt
hoher materieller und intellektueller Kultur ist sie ein Schrei
nach Seele und Innerlichkeit.

304



Ein starker Zug nach vorwärts, ein kraftvolles und mutiges
Vertrauen zum Leben pulsiert in ihr. Darum ist sie auch eine
Philosophie der Jugend, deren Vorrecht die Begeisterung und
die Hoffnung ist. Vielleicht ist sie deshalb bestimmt, einmal an
die Stelle Nietzsches zu treten. Denn was dieser Positives und
Wertvolles besitzt, hat sie auch und noch einiges dazu. Sie hat
seinen Optimismus dem Leben gegenüber ohne seinen
Pessimismus der ewigen Wiederkehr des Gleichen. Sie hat seinen
biologischen Dynamismus, ohne damit der Unmoral und der
Ruchlosigkeit des Willens zur Macht zu verfallen. Sie ist anti-
intellektualistisch und sieht wie Nietzsche im Verstand nur eine
kleine Vernunft; aber sie sieht die große nicht im Leibe wie
Nietzsche, sondern im Leben, das Geist werden will. Sie traut
dem Instinkt als einer sicherern Führung, aber er führt sie nicht
zum Egoismus der flachen Bestie, sondern aus der lastenden
Schwere der persönlichen Bedürfnisse heraus. Sie gibt dem
Einzelnen und besonders dem aristokratischen hochwertigen
Individuum sein Recht, ohne dadurch wie Nietzsche zum Hochmut
des Übermenschen zu gelangen, der die Massen dem Teufel und
der Statistik überliefert. Sie lehrt ein ewiges Werden, ohne
damit der Welt den Sinn und den absoluten Gehalt zu rauben. Sie
ist künstlerisch und verfällt doch nicht einem genussüchtigen
Ästhetizismus sondern fordert Anstrengung, Taten und zeigt dem

Willen das ferne und schwere Ziel der Freiheit und des Guten.

Eine Philosophie des Lebens darf Bergsons Werk genannt
werden, denn aus dem Leben ist sie hervorgewachsen, ein grüner
Ast voll Blüten an seinem goldnen Baume, und für das Leben

will sie fruchtbar sein. Eine Philosophie des Lebens darf sie vor
allem heißen, weil sie das Leben da aufsucht und darstellt, wo es

seine größte Gewalt, seine wunderbare Majestät und seine reichste

Fülle entfaltet: in seinem schöpferischen Drang, in seiner Forderung

an den Menschen, im tiefsten, freiesten Sinne lebendig zu

werden, und in seiner zukunftsfrohen Verheißung eines Größern,
dem es entgegen eilt.

ZÜRICH ADOLF KELLER

305


	Eine Philosophie des Lebens [Schluss]

