Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1913-1914)

Artikel: Eine Philosophie des Lebens [Schluss]
Autor: Bergson, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-764030

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764030
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINE PHILOSOPHIE DES LEBENS
HENRI BERGSON

BERGSONS STELLUNG IM HEUTIGEN GEISTESLEBEN.
KRITIK UND WURDIGUNG.

Bergsons Einfluss ist zundchst in Frankreich nicht leicht zu
hoch einzuschédtzen. Seine Hauptwerkel) gehoren heute zum
geistigen Sauerteig, der vor allem in der Jugend Frankreichs
wirkt. Seine Ideen und Forderungen sind unbedingt eine der
Krafte, die im heutigen jungen Frankreich jene erstaunliche
Wandlung schaffen helfen, die sich vor unsern Augen vollzieht.
Die junge Generation beginnt wieder an Ziele, Werte und Ideale
zu glauben, sie durch Anstrengungen und Opfer zu erstreben
und reift sich madachtig aus jener unfruchtbaren Reflexion und
lahmenden Resignation heraus, die das vergangene Geschlecht
kennzeichnete. Der schwunglose, gemiitsarme Positivismus und
Skeptizismus, dessen Wortfithrer Taine und Renan gewesen sind,
und man darf auch sagen, der genussiichtige Individualismus,
»le mal romantique“, wird von der Elite der gedenwartigen
Jugend Frankreichs begraben. Sie erlebt in trdumerischen, mystisch
sich versenkenden oder dann wieder tatenfroh vorwirts dréangen-
den Herzen eine Wiedergeburt des Idealismus, in dem der Glaube
und die Tat den ersten Rang einnehmen — der Glaube auch an
das kommende, bessere Frankreich, das neue Kulturwerte schafit.
Diesen Glauben hat Bergson mit andern erwecken helfen durch
seine optimistische Intuitionsphilosophie, die im Leben wieder
Tiefe, schopferische Kraft und neue VerheiBungen sieht.

Bergsons Philosophie ist also in ihrer Wirkung durchaus
nicht nur auf die Fachkreise beschrdankt geblieben. lhre Gedanken
drlngen in die soziale, politische, theologische Literatur ein und

l) Essazs sur les données immédiates de la conscience, 1888, ins
Deutsche iibersetzt als Zeit und Freiheit. Eine Abhandlung iber die un-
mittelbaren Bewusstseinstatsachen; Matiére et mémoire, 1896, iibersetzt:
Materie und Geddchtnis; Essay zur Beziehung zwischen Korper und Geist;
Le Rire, 1901, erscheint jetzt in deutscher Ubersetzung; Einfiihrung in dze
Metaphysik (fran20515ch vergriffen) ; Evolution créatrice, 1907, deutsch als
Schipferische Entwicklung. Samtliche deutsche Ubersetzungen bei Diede-
richs, Jena.

292



befruchten die Kunst. Diese besonders fiihit sich einer Philo-
sophie unendlich zu Dank verpflichtet, die ,le magnifique courage
de la vision“ hat und es wagt, statt des rdsonierenden, allmach-
tigen und im Grunde kunstfeindlichen Verstandes, die Intuition zu
inthronisieren, ,une vue du cceur dans les ténebres, le luminaire
de la profondeur, la conscience amoureuse de ce qui est, le lien
de toutes les intelligences“, wie Suares sie in einem tiefgrabenden
Essay iiber Dostojewsky preist. Mit seinem Antiintellektualismus,
der den Verstand ,nur als Pflug, und weéder als Saat noch Ernte“
ansieht, nimmt auch die religidés interessierte Welt freundliche
Fiihlung und zwar sowohl die protestantische als die katho-
lische. Diese ist jingst allerdings in ihren Hofifnungen bitter
enttduscht worden, seitdem der Papst den Angriif von Mgr. Farges
auf Bergsons Philosophie mit seinem Segen gedeckt und er-
muntert hat. Ein gldnzender Stil, reich an wundervollen Bildern
und iiberraschenden Visionen, erleichtert ihr den Weg in die ge-
samte Kulturwelt, die sie als ein Werk begriiBt, an dem die Kunst,
das Gemiit und der soziale Wille ebenso viel Teil haben als das
reine Denken, die Philosophie im engern Sinn. Aber auch die philo-
sophischen Fachkreise haben Bergson einen Empfang bereitet, wie
er seit langem keinem Philosophen beschieden war. Der Philosoph
und Mathematiker Le Roy sieht in ihr eine Gesamterneuerung der
Philosophie. Peguy rechnet ihn zu den fiinf oder sechs ganz
groBen Philosophen, die die Geschichte des Denkens hervorge-
bracht hat, Sorel sieht in ihm den, der seine Zeitgenossen lehrte,
ihre Ideen in Ordnung bringen, Chaumeix vergleicht seine philo-
sophische Leistung jener von Kants Kritik der reinen Vernunft,
Gillouin nennt seine Philosophie die bedeutendste seit Descartes
und die groBte seit Kant (vergl. Benda, Le Bergsonisme). Es tut
der Wirkung dieser Philosophie wenig Eintrag, dass ihr auch
leidenschaftliche Gegner, vor allem in den Reihen positivistischer
Naturphilosophen und idealistischer Intellektualisten erstanden sind,
die seine Abwendung vom Rationalismus als einen eigentlichen
Verrat am Geist der franzosischen Philosophie brandmarken und
seine bilderreiche Ausdrucksweise als ,Quincaiilerie“ dem kri-
stallklaren Edelguss des echten franzdsischen Stils gegentiberstellen.
So Fouillée, Couturat, und vor allem Benda in einer die schwa-
chen Punkte allerdings geschickt bloBlegenden Kritik. Dieser geht

293



mit einer ganz unfranzosisch groben Berserkerwut auf den ,presti-
digitateur* Bergson los und trdgt den Kampf sogar in das Gebiet
des Romans hiniiber (L'ordination, wo er tendenzids das Behar-
rende der moralischen Idee der Treulosigkeit und Unmoral eines
nur instinktiven Verhaltens gegentiberstellt); ja, er verschmdht es
nicht, ihn gleichsam als einen Dreyfous der Philosophie zu de-
nunzieren, indem er auf seine Rassenherkunft hinweist.

Bergson hat aber auch auBerhalb von Frankreich eine ganz
hervorragende Wiirdigung "gefunden, so besonders in England, das
durch den Empirismus, der seine Philosophie auszeichnet, und
vor allem durch W. James gut auf ihn vorbereitet war. Viele eng-
lische Philosophen, wie Balfour, Sidney Waterlow, Lindsay, Solo-
mons, Stewart Kelly und andere haben zu ihm Stellung ge-
nommen und ihm Eingang und Gehor verschaiit. Eine weit kriti-
schere Aufnahme fand er in Deutschland. Der deutsche philo-
sophische Geist leistet dem Eindringen einer Philosophie, die das
Leben als philosophisches Prinzip an die Stelle der Vernunft
setzen mochte, starken oder doch vorsichtigen Widerstand. So
kann es zum Beispiel der Marburger Kreis, Bornhausen, Herrmann
Natrop nicht dulden, dass eine Lebenstheorie die Erkenntnistheorie
verdrdnge und sieht durch die Preisgabe der Position des Kritizis-
mus, durch das Verlassen der Wege Kants, die Wiirde und Frei-
heit des Geistes bedroht. Herrmann vermag deshalb in ihm nur
einen ,verwilderten Katholizismus* zu entdecken. Die Philo-
sophen um den ,Logos“, Rickert, Kroner sehen ebenfalls durch
seine Betonung des Lebens als hochsten metaphysischen Wertes
die eigentlichen Kulturwerte gefdhrdet, die iiber dem Leben stehen.
Aber alle sind gezwungen, dem philosophischen Genius in Bergsons
Leistung Achtung zu zollen. Daneben gibt es andere, die ihn
als Eroffner neuer philosophischer Bahnen begriiBen, wie Gold-
stein, Steenbergen, Windelband. Ja, Graf Keyserling anerkennt
seine Philosophie als die originellste Leistung seit den Tagen
Immanuel Kants.

Es ist nicht ganz leicht, die Stelle zu finden, an der Bergson
in die gegenwirtige geschichtliche Entwicklung unseres Geistes-
lebens einzureihen ist; denn in seinem Werke kreuzen sich viele
Linien, die aus der Vergangenheit in die Gegenwart hinein fiihren
und prédgen sich die verschiedensten Tendenzen der heutigen Zeit

204



in never und eigenartiger Weise aus. Wir wollen versuchen, einige
dieser Linien zu ziehen und die verschiedenen Brennpunkte seiner
Philosophie zu bestimmen.

Da ist einmal der Evolutionismus seiner Philosophie des
Werdens. Darin findet ein Hauptzug des gegenwirtigen Denkens
einen neuen Ausdruck. Die logische Entwicklungslehre Hegels
opferte dem starren Begriff und seiner Bewegung den Reichtum
und die Flissigkeit des konkreten Lebens. In der biologischen
Spencers war das Geistige in einem Naturprozess untergegangen.
In der dynamischen Entwicklungslehre Bergsons ist dem Geistigen
die Fiille und Mannigfaltigkeit des Lebens zuriickgegeben, und doch
gleichzeitig die geistige Natur des Lebensprozesses behauptet.

Da ist zweitens Bergsons Biologismus, zu dem er durch das
griindliche Studium der modernen Naturwissenschaft gekommen
ist. Er sucht nicht hinter oder iiber der Welt und dem Leben ein
abstraktes, hoheres Prinzip; sondern das Leben selbst steht im
Mittelpunkt seiner Weltbetrachtung, es ist als schopferische Dauer
selbst das Ding an sich, das Absolute, das Weltprinzip. Vom
Leben aus ist die Welt zu verstehen; sowohl Natur als Geist
werden vom unmittelbarsten Lebensgefiihl aus gedeutet. Die all-
gemeinen biologischen Vorgidnge, wie die geistigen Tatigkeiten
des Denkens und Handelns sind verschiedene Wirkungsweisen
des Lebensdranges. Ziel und Sinn alles Geschehens ist hochste
Lebenssteigerung. Dieser ungeheuer elastische Biologismus steht
auf der einen Seite ebensosehr den heutigen naturalistischen
Versuchen nahe, von der Biologie zu einer Naturphilosophie auf-
zusteigen, wie jener neuidealistischen Lehre Euckens, der vom
allgemeinen Geistesleben den Ausgang nimmt.

Drittens ist seine Philosophie charakterisiert durch den bereits
genannten Volitionalismus. Damit stellt sich Bergson in die Nédhe
aller derer, die das Wesen des Lebens und des Geistes im Willen
oder in etwas ihm Ahnlichem sehen. Man denkt dabei vorldufig
allerdings weniger an den sittlichen Willen wie bei Fichte, sondern
eher an Schopenhauers Lehre vom Urwillen. So sehr dessen
Pessimismus vergangen ist, so lebens- und entwicklungsfahig hat
sich seine Willenslehre erwiesen, die wohl von jenem zu l3sen
ist. Das zeigen Weiterbildungen, wie etwa die Lehre vom Drang
bei Heinrich von Stein, die Bedeutung des Willens bei Wundt,

295



oder, um einen modernen Versuch zu nennen, die ganz volitional
gerichtete Libidotheorie der psychanalytischen Ziircher Schule und
andere Neuere, die in irgend einer Form den Primat des Willens
uiber das Denken vertreten.

Damit sind wir auch schon ganz in die Ndhe des Vierten ge-
kommen, zu Bergsons /rrationalismus, mit dem die scharfe Kritik
des Intellektualismus und die Zuriickweisung jener ,foi naive a la
science“ (Barrés) gegeben ist. Auf diesem Boden begegnen sich
Gedanken von ganz verschiedener Herkunft, die uns aus der Ver-
gangenheit und in der Gegenwart wohlvertraut sind. Denn im
Irrationalismus verbinden sich freundschaftlich alle Bestrebungen,
die im Rationalismus und Intellektualismus ihren gemeinschaft-
lichen Feind haben: die Mystik, der metaphysische Individualis-
mus eines Leibniz und Schleiermacher, die Gefiihlsphilosophie
eines Hamann und Jakobi, ebenso wie in der Gegenwart die
Bekdmpfung des Intellektualismus bei Bonus und Heim, die Sehn-
sucht nach dem Unmittelbaren bei Kutter und Ragaz und die
moderne Romantik mit heidnischem oder christlichem Anstrich.

In diesen Eigentiimlichkeiten der Philosophie Bergsons sehen
wir sich kreuzende Stromungen, die in irgend einer Form in
unserer Zeit lebendig sind. Das erkldrt einen Teil ihrer auBer-
ordentlichen Wirkung. Die Meisten, ohne sich ihr ganz zu ver-
schreiben, finden durch einen dieser Hauptgedanken einen Zugang
zu ihrem Verstdndnis. Der Erfahrungsphilosoph begriiBt in Berg-
sons Philosophie die empirische Methode und die Aufnahme
jenes psychologischen Elementes, das vom ldealismus und Kri-
tizismus vernachldssigt, ja verachtet worden war. Andere, die den
Weg Kants nicht gehen kdnnen und doch in einem Anschluss an
die groBe Zeit des deutschen lIdealismus das Heil suchen, sehen
in ihr Gedanken von Herder, Jakobi, Schelling und Fichte in einer
neuen Synthese wieder lebendig werden. Es ist der Primat des
Lebens, der sie gewinnt. Die Erkenntnistheorie, von der seit Kant
das Hauptinteresse angezogen wurde, erscheint ihnen wie ein be-
stindiges ,vorldufiges Messerschleifen“ und sie bewillkommnen da-
her eine endlich mutig zupackende Theorie des Lebens. Die So-
ziologen heften sich an ihren optimistischen Evolutionismus und
ihren tatfrohen Geist. Sie sehen in ihr so etwas wie eine Aus-
fihrung jener Weltanschauung, die in dem Kurzen, weithinleuch-

296



tenden Worte von Marx skizziert ist: die Welt erkldren ist nichts,
sie verwandeln alles! Der kiinstlerische und der religiose Mensch
danken ihr fir den Schutz des unmittelbaren und subjektiven
Erlebnisses gegeniiber der Macht der Abstraktion, fiir die Rettung
des Individuums und seines Inhaltes aus der Umklammerung des
Allgemeinen und GesetzmidBigen. Die reinen Pragmatisten be-
decken ihre philosophische BloBe mit Bergsons Autoritdt und der
Fiille dessen, was er iiber seinem Pragmatismus auferbaut hat.

So spiegelt sich in Bergsons Philosophie der Zwiespalt, die
Sehnsucht, die widerstreitenden Strebungen einer zerrissenen und
gdahrenden Zeit, die sich selbst zu begreifen sucht, iiberall ein Echo
ihrer Not und ihres Dranges findet und sich zu einer Einheit zu-
sammenzuschmieden trachtet.

Ablehnend und kritisch verhalten sich dagegen die reinen
Intellektualisten und Rationalisten und in einer gewissen Bezie-
hung alles, was durch Kants Schule hindurch gegangen ist oder
durch sie den Blick fiir neue Problemstellungen verloren hat.
Und zwar wird diese Kritik geiibt sowohl von den reinen Idea-
listen und Erkenntnistheoretikern, die das biologische, empirische
Element in seiner Philosophie nicht vertragen konnen, wie von
jenem Intellektualismus, der heute die Form des Materialismus
oder Positivismus annimmt: diesem ist das Metaphysische in
Bergson zuwider.

Die Kritik, die der Intellekt als kritisches Organ an dieser
Philosophie iiben wird, springt jedem ohne weiteres in die
Augen, auch wenn man gewillt ist, sie vor nahe liegenden
Missverstdndnissen zu schiitzen. Auch wer der pragmatischen
Wertung des Intellekts zuzustimmen vermag, wer ihn als Be-
schrankung ansieht, wird nicht so weit gehen wollen, ihn, wie
Bergson es tut, in die Ndhe der Materie zu setzen, in ihm ein
Erkenntnisorgan zu erblicken, das vor allem auf die Materialitét
abgestimmt und dem die Erfassung freierer geistiger Zusammen-
hdnge versagt ist. Soll wirklich die Starrheit seiner Formen und
die Beharrlichkeit der Materie mit einander verglichen werden
konnen? Soll der Intellekt von einer lebendigen Beziehung zwi-
schen Geist und Welt ausgeschlossen sein? Soll in der Festigkeit
seiner Begriffe wirklich nur derselbe Automatismus erscheinen,
wie wir ihn in der Materie bemerken, eine Erschlaffung des

297



Lebensschwunges, Lots Weib, das sich zuriickwendet und erstarrt?
Noch ein anderes ist einzuwenden: es gibt Anzeichen genug,
dass auch in diesem schopferischen und irrationalen Lauf des
Lebens ein Rationales verborgen eingebettet liegt, ein Logos, eine
Vernunft uns entgegenleuchtet, die dem Leben eingeboren ist und
sich bald schwiacher, bald starker regt und der die Vernunit des
Menschen antwortet. Wir konnen kein verniinftiges Weltbild ge-
stalten, wenn Vernunft nicht doch schon irgendwie in der Welt
enthalten ware. An dieser Vernunft aber will der Intellekt Teil
haben, denn er schopft sie aus dem wirren Weltlauf heraus und
bildet daraus allgemeingiiltige Wahrheit. Der menschliche Geist
kann nur dann darauf verzichten, wenn er sich nicht vor dem
flieBenden Weltleben unterscheiden und einfach in ihm mitschwim-
men will. Wenn die Intuition dem Intellekt als hoheres Er-
kenntnisorgan gegeniibergestellt wird, so sieht man wohl ihre Un-
mittelbarkeit und ihr tief schopfendes Wesen, aber man sieht
auch, was sie nicht vermag: Sichere, allgemein giiltige Wahrheit
zu erzeugen. Sie mag wunderbare Visionen, mystische Schau-
ungen ermoglichen, aber Wahrheit im Sinne einer allgemeinen
und notwendigen Giiltigkeit schafft sie nicht. Sie hat den Zauber
des mystischen Erlebnisses an sich, die Innigkeit,und Tiefe der
religiosen Empfindung, die Hellsichtigkeit der kunstlerischen Vi-
sion, aber nicht die Unwiderstehlichkeit und Durchschlagskraft
der niichternen Wahrheit, die mitteilbar ist und eine zwingende
Gemeinschaft erzeugt. Denn die Intuition, die eine Art Sympathie,
ein Mitleben, ein intellektueller Instinkt ist, kann so lange nicht
reden und durch die Rede Gewissheit schaffen, als sie nicht als
allgemeine und gleichwertige menschliche Anlage erwiesen wird.
Sobald sie nicht nur mitlebt, mitfiihlt, schaut, sondern redet und
also auch denkt, verlasst sie ihr eigentliches und unangreifbares
Reich der Subjektivitdt und ist aller Kritik preisgegeben. Der Mystiker,
der sich am ,Fiinklein® des Weltgrundes entziindet hat, kann
zwar erleben, schauen, fiihlen, aber sein Leiden ist, dass er die
ganze Fille der Gesichte nicht sagen kann. Und sobald er es
versucht, klagt er, dass schon die Quelle versiege und sich nicht
in das Bett mitteilbarer Rede leiten lasse. Wohl stellt sich das
Bild, das Gleichnis ein — bei Bergson, wie man gesehen hat, in
einer verschwenderischen Fiille ausgestreut—in dem er fiir einen

298



Augenblick das Leben aufzufangen glaubt. Aber es brauchte, pa-
rallel den unendlichen Schopfungen des Lebens, eine unendliche
Reihe von Bildern; denn das einzelne Bild ist fiir jeden Augen-
blick wie der Begriff auch nur eine Station, ein wenn auch
kirzeres Stehenbleiben bei einer einzigen Lebensansicht, von
wo der rasche Lauf des Lebens den Blick gleich wieder fort-
reift. Es ist ein alter Traum der Menschheit, iiber die Schran-
ken des Verstandes hinwegzusteigen und das Weltleben unmittel-
bar zu schauen in der Intuition. Die theoria Platons, die Schau-
ungen Plotins sind nichts anderes, und derselbe Versuch kehrt
wieder in Schellings intellektueller Anschauung. Ja, Kant seiber
traumte von einer Erkenntnismoglichkeit, in der Sinnlichkeit und
Verstand zu einer einzigen Fahigkeit verbunden waren, sodass
wir eine Art anschauenden Verstandes uns denken kdnnten. Aber
er gab diesem Traum den Abschied, als er feststellte, dass An-
schauungen ohne Begrifie blind, und Begriffe ohne Anschauungen
leer seien.

Noch eines ist kurz anzudeuten: Das Leben, die Welt ist
nach Bergson rastlose Schépfung: vivre, c’est créer du nou-
veau. Die Welt ist Werden. Also auch ein bestindiges Ver-
gehen. Woran soll sich nun der Mensch in diesem Flusse
orientieren, wenn er sich nicht einfach vom é€lan vital treiben
lassen will? Es gibt keinen Ruhe- oder Zielpunkt, also kein Be-
harrendes; es misste denn sein, dass der Geist in seinem Besitz
der ganzen Vergangenheit, also im Charakter, doch auch ein
Seiendes und Beharrendes hat gegeniiber dem Neuen, in das er
stetsfort stiirzt. Und damit wire der Gegensatz zwischen Sein
und Werden, den Bergson im Weltprozess leugnet, einfach zu einem
innerpsychischen geworden und erwiesen, dass Sein und Werden
Korrelatbegrifie sind und nur als ein Proportionsverhiltnis zu
verstehen sind. Damit wdre noch nicht beantwortet, wie aus der
Durée créatrice, aus dem élan vital Normen und Werte zu ge-
winnen sind, die allein es uns ermoglichen, die Fiille des Lebens
zu beurteilen. Bergson sagt, das Leben ist Schaffen. Es schafit
aber ein wahlloses Allerlei, es bringt beides hervor, Heilige und
Verbrecher, Gutes und Bdses, Schénes und Haéssliches. Nach
welchem MaBstab wahlen wir nun die Werte aus, die die Konti-
nuitdt der Kultur bedeuten? Oder wo liegt im Leben selbst die

299



geheime Weisheit, die diese Werte erzeugt? Denn etwas bloB
Lebendiges ist an sich noch kein Wert; das Leben ist der Giiter
Hochstes nicht. Erklart schon jene Freiheit, die nichts anderes
ist als das Einssein mit dem tiefsten Lebensgrunde, das Hervor-
treten jener Werte, die wir erstreben und nach denen wir uns
richten? Und gibt es nicht Werte, die ganz unmittelbar zusam-
menhédngen mit jener verfehmten Tendenz zur Beharrung? Werte
und geistige Schopfungen, Gesetze und Wahrheiten, die dem Werden
und Vergehen entriickt sind? Man sieht, es bleiben fiir Bergsons
weitere Arbeit noch genug Fragen zur Beantwortung tbrig, die
durch seine bisherigen Werke nicht zum Schweigen gebracht
wurden.

Das sind einige von vielen Fragen und Einwénden, die die
Vernunft nicht iibersehen kann, will sie nicht ihre Bedeutung als
Gesamtsinn und Einheit des Menschengeschlechtes preisgeben. Der
Intellekt, der sich nicht in die Rolle fiigt, die Bergson ihm zuweist,
muss so urteilen. Allerdings muss man nun zugeben, dass die Intui-
tionsphilosophie einer bloBen Kritik des Intellekts ausliefern, heiBen
wiirde: sie vor einen Richter stellen, der in dieser Sache befangen
und unzustdndig ist— erscheint er doch in Bergsons Philosophie
geradezu als Angeklagter. Er miisste sie notwendigerweise
verurteilen, sie als Glaubenssatz und personliche Meinung ab-
lehnen, wenn die Philosophie nur ein logisches System, nur eine
Bearbeitung der Begriffe zu sein hatte. Dann wire fiir die Intui-
tionsphilosophie keine Berufung auf einen hdheren Richter mog-
lich und sie bliebe ein schdner Privatbesitz eines einzelnen genialen
Menschen. Nun lernen wir aber immer besser einsehen, dass der
Wert eines philosophischen Systems nicht allein in seinen begriff-
lichen Denkresultaten liegt. Und zwar sind es nicht nur Lebens-
kiinstler und Glaubensmenschen, die das einsehen, sondern Philo-
sophen, wie zum Beispiel Simmel, Husserl, die betonen, dass der
logische Gehalt eines Werkes nicht der einzige MaBstab und die
logische Methode nicht der einzige Weg zu neuen Erkenntnissen
sei. Wir finden zum Beispiel bei Husserl, wohl gemerkt einem
Logiker, folgendes bedeutsame Eingestdndnis: ,Wir sind zu sehr
geneigt, indirekte Methoden zu iiberschédtzen und den Wert direkter
Erfassung zu missachten. Es liegt aber gerade im Wesen der
Philosophie, sofern sie auf die letzten Urspriinge zuriickgeht, dass

300



ihre wissenschaftliche Arbeit sich in Sphdren direkter Intuition
bewegt, und es ist der groBte Schritt, den unsere Zeit zu machen
hat, zu erkennen, dass mit der philosophischen Intuition ein end-
loses Arbeitsfeld sich auftut, und eine Wissenschait, die ohne alle
indirekt symbolisierende und mathematisierende Methoden, ohne
den Apparat der Schlisse und Beweise doch eine Fiille strengster
und entscheidender Erkenntnisse gewinnt.“ Und weiter an einem
andern Orte: ,In schauender Haltung Erfasstes kann nur in
schauender Haltung erfasst werden.“ Auf der Hohe dieser Ein-
sicht gewinnen wir fiir die Beurteilung von Bergson einen neuen
und hohern Standpunkt als den eben vertretenen intellektuellen.
Eine solche ,schauende Haltung“ hat die Philosophie Bergsons
eingenommen. Sie will als Anschauung gewertet sein, nicht als
begrifiliches Denken. Sie kann daher verlangen, dass man ihr
in ihre Einstellung folge.

Schauen ist das Urspriingliche, Begreifen das Abgeleitete,
Schauen ist Reichtum und Fiille, Begreifen ist Beschrdankung und
Armut. Im Schauen liegt das Aristokratische und Kiinstlerische,
im Begreifen herrscht die Demokratie der Vernunft, Schauen ist
das Vorrecht des Einzelnen, Begreiien das Verstandigungsmittel der
Allgemeinheit. Aber das, was der Einzelne, der Kiinstler, der
Prophet, der Mystiker, der Metaphysiker schaut, ist nicht wertlos
fiur die Allgemeinheit. Ja, es fragt sich, ob diese nicht den groB-
ten Teil ihrer Werte auf diese Weise gefunden hat. Es ist der Weg
ihrer Genesis, wenn auch nicht der Grund ihrer Giultigkeit. Zu
mancher Tiefe findet die Allgemeinheit keinen andern Weg, als
dass der Einzelne ihr sein Auge leiht und sie schauen lehrt. Die
Frage heiBt somit, ob wir dem Verhdltnis des Einzelnen zur
Welt, soweit wir es miterleben konnen, Raum und Wert fiir unsere
Weltanschauung zugestehen wollen. Wer das bejaht, findet trotz
der kritischen Aussetzung ein positives Verhaltnis zur Intuitions-
philosophie, auch wenn er sie nicht als eine wissenschaftliche im
strengen Sinne anerkennt. Er gibt damit zu, dass neue Erkennt-
nisse nicht allein auf dem Wege der logisch mathematischen,
sondern auch der psychologisch geschichtlichen Methode uns ver-
mittelt werden konnen. So bringt die Geschichte ihre Wahrheiten
nicht in der Form der Allgemeingesetzlichkeit des Naturerkennens,
sondern im Gewand der Eigengesetzlichkeit der einmaligen groBen

301



Seele. Dabei sind wir aber gewillt, in diesen individuellen Offen-
barungen doch auch Spiegelungen und AuBerungen einer hdhern
Gesamtvernunfit zu entdecken, wie in den allgemein giiltigen Er-
kenntnissen der Naturwissenschaft. In der Geschichte ist es
mit Hdnden zu greifen, dass es noch andere Wahrheiten gibt
als die logisch mathematischen der naturwissenschaftlichen Er-
kenntnis. Dort bekommt das Individuelle und Einmalige eine
Wahrheit und einen Wert fiir die Menschheit, den es sonst im
ganzen Bereich des Naturerkennens nicht hat. So konnen wir
nun die Intuitionsphilosophie zwar als individuelle Anschauung
eines Einzelnen werten, die nicht den allgemein giiltigen Zwang
einer logischen Wahrheit ausiibt, die aber doch Wahrheitswert
fur alle die besitzt, die sich in die gleiche Einstellung und An-
schauung begeben konnen. Die Wahrheit der Metaphysik stellt
sich damit neben die kiinstlerischen, sittlichen, religiosen, seeli-
schen Wabhrheiten, die auch nicht logischen Charakter haben
und denen man Wahrheitswert doch nicht absprechen wird.
In Deutschland vertreten Eucken, Rickert und Windelband das
Recht dieses Standpunktes, von dem aus die geschichtliche und
die naturwissenschaftliche Erkenntnis jede in ihrem besondern und
unabhdngigen Recht erscheinen. Aber wahrend diese dazu kom-
men von der Geschichte und von erkenntniskritischen Erwédgungen
her, erreicht Bergson diese Stellung, indem er ausgeht von dem,
was die Geschichte erst ermoglicht: vom schopferischen Leben
der Durée créatrice, die der Allgemeingesetzlichkeit immer wieder
entrinnt und in der Einzelerscheinung der neuen Schopfung, ihre
Fiille, ihr Streben und ihre Freiheit erweistoder doch danach trachtet.

Bergsons Philosophie gehort also zu jenen geschichtlichen
Schopfungen, die man nicht nach ihrem streng logischen Wahr-
heitsgehalt fragt, weil ,Wahrheit iiberhaupt nicht der ganz an-
gemessene Begriff ist, um den Wert einer Philosophie auszu-
driicken“ (vergl. Simmel, Hauptprobleme der Philosophie). lhre
neue Problemstellung, ihre personliche Einstellung auf die Welt
ist das Fruchtbare, das Anregende und Wertvolle fiir uns und
vielleicht auch der Weg zu neuen Erkenntnissen. Das Einzel-
verhdltnis eines genialen, weitschauenden und tieffiihlenden Men-
schen zu Welt und Leben ist fiir die Menschheit immer wieder
der Weg zu neuen Wahrheiten geworden.

302



Dieses Einzelverhiltnis Bergsons zur Welt ist uns, ganz all-
gemein gesprochen, durch zwei Besonderheiten wichtig und
und aller Beachtung wert.

Einmal durch den Mut der Seele als eines Ganzen, sich
Fiihrerrecht und Wegkenntnis auch im Streben nach Weltan-
schauung und Lebenserkenntnis zuzutrauen, nachdem sie das bis-
her allzu willig dem beschriankenden Intellekt iiberlassen hatte.
Damit beseelt sie die Welt und fiillt sie mit dem ihr eigenen Le-
ben. Dieser Mut wachst aus der wohlbegriindeten Einsicht, dass
die Bedingung aller wesentlichen Erkenntnis in der Fahigkeit
liegt, tief, ja leidenschaftlich von einer Sache bewegt zu werden.
Man muss etwas erleben, um es zu erkennen. Auch da gilt
Fausts Wort: Wenn ihr's nicht fiihlt, ihr werdet's nicht erjagen.
Die Kraft und Glut dieses Erlebnisses geht dem logisch geord-
neten Erkennen voraus. Eine Art tiefgreifender, weil tief ergriffener
Divination, die mit der kiinstlerischen Hingabe und noch mehr
mit der ahnenden und alles verstehenden Liebe verwandt ist,
der Eros, steht an der Pforte aller Erkenntnisse. Damit hat
Bergson wie iibrigens Dilthey die philosophische und metaphy-
sische Bedeutung des Erlebnisses fiir die Erkenntnis in das hellste
Licht geriickt.

Das Zweite, was uns an Bergsons Verhéltnis zur Welt wich-
tig ist, ist seine kraftige Reaktion gegen die Anspriiche eines iiber-
triebenen Intellektualismus und abstrakten Rationalismus. Wohl-
gemerkt nicht gegen den Intellekt richtet sich diese Kritik, der
einen hochst notwendigen Teil unserer Erkenntnis besorgt, son-
dern gegen jene Uberspannung und Grenzerweiterung, den Intel-
lektualismus, der die Welt nur auf ihren logischen Gehalt priift,
sie nur mit rein logischen Kategorien zu erfassen sucht und ver-
gisst, dass daneben noch eine groBe und reiche Wirklichkeit bliiht,
die nicht in das Schema des Intellekts oder der Wissenschaft ein-
geht. So hat eine Psychologie das seelische Leben vergewaltigt,
die den ganzen reichen und tiefen Fluss der Seele glaubte in die
flachen GefdBe logischer Kategorien schopfen zu kdnnen, Wer-
den, Sehnen und Jauchzen der Seele glaubt fassen zu konnen
mit den armseligen Begriffen einer Assoziations- und Experi-
mentalpsychologie. In gleicher Weise hat der Intellektualismus in
der Soziologie das gesellschaftliche und geschichtliche Leben ge-

303



falscht, indem er in ihm nur noch die Wirkungen von weil Gott
was fir unentrinnbaren und ehernen Gesetzen sah und mit der
schopferischen weltverwandelnden Kraft des Genius und des gu-
ten Willens nicht rechnete. Wir leben heute, unter dem Eindruck
der groBen Erfolge der naturwissenschaftlichen Methode, in einem
Rausche rein intellektueller Erkenntnis. Das zarteste wie das ge-
waltigste und unaussprechliche Leben wird in Wissen verwandelt
und grinst uns dann in den Masken von Begriffen und Formeln
entgegen. Mit einigen wenigen der Naturwissenschaft entlehn-
ten Begriffen werden Geist und Geschichte gemeistert. Formeln
der Mechanik werden als Schliissel zum seelischen Leben beniitzt.
Was einer ganzen Menschheitsperiode Tiefsinn, Heiligtum und
Mysterium war, wird zur Flachheit, zur [llusion oder zum Anhéngsel
irgend eines Mechanismus. Diese ganze Weltanschauung geiBelt
Bergson als Grenziiberschreitung und Lebensirevel und zerschldgt
ihre intellektuellen Idole mit kréftiger Faust. Das haben Kiinstler
und Propheten, Schwédrmer und Pfaffen schon oft versucht; hier
aber tut es ein Philosoph, nicht im Namen eines naturwissen-
schaftlichen oder kiinstlerischen oder gar religiosen Dogmas,
nicht unter jener Verachtung von Vernunft und Wissenschaft, mit
der sich Dunkelmédnner so leicht drapieren, sondern kraft einer
engern Fiithlung mit dem Leben selbst, kraft einer kiihlen Unter-
suchung der Tragweite intellektueller Erkenntnis, kraft einer vor-
sichtigen Grenzregulierung zwischen Wissen und Wirklichkeit,
Wissen und Leben.

In Bergsons Philosophie spricht eine Miidigkeit des heutigen
Menschen, sein Uberdruss am bloB intellektuellen Wissen. Es ist
heute zu erstaunlichem Reichtum aufgehduit; der Einzelne ertrinkt
schlieBlich darin und fiihlt sich durch ihn je ldnger je mehr in
seinem ganzen, umfassenden und warmen Menschentum bedroht.
Aber diese Philosophie entringt sich jener Midigkeit und wird zu
einer Sehnsucht nach Ganzheit und Unmittelbarkeit, zu einem
Aufschwung aus den Maulwurfsgidngen des Spezialistentums zur
iberragenden Hohe einer Gesamtweltbetrachtung, zu reinen ho-
hen Gipfeln, die nicht der sichere, schwerschreitende FuBl, son-
dern nur der Flug des Adlers erreicht. Mitten in einer Welt
hoher materieller und intellektueller Kultur ist sie ein Schrei
nach Seele und Innerlichkeit.

304



Ein starker Zug nach vorwidrts, ein kraftvolles und mutiges
Vertrauen zum Leben pulsiert in ihr. Darum ist sie auch eine
Philosophie der Jugend, deren Vorrecht die Begeisterung und
die Hoffnung ist. Vielleicht ist sie deshalb bestimmt, einmal an
die Stelle Nietzsches zu treten. Denn was dieser Positives und
Wertvolles besitzt, hat sie auch und noch einiges dazu. Sie hat
seinen Optimismus dem Leben gegeniiber ohne seinen Pessi-
mismus der ewigen Wiederkehr des Gleichen. Sie hat seinen
biologischen Dynamismus, ohne damit der Unmoral und der
Ruchlosigkeit des Willens zur Macht zu verfallen. Sie ist anti-
intellektualistisch und sieht wie Nietzsche im Verstand nur eine
kleine Vernunit; aber sie sieht die groBe nicht im Leibe wie
Nietzsche, sondern im Leben, das Geist werden will. Sie traut
dem Instinkt als einer sicherern Fiihrung, aber er fiihrt sie nicht
zum Egoismus der flachen Bestie, sondern aus der lastenden
Schwere der personlichen Bediirfnisse heraus. Sie gibt dem
Einzelnen und besonders dem aristokratischen hochwertigen Indi-
viduum sein Recht, ohne dadurch wie Nietzsche zum Hochmut
des Ubermenschen zu gelangen, der die Massen dem Teufel und
der Statistik iiberliefert. Sie lehrt ein ewiges Werden, ohne da-
mit der Welt den Sinn und den absoluten Gehalt zu rauben. Sie
ist kiinstlerisch und verfdllt doch nicht einem genussiichtigen
Asthetizismus sondern fordert Anstrengung, Taten und zeigt dem
Willen das ferne und schwere Ziel der Freiheit und des Guten.

Eine Philosophie des Lebens darf Bergsons Werk genannt
werden, denn aus dem Leben ist sie hervorgewachsen, ein griiner
Ast voll Bliiten an seinem goldnen Baume, und fiir das Leben
will sie fruchtbar sein. Eine Philosophie des Lebens darf sie vor
allem heiBen, weil sie das Leben da aufsucht und darstellt, wo es
seine groBte Gewalt, seine wunderbare Majestdt und seine reichste
Fiille entfaltet: in seinem schopferischen Drang, in seiner Forde-
rung an den Menschen, im tiefsten, freiesten Sinne lebendig zu
werden, und in seiner zukunftsfrohen VerheiBung eines GroBern,
dem es entgegen eilt.

ZURICH ADOLF KELLER

305



	Eine Philosophie des Lebens [Schluss]

