Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1913-1914)

Artikel: Richard Wagner und das Christentum
Autor: Meyer, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749317

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RICHARD WAGNER UND DAS
CHRISTENTUM

Ist es erlaubt, einen Kiinstler wie Richard Wagner nach seiner
Religion, nach seiner Stellung zu einer bestimmten Religion zu
fragen, ihn auszuforschen, ob und wie weit er ein Christ ist? Ein
Kiinstler soll doch nach seinem Kunstwerk beurteilt werden.

Die Antwort darauf gibt Wagner uns selbst aufs deutlichste.
Sein Kunstwerk soll nicht nur tdnen und scheinen, es soll etwas
darstellen, in uns erwecken und lebendig machen. Die Kunst—
und sie allein vermag den in der Welt versteckten, noch unsinn-
lichen Gedanken sinnlich zu machen — sie ist eine priesterliche
Vermittlerin zwischen unserm Lebenstrieb und den Tiefen der Welt.
Kunst und Kunstgenuss sind ihm daher nicht die Krduselung des
Empfindungslebens durch den Wechsel von Toénen und Bildern,
sondern ein religioser Akt. Wahrend die Kirche, meint er, die
ewigen Wahrheiten in Vorstellungen und Lehren kleide, die fiir
wahr gehalten werden wollen, ist ihm der Kiinstler ein Priester,
der ehrlich nur den edlen Schein bieten, darin aber das vollkommene
Symbol der letzten Geheimnisse zur Anschauung und Empfindung
bringen will. ,Das Kunstwerk ist die lebendig dargestellte
Religion“ (Bd. IlI, S. 77) und nur, wenn sie durch ideale Dar-
stellung zum innern Kern ihrer Bilder, zur unaussprechlichen
Wahrheit hinleitet, erfiilit die Kunst ihre wahre Aufgabe (Bd. X,
275 — Chamberlain, R. W., S. 168).

Damit soll sie das ,edelste Erbe des christlichen Gedankens“
rein erhalten und mithelfen, die ,neue aus der christlichen Offen-
barung zu entbliihende Religion“ herbeizufiihren (X, 288). Wagner
glaubt also an des Christentums edlen Gehalt, bekdmpft aber
immer wieder seine unzureichende und unwiirdige Gestalt. Man
kann also wohl sagen, dass er das Thema: sein Verhdltnis zum
Christentum in markanten AuBerungen selbst als das Thema seines
kiinstlerischen Schaffens hingestellt hat, Zugleich ist durch solche
Hinweise auf seine eigenen AuBerungen schon daran erinnert,
dass der Dichter auch Schriitsteller und Denker war, und seine
literarischen und ésthetischen Kdmpfe ringen bestindig auch um
Bedeutung und Stellung des Christentums, Wie aber all seine

281



Schriften und Schopfungen Ausdruck seines auBern und innern
Erlebens sind, so kann man auch im Verlauf seines Lebens dies
Thema immer wieder auftauchen und wichtig werden sehen, und
so mag es uns, die wir hier durch die vielbesuchten und vielbe-
sprochenen Parsifal-Auffiilhrungen besonders darauf hingewiesen
und eingestellt sind, zur Vertiefung dieses Eindruckes und zum
volleren Verstdndnis des Kunstwerkes wie des Kiinstlers einmal
ndher beschéftigen.

Den sechsjahrigen Knaben Richard Wagner oder Richard
Geyer, wie er damals hieB, brachte sein Stiefvater zu einem Land-
pfarrer Wetzel in Possendorf bei Dresden; der las seinen Zig-
lingen abends den Robinson vor und unterhielt sich mit ihnen
dariiber, nach damaliger Erziehungsmethode religiose, sittliche
und praktische Belehrung einstreuend; man las auch eine Bio-
graphie Mozarts und besprach den damaligen Freiheitskampi der
Griechen. Am Abend nach dem Tode des Stiefvaters wanderte
der Knabe in Begleitung des Pfarrers nach Possendorf zuriick
und erhielt von ihm den ersten verstandigen Aufschluss iiber die
Sterne. Es war also eine ,vernunftige Gottesverehrung®, wie sie
jene Zeit liebte, in der Wagner als Kind aufwuchs. In Eisleben
fesselte ihn Luthers Wohnhaus; Luthers Gestalt ist auch dem
Manne allzeit wert geblieben. Als angehender Gymnasiast stand
er daheim unter dem Einfluss der Mutter, die nicht nur von Kunst
gerne schwarmte und deklamierte, sondern auch iiber Gott und
Gottliches im Menschen zu predigen liebte und regelmaBig Mor-
genandacht aus dem Gesangbuch hielt, allzugroBer Rithrung dann
wieder niichtern oder humorvoll wehrend. Solche weiche, warme
und poetische Frommigkeit ging auch von Text und Melodie des
Freischiitz aus, der jahrelang den Knaben, ja eigentlich auch den
Meister als poetisch-musikalisches Lieblingswerk umsummt hat.
Die Riihrung steigerte sich zur Ekstase, wenn er zum Altarbild
der Kreuzkirche aufschaute, so dass er sich an Stelle des ge-
kreuzigten Erlosers wiinschte.

Von seiner nach Prag verzogenen Familie in Dresden zuriick-
gelassen, verfiel er ziemlicher Verwilderung. Die herannahende
Konfirmation verbesserte daran nichts, mit andern Burschen

282



gleichen Geistes verspottete er den Pfarrer und vernaschte er die
Beichtgroschen. Bei der Konfirmation kam dann freilich der
mystische Schauer, dem der spitere Kiinstler in der Gralszene so
feierlich Ausdruck gegeben hat, michtig iiber ihn; fortan empfand
er eine geheime Furcht, dies Mysterium irgendwie zu entweihen;
darum sei er nie mehr zum Abendmahl gegangen. Man sieht,
wie die von Scham und Scheu verdrdngte Vorstellung sich unbe-
wusst nicht nur erhalten hat, sondern nur um so gesteigerter spater
in den Mittelpunkt der Gefiihlswelt wieder eingedrungen ist.

In dem unartigen, ungeordneten, leichtsinnigen und wiisten
Treiben der nun folgenden Jahre scheinen ernstere Strebungen
und Klange mehr und mehr unterzugehen, zu Zeiten auch die
kunstlerischen Ideale.

In Riga, wo der Ernst des Lebens und der Ehe iiber ihn
kommt, regt sich auch im Kiinstler das groBere Wollen und
Konnen; mit seinem Rienzi schuf er mitten im herben Kampf ums
Dasein zu Riga und Paris nicht nur die umfangreichste der Opern,
sondern auch ein innerlich gehaltvolles Werk, und es klingt wie
ein Weihgebet tber seine Kunst, wenn der Tribun Gott bittet:

Allmichtiger Vater, blick’ herab,
HoOr" mich im Staube zu dir flehn,

Die Macht, die mir dein Wunder gab,
Lass jetzt noch nicht zu Grunde gehn.

O Gott, vernichte nicht das Werk,
Das dir zum Preis errichtet steht!
Ach, l6se, Herr, die tiefe Nacht,

Die noch der Menschen Seelen deckt,
Schenk uns den Abglanz deiner Macht,
Die sich in Ewigkeit erstreckt.

Diese Verbindung von emporstrebendem kiinstlerischemWollen,
wachsendem Bildungsdrang, dem Bediirfnis, Licht und Leben um
sich auszubreiten, und religiosem Verlangen und Vertrauen, wie es
von der Kindheit her in ihm, wenn auch arg verschiittet, gg_wohnt
hatte, zeigt sich von nun an in all seinem Schaifen. Uberall
verrat sich seine Eigenart, die den Mann durchs Leben begleiten
wird, auch in religioser Hinsicht, aber zunachst nur in der Richtung
einer Vertiefung und Belebung eines ungebrochenen Gottesglaubens,
zum Beweis, dass lebendige Anteilnahme, oft auch eigenste Em-
pfindung zum Ausdruck kommt — also der wirkliche Wagner,

283



der ein wirklicher Gottglaubiger, wenn auch kein kirchlicher Christ
sein will. Sein Gottesglauben gehort zu seiner Kunst. Der ster-
bende Musiker in seiner Novelle: Eine Pilgerfahrt zu Beethoven
bekennt: ,Ich glaube an Gott, Mozart und Beethoven. Ich glaube
an den heiligen Geist und an die Wahrheit der einen unteilbaren
Kunst. Ich glaube, dass die Kunst von Gott ausgeht und in den
Herzen aller erleuchteten Menschen lebt. Ich glaube, dass alle
durch diese Kunst selig werden.“ Der Revolutiondr erkladrt im
Vaterlandsverein, dass Gott den Menschen die Menschenrechte
verleiht, die Fiirsten erkiirt und verwirft. Und der Recht suchende
Konig im Lohengrin fleht:

So hilf uns Gott zu dieser Frist,
Weil unsre Weisheit Einfalt ist!

Im Tannhduser spiirt das heiBe Blut des Kiinstlers die Macht
der Sinnenlust, im fliegenden Holldnder bedrickt ihn, wie sein
ganzes Leben, die Last des Leben- und Umherschweifenmiissens;
beidemal ist schon die rettende Macht das heilige Mitleid, das in
den Tod geht, diesmal in Frauengestalt: es hilft da, wo kein
anderer Zauber, auch die Gnade der Kirche nicht zu helfen ver-
mag: in Elsa erscheint dabei doch die erlosende Siinderliebe in
durchaus christlichem Gewand:

Um deiner Gnaden reinste Huld
Nun anzuflehn fiir seine Schuld.

Den fliegenden Hollinder und Senta freilich fiihrt der gemein-
same Tod zur ewigen Vernichtung: hier wird aus Not und Todes-
sehnsucht die Stimmung vorbereitet, der spater Schopenhauers
Philosophie zu Klarheit und Lduterung verhalf. Im Lohengrin
taucht in der Ferne schon der heilige Gral auf, die Heimat des
echten Kiinstlers, der, vom Geheimnis umgeben, zu der unter
Ungerechtigkeit leidenden Menschenseele kommt, aber diesmal
vor der Falschheit und dem Unverstand der Menschenkinder,
auch diese durch Frauen vertreten, sich in seine Innenwelt zu-
riickziehen muss; dabei ist die diistere Ortrud heidnisch gedacht,
wihrend der Erloser der Sendbote gottlicher Gerechtigkeit und
christlicher Reinheit ist. Natiirlich darf man nicht jede christliche
Wendung, jedes Gebet als des Dichters Glaubensbekenntnis an-
sehn — er muss an vertraute Vorstellungen und Kldnge ankniipfen;
aber er lebt doch mit Liebe in dieser Welt, und oft genug tritt das

284



personliche Sehnen und Glauben hervor. Aber auch die Ablehnung
kirchlicher Dogmen durch Wagner ist nicht erst Feuerbach oder
Schopenhauer zuzuschreiben; im Vaterlandsverein zu Dresden
erhofft er 1848 von der kommenden Zeit ,die hinter prunkenden
Dogmen verborgene Erfiillung der reinen Christuslehre®, und der
Tannhduser ruft laut genug: ,Schweig mir von Rom!“ Ebenso
deutlich ist aber auch der Glaube an Gottes Huld und Vergebung
in Elsa und der Glaube an die reine Christuslehre, der die Zu-
kunft gehoren soll.

11

Aber ein ganz anderer Geist weht uns entgegen, wenn nun
Wagner bald darauf versucht, diese uns noch verborgene Christus-
lehre intuitiv zuriick- und vorschauend wieder zu gewinnen, in
seinem dramatischen Entwurf von 1848: Jesus von Nazareth, der
erst nach Wagners Tod, vierzig Jahre spdter veroffentlicht worden
ist. Es ist richtig die Christuslefiire; denn eine lebendige Jesus-
gestalt vor uns wandeln und handeln zu lassen ist ihm nicht
gelungen; dieser Jesus ist bestiandig am Dozieren; aber was er
sagt, ist des Anhorens wohl wert; es ist freilich eine gar seltsame
Lehre. Wihrend Jesus bei Matthdus sagt: ich bin nicht gekom-
men, das Gesetz aufzuldsen, sondern zu erfiillen, sagt dieser Jesus
dhnlich wie Paulus: ,Das Gesetz bringt Argernis, und von ihm
erlost nur das Gebot Gottes: ihr sollt euch lieben, alles andere
Gebot ist eitel und verdammlich. Mit dieser Auflésung der Ge-
bote durch die Liebe wird nun strenger Ernst gemacht. Ein Ge-
setz ist die EFhe: ,Das Gebot sagt: du sollst nicht ehebrechen,
ich aber sage euch, ihr sollt nicht freien ohne Liebe. Eine Ehe
ohne Liebe ist gebrochen, ehe sie geschlossen war, und wer freit
ohne Liebe, der brach die Ehe.“ Ein Gesetz ist der Staat und
die biirgerliche Rechtsordnung: ,Das Gesetz, das gebrochen war,
als es gegeben ward, das haltet ihr fiir unerldsslich, das Gebot
des Lebens, das von Anfang war und ewig sein wird, das Gebot
der Liebe, das haltet ihr fiir unmoglich hier auf Erden, da ihr
doch einzig darin lebt“, in dem, was auf Erden von Liebe, Ver-
trauen und Brudersinn vorhanden ist. Der Staat ist geschaffen,
das Eigentum zu schiitzen, aber ein Gesetz ist auch das Eigentum :
»Wo ihr gegen die Menschenliebe Schitze sammelt, da sammelt

285



ibr auch die Diebe; so macht das Gesetz Siinder, und der Mam-
mon macht die Diebe.* Das ist kein Kommunismus; solchen
Sozialismus hat Wagner stets abgelehnt als fruchtlose Systemati-
sierung. ,Gott schuf die Welt zu eurer Ehre und zu eurem Reich-
tum; was sie enthdlt, ist zu eurem Genuss, einem jeden nach seinem
Bediirfnis“ — nur soll man dem Nachsten nicht nehmen, was er
bedarf. Es gehort ein kithner Glaube dazu, Staat und Gesellschaft
nur auf die Liebe griinden zu wollen; aber dieser Glaube, obwohl
er der Glaube Jesu sein soll, ist doch nicht Glaube an den
personlichen Gott der Liebe und Gerechtigkeit: Gott ist hier fiir
Wagner die Einheit der Welt und der Menschheit, alle Menschen
sind seine Glieder; ihn erkennen heilt diese Einheit erkennen,
und daraus leben heiBit lieben. Unsterblich sein, heiBit leben in
der Liebe und in der Dankbarkeit und dem Gliick der Geliebten;
solch Leben ist immer auch ein Sterben, sich in den Tod Geben,
bis zum Aufgehen in die Allgemeinheit.

Wie die Lehre Christi einst zu den Germanen kam und die
heidnische Gotterwelt entthronte, so wagt es auch Wagner, die
Gotter der Edda zu entthronen durch seine Christuslehre, doch
jetzt ohne den Namen Christi. Aber es sind die selben Gebote
und Gewalten, wie im Jesusdrama, die im Nibelungenring in ihrer
Verkehrtheit und Schwidche dargetan werden — was machtiger
ist als sie alle, ist die Liebe! Wotan ist der Vertreter von Ge-
setz und Recht, aber er selbst wird viel starker bestimmt durch
die Liebe zu Brunhild; seine Gemahlin Fricka will das Recht der
Ehe wahren; aber ihr Tun erscheint kleinlich gegeniiber der Liebe
Gewalt. Siegfried, schon der reine Tor, aber auch der siegfreu-
dige Optimismus in Kunst und Revolution, geht zu Grunde iiber
dem Gesetz des Eides, welches Hagen, die Arglist der Welt, schlau
ersinnt und zu benutzen weiBl. Aber die den Irrenden hebt und belebt
und versteht, ist die Liebe. Alle Gotter und Menschen jedoch werden
versehrt und verheert durch die Macht des gleiBenden Goldes; es
wird kein Friede, bis es dem Rheine wiedergegeben ist. Viel
deutlicher als im Jesusdrama wird nun hier Gotterwelt und ge-
setzliche Ordnung in eins gesetzt; der Gottesglaube erscheint als
Ausfluss und Schutz von Geld, heuchlerischer Gerechtigkeit,
schlauer Abmachung, beengender Rechtssatzung, die das freie,
gesunde Leben und Lieben unterdriickt und tdtet. Redet Jesus

286



von Nazareth noch von Gott und vom himmlischen Vater, heiit
es im ersten Entwurf des Nibelungenmythus noch: ,Nur einer
herrsche, Allvater, herrlicher du*, so fasst nun Brunhilde, die alles
bezwingende, alles glaubende und verstehende Liebe das Ziel der
Menschheitsgeschichte, eine Menschheit ohne Gotter, Gesetze und
Geldbegehr, nur durch die Liebe bestimmt, also zusammen:

Verging wie ein Hauch der Gotter Geschlecht,

Lass ohne Walter die Welt ich zuriick,

Meines heiligsten Wissens Hort weih ich der Welt nun zu:

Nicht Gut, noch Gold, noch goéttliche Pracht,

Nicht Haus, noch Hof, noch herrischer Prunk,

Nicht triiber Vertrage triigender Bund,

Nicht heuchelnder Sitte hartes Gesetz,

Selig in Lust und Leid ldsst die Liebe nur sein.

Die hier ausgesprochene Lehre ist die Lehre Feuerbachs, der
in den fiinfziger Jahren die Zeitmeinung, namentlich die Revo-
lutiondre wie Bakunin und auch Wagner stark bestimmte. Wagner
hat sein damaliges kiinstlerisches Glaubensbekenntnis: Das Kunst-
werk der Zukunft 1850 Feuerbach gewidmet, nachdem er dessen
dritten Band mit den Gedanken iiber Tod und Unsterblichkeit
gelesen hatte; er wollte also seine Kunst unter diese Fahne stellen;
auch spater hat er sich um seine Schriften bemiiht. Feuerbach,
urspriinglich Theologe und Schiiler Hegels, wollte Gott und Hegel-
sche Philosophie zugleich entthronen: statt tiber sich hinaus, ins
Metaphysische zu traumen und zu philosophieren, soll die Mensch-
heit zu sich selbst zuriickkehren. Gott ist nur das an den Him-
mel projizierte Bild des Menschen, der Himmel und die Unsterb-
lichkeit sind nur die tber Erde und Leben hinaus verldngerten
Wiinsche der menschlichen Selbstsucht. Das Gute, das wir in
‘Gott suchten, steckt in der Menschheit Brust; was sie besitzt, hat
sie selbst mit Naturnotwendigkeit hervorgebracht, als Hochstes
die Liebe, und mit Naturnotwendigkeit wird sie sich weiter ver-
vollkommnen. Darum soll die Religion Religion der reinen
Menschlichkeit und Zukunitsglaube sein; aus Christen und Kan-
didaten des Jenseits sollen wir Studenten des Diesseits und —
Menschen werden.

Was Wagner hierbei anzog, war erstens die Befreiung des
Individuums von herrschenden Autorititen; dann die Befreiung
‘von der Verpflichtung, Philosophie zu studieren; sein Schluss

2817



war, sagt Wagner (Mein Leben, 1, 508), dass die beste Philosophie
sei, keine Philosophie zu haben, womit ihm das bisher ab-
schreckende Studium derselben ungemein erleichtert wurde; weiter
die Erlaubnis, dem Menschlichen in sich selbst trauen zu diirfen;
echte Natur, reine Menschlichkeit sind ja seine liebsten Leitsterne;
endlich und vor allem befriedigt den Kiinstler die Verlegung der
geistigen Giiter in die sinnlich wahrnehmbare Wirklichkeit; denn
anschauen will der Kiinstler, und nur durch Veranschaulichung,
durch Versinnlichung kann er wirken. — Lebt die ganze Religion
im Menschheitsgeschick, offenbart sich die Wahrheit nirgends als
in Menschenfreude und Menschenklage, so kann die Kunst, die
das in wahrheitsgleicher Erfindung vor Augen zu fiihren vermag,
so kann das Musikdrama und eigentlich nur es wahre Religion
verkiindigen und verbreiten — so soll das Kunstwerk der Zukunft
werden und wirken!

Feuerbach freute sich, ,einen ganzen Kerl“ gefunden zu haben;
dieser Kerl war aber ein gar eigener Kerl und vor allem war
er — Kiinstler! Wie Feuerbach erdffnete auch Wagner den An-
griff gegen das Christentum; aber wie man gleich spiirt, redet
auch hier der Kiinstler: Der griechische Geist, so lautet Wagners
Geschichtstheorie, stellte an die Spitze seines religiosen Bewusst-
seins den schonen und starken freien Menschen, dessen entspre-
chendster Ausdruck Apollo ist. Die brutalen Romer machten den
freien Menschen zum Sklaven; der Zustand am Ende der roémi-
schen Weltherrschaft musste daher Selbstverachtung sein, Ekel
vor dem Dasein, Grauen vor der Allgemeinheit. Der Ausdruck
dieses Zustandes konnte nicht die Kunst sein, sondern das
Christentum; der redliche Kiinstler, der sich nicht den Einzelheiten
der Forschung iiber Jesus und Paulus hingeben kann, erkennt
auf den ersten Blick, dass das Christentum weder Kunst war,
noch wirkliche lebendige Kunst hervorbringen konnte. Der Kiinst-
ler muss an der sinnlichen Welt die hochste Freude haben: dem
Christen aber ist die Welt des Teufels. Der Grieche erbaute sich
in wenigen Stunden im Theater, der Christ schlieBt sich lebens-
lang ins Kloster ein; dort richtete die Volksversammlung, hier die
Inquisition, dort entwickelte sich der Staat zu einer aufrichtigen
Demokratie, hier zu einem heuchlerischen ,Absolutismus, und
Heuchelei ist iiberhaupt der hervorstechendste Zug der ganzen

288



christlichen Jahrhunderte bis auf unsere Tage, und dies Laster
tritt um so unverschidmter hervor, so oft die Menschheit auf dem
Wege der Natur aus sich selbst neues gebdren will. Christliche
Kunst, wie die ritterliche Poesie des Mittelalters, der Wagner einst
so freudig in Tannhduser und Lohengrin seine Gestalten entlehnte,
kann mit ihrer Verhimmelung — so heilit es jetzt — nur die Liige
dieses Kompromisses dartun. Erst als der Fanatismus des Christen-
tums ausgebrannt war, konnte sich die Renaissance erheben, aber
die Kirche war dreist genug, sich auch mit diesen fremden Federn
zu schmiicken: das bezieht sich also etwa auf Raphael und Michel-
angelo. Die katholische Kirchenmusik aufihrem briinstigsten Hohe-
punkt sei nur noch Achzen und Seufzen der Seele; man denkt
unwillkiirlich an die Seelenseufzer in Wagners spdterem Parsifal.

Ebenso — hier redet wieder der Sozialreformer, nicht minder
aber auch das dsthetische Empfinden — hat heute das Christentum
einen Pakt eingegangen mit der Industrie und der Borse, mit
Luxus und Besitz, mit Staat und herrschender Gesellschaft. Es
hat die Bestimmung des Menschen so sehr ins Jenseits gesetzt,
dass er auf Erden nur noch die Bestimmung hat, sein Leben
notdurftig zu fristen: darum ist in einer Baumwollenfabrik der
Geist des Christentums aufrichtig verkorpert. Dies Christentum
gilt aber nur dem Arbeiter, den man gnadenvoll in eine bessere
Welt entlasst. Unser Gott ist das Geld, unsere Religion der
Gelderwerb. Was sollen wir nun tun? Freilich kdbnnen wir nicht
wieder Griechen werden; die griechische Kultur war nur maoglich
bei der Sklaverei, daran ist sie zu Grunde gegangen; wir miissen
alle Menschen lieben, um uns selbst wieder zu lieben, um wieder
Freude an uns selbst zu gewinnen.

Von dieser Liebe versichert Wagner ausdriicklich, sie solle
nicht die christliche Liebe sein. Wie man an Brunhilde, Wotan
und Siegiried sieht, ist echte Liebe zundchst Geschlechtsliebe, sie
ist der eigentliche Zweck des Lebens; da kommt das Verhdltnis
vom Ich zum Du am naturgeméBesten zum Ausdruck. Aber sie
erweitert sich zur allgemeinen Menschenliebe, die eben auch ein
Naturdrang ist, jedoch auch die Forderung, sich fiir den andern zu
opfern. Diese Menschenliebe wie auch die echte Geschlechtsliebe
hat Jesus verkiindigt, und darum schlieBt Kunst und Revolution
mit der Aufforderung: ,So lasst uns denn den Altar der Zukunft

289



im Leben wie in der lebendigen Kunst den zwei erhabensten
Lehrern der Menschheit errichten: Jesus, der fiir die Menschheit
litt, und Apollon, der sie zu ihrer freudvollen Wiirde erhob.“

Bei allem Abscheu des Kiinstlers vor dem Christentum ist
also die Verehrung fiir Christus die gleiche, ebenso der Glaube
an die Zukunft der Menschheit. ,Ich glaube an die Zukunit der
Menschheit einfach aus meinem Empfinden heraus,“ schrieb er 1853.
Als ihn spater Malvida von Meysenburg begeistert vom ,Kunst-
werk der Zukunft“ besuchte, musste sie die peinliche Erfahrung
machen, dass Wagner von seinen Hoffnungen und Planen nichts
mehr wissen wollte; triibe Erfahrungen hatten ihn an der Zukunft
irre gemacht; namentlich hatte ihn der Staatsstreich Napoleons
vom 2. Dezember erschiittert: wahrend es ihm war, als miisse die
Welt nun untergehen, ging alles seinen (Gang weiter, als wire
nichts geschehen. Dazu kamen personliche Misserfolge und Ver-
stimmungen. In dieser Verfassung erhielt er im Oktober 1854
durch Herwegh Schopenhauers Buch Die Welt als Wille und
Vorstellung, das schon vor dreiig Jahren erschienen, aber ziem-
lich unbeachtet geblieben war. Dies Schicksal des Buches zog
ihn an: was der Philosoph von der vorherrschenden Bedeutung
des Willens, von der Unfdhigkeit des Verstandes, die Welt zu er-
kennen, sagte, entsprach ganz seinem Empfinden; geradezu be-
geistern musste ihn Schopenhauers Hochschdtzung der Kunst:
der Heilige allein vermag das Weltleid durch Askese zu iiber-
winden, der Kiinstler wei es zu verstehen, zu deuten und zu
versohnen! Aber trotz seiner pessimistischen Stimmung erschrak
er vor der Forderung, den Willen zum Leben durchaus zu ver-
neinen; noch meinte er, dem Kunstwerk der Zukunft treu bleiben
zu sollen.

Aber Herwegh verwies ihn auf den tiefsten Sinn aller Tra-
godie. Auf einmal wurde ihm selbst erst sein Wotan klar, klar
auch, dass er ldngst zwar den Optimismus gepredigt, aber pessi-
mistisch empfunden, nach Erldsung vom Leben sich gesehnt hatte
und alle seine Gestalten mit ihm! Aber Erlésung kann nicht dem
Einzelnen widerfahren; der ganze Weltwille muss zur Einsicht
und Umkehr, zum Nichtmehrwollen bekehrt werden. Fortan er-

290



schien es ihm als einzige Aufgabe, diese Philosophie zu durchdringen
und ins Leben zu iibertragen, sie zum Gesetz fiir unser Denken
und Erkennen zu machen; vor allem durfte sein Kunstwerk hin-
fort nur dieser Aufgabe gewidmet sein, durch Wort, Ton und
Darstellung das Mitleid mit dem iiberall ausgegossenen Weltleid
zu erweisen und den Willen zur Heimkehr, zum ewigen Frieden
einzuladen. Da er seinen Nibelungenring erst jetzt recht ver-
standen, den Ring der unloslichen Not, so lang noch ein Wille
begehrt nach Sonderlust und Eigengliick, sei es auch in der Liebe,
so muss nun Brunhilde den Gottern ein anderes Grablied singen:

Fiihr’ ich nun nicht mehr nach Walhalls Feste —

Wisst ihr, wohin ich fahre?

Aus Wunschheim zieh’ ich fort, Wahnheim flieh’ ich auf immer.
Des ewigen Werdens offne Tore schlieB ich hinter mir zu.
Nach dem wunsch- und wahnlos heiligsten Wahlland,

Der Weltwanderung Ziel, von Wiedergeburt erlost,

Zieht nun die Wissende hin.

Alles Ewigen seliges Ende — wisst ihr, wie ich es gewann?
Trauernder Liebe tiefstes Leiden

Schloss die Augen mir auf. Enden sah ich die Welt.

Alle Liebe kann hier nur trauern, nicht helfen; trauernde
Liebe wandelt sich in Mitleid, das Mitleid kann nur des Werdens
Strom hemmen, und das Ende des Weltleids mit dem Ende der
Welt herbeifiilhren wollen — diesem Glauben ist Wagner bis an
sein Ende treu geblieben.

ZURICH A. MEYER
(Schluss folgt.)

ooo |
DER BECHER

Es stand ein schlanker Becher zwischen ihr
Und mir, mit schmalen Schilden ausgebuckelt.
Sie hob mir Diirstendem das Goldgeschirr
Mit ihren weiBen Hdnden an den Mund.

Ich trank, bis in die Glut der tiefsten Ader
Erschauernd und erfrischt. Ich blickte {iber
Den blanken Becherrand, indes ich schliirfte,
In ihre Augen, die begehrlich brannten.
Absetzend bot ich ihr den Becher dar,

Den noch des Trunkes andre Hilite fiillte.
Sie schiittelte das schone Haupt und wandte
Sich schmerzlich ab. Da ward das Herz mir schwer,
Und herb und bitter wiirgte mich der Trank.

Aus Neue Gedichte von ADOLF FREY,
erschienen bei J. G. Cotta.

291



	Richard Wagner und das Christentum

