
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1913-1914)

Artikel: Eine Philosophie des Lebens [Fortsetzung]

Autor: Bergson, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE PHILOSOPHIE DES LEBENS
HENRI BERGSON

(Fortsetzung)

So werden am Leben, an der Bewegung, am Werden die
Grenzen des Intellekts offenbar.

Statt des Lebens erfasst er sein Substrat, statt der Bewegung
das Bewegte und die Bahn, statt des Werdens sein Resultat, das

Gewordene. Die Schranken des Intellekts sind aber auch die der
Wissenschaft. Sie reicht gerade soweit, als seine Begriffe sich

spannen. Das hat Kant philosophisch begründet und damit das

moderne Wissenschaftsideal aufgestellt. Es ist ein mathematisch
logisches. Was die alten Pythagoräer über ihre Tempel schrieben:
Kein Ungeometrischer darf hinein! das steht auch über den

Pforten der modernen Wissenschaft. Kant sah deshalb in jeder
Disziplin gerade soviel Wissenschaft als Mathematik darin steckt.
Solange dieses mathematische Wissenschaftsideal dem Räume und
der Materie gegenüber Anwendung findet, ist es durchaus berechtigt.

Eine Überspannung seiner Forderung tritt erst da ein, wo es
auch auf dem Gebiet des Werdens und des Geistes gelten will,
also in der Biologie, in der Psychologie, in der Geschichte und

Metaphysik. So zum Beispiel bei Spinoza, der die höchsten
philosophischen Fragen nach geometrischer Methode studieren wollte.
Auf diesen Gebieten versagt die mathematisch logische Methode,
und zwar genau aus den selben Gründen, die es dem Intellekt
unmöglich machten, in sie einzudringen.

Wenn Bergson so die Grenzen des Intellekts und damit der
Wissenschaft ziemlich eng steckt, kann man sich wirklich fragen,
wozu er denn gut ist, welche Rolle ihm denn zu spielen verstattet
werde und wo denn sein eigentlicher Wirkungsbereich sei. Darauf
gibt Bergson ungefähr folgende Antwort:

Der Intellekt ist vor allem eine praktische Fähigkeit. Wir
finden uns alle in eine Welt hineingestellt, in der wir handeln
müssen. Es umgibt uns eine Wirklichkeit, in die wir praktisch
eingreifen, die wir an diesem oder jenem Punkte verändern,
unsern Zwecken dienstbar und gefügig machen müssen. Dazu
dient uns der Intellekt. Er bereitet die motorische Funktion vor,

174



die ins Handeln ausmündet. Er ist die Umschaltestation zwischen
Wahrnehmung und Handeln. Er hat die zentripetale Richtung
der von außen kommenden Eindrücke in die zentrifugale der
motorischen Entladung zu verwandeln oder doch diese Verwandlung
vorzubereiten. Das intellektuelle, begriffliche Denken ist daher
kein absolutes, uninteressiertes, sondern ein gerichtetes Denken,
gerichtet auf die praktische Befriedigung unserer Bedürfnisse. „Wir
erkennen in den meisten Fällen nicht, um zu erkennen, sondern
um eine Partei zu ergreifen, um einen Vorteil zu gewinnen, um
zu handeln", um die Umwelt unsern Zwecken gemäß ordnen,
ihre Veränderungen voraus wissen, berechnen und damit beherrschen

zu können. Der Intellekt hat zu diesem Zwecke die Wissenschaft

und die Technik hervorgebracht. Wir stauen in der Wissenschaft

eine ganze Menge von Erkenntnissen auf, von denen wir
hoffen, dass wir sie irgendwie einmal praktisch verwerten können.

Bei manchen dieser Erkenntnisse, bei denen wir das nicht
sofort sehen, entdecken wir oft sehr viel später ihre praktische
Verwendbarkeit. Die Begriffe, mit denen wir diese Erkenntnisse
ausdrücken, sind Versuche, in welcher Richtung wir etwas mit
einem Gegenstand anfangen können. „Einen Begriff auf einen
Gegenstand anwenden, heißt ihn befragen, was wir mit ihm machen
können, was er für uns tun kann ; ein Objekt mit einem Begriffe
etiquettieren, heißt: in bestimmten Ausdrücken die Art der Handlung

oder Haltung festlegen, zu der das Objekt uns veranlassen
soll." Nun haben wir uns vor allem im Reich der Materie zu-
recht zu finden, sind beständig genötigt, in sie einzugreifen und
sie uns dienstbar zu machen. Deshalb hat sich der Intellekt in
seinen Funktionen ihr vor allem angepasst, weil sie in erster
Linie den Stoff abgibt für das Handeln, zu dem uns der
Intellekt vorbereitet. Um ihr festes und beharrliches Wesen fassen
zu können, hat er deshalb seine festen und beharrlichen Begriffe
ausgebildet. Er ist daher besonders befähigt, die Materie und
ihre Verhältnisse zu erkennen und zu beherrschen. Zu diesem
Zwecke versucht er, sie ganz in berechenbare und messbare
Elemente aufzulösen und kommt eben damit zu dem bereits genannten

mathematischen Wissenschaftsideal, das, ganz der Materie
angepasst, auf ihre Beherrschung abzielt. Grundbedingung dafür ist
der homogene, gleichartige Raum, den wir beliebig zerschneiden,

175



wieder zusammensetzen und aller Materialität wie ein ungeheures
Netz überwerfen können.

Wenn Bergson das begriffliche Denken, den Intellekt, mit
dieser Anschauung nur als eine praktische Fähigkeit einschätzt, so
ist er damit auch zu einer pragmatischen Wertung des Denkens
und der Wissenschaft gelangt, wie James, den ich in einem früheren
Aufsatz besprach, oder etwa Mach, Vaihinger und andere. Aber
dieser Pragmatismus spielt doch im Ganzen seiner Philosophie
eine viel untergeordnetere Rolle. Bei den amerikanischen reinen
Pragmatisten ist der Pragmatismus der Weltweisheit letzter
Schluss. Alles Denken dient bei ihnen ausschließlich dem Handeln

und hat nur in der Wirkung seinen Zweck und seinen Sinn.
Die praktische Wirkung allein entscheidet über den Wert und
sogar die Wahrheit des Denkens. Wahr ist, was wirkt; eine Wahrheit

ist nur dann wertvoll, wenn sie eine praktische Wirkung
ausübt. Bergson aber beschränkt diese pragmatische Wertung
ausschließlich auf das verstandesmäßige, begriffliche Denken, das
in der Wissenschaft und im praktischen Leben an der
Tagesordnung ist.

Neben oder vielmehr über diese pragmatische Erkenntnisart
setzt er eine höhere, wertvollere, die von praktischen Zwecken
nicht mehr unterjocht oder gefärbt wird. Es ist die Erkenntnis,
die nicht der Intellekt, sondern die Intuition uns verschafft.

Wir treffen ihre Wurzeln in der biologischen Entwicklungsreihe

schon frühe an, im Instinkt. In der biologischen Entwicklung

des Erkenntnisvermögens sehen wir nämlich eine Gabelung
eintreten, die nach zwei verschiedenen Richtungen hinweist. Die
eine läuft aus in den Instinkt, der bei den Arthropoden seine
höchste Stufe erreicht, die andere in den Intellekt, der mit der

Ausbildung des Gehirns im Menschen seinen Höhepunkt erzielte.
Wer die Erkenntnis untersucht, darf ihre biologische Entwicklung
nicht außer acht lassen. Dass Kant es tat, der die Vernunft nur
als eine fertig gegebene und nur ihren Gültigkeitsanspruch
untersuchte, macht ihm Bergson zum Vorwurf. Die beiden Erkenntnisvermögen

des Intellekts und des Instinkts lassen sich nicht mit
einander vergleichen oder auf einander zurückführen. Der Instinkt
und die Intuition, die aus ihm hervorwuchs, ist nicht etwa nur
ein weniger ausgebildeter Intellekt, wie man anzunehmen liebt,

176



sondern ein prinzipiell und wesentlich verschiedenes Erkenntnismittel.

Wo der Intellekt auf einem mühsamen Wege durch
Verarbeitung der Wahrnehmungen, Begriffsbildung, Schlussurteil und
schließlich Erregung des motorischen Apparates zu seinem Ziele
kommt, trifft der Instinkt in wunderbarer divinatorischer Sicherheit
das Richtige. Woher weiß es eine bestimmte Wespenart, dass
sie die Raupe, in die sie ihre Eier legt, gerade an einer bestimmten

Stelle ihres Nervensystems stechen muss, um sie zu lähmen,
ohne sie zu töten? Welche wunderbaren Erkenntnisse, und nicht
durch irgend eine intellektuelle Betätigung gewonnen, treten uns
in einem Bienen- und Ameisenstaat entgegen! Eine Art Einssein
mit dem Leben selber, eine unmittelbare sympathische Verbundenheit

und Einfühlung bringt dort eine viel tiefere und sicherere
Kenntnis und Beherrschung der Wirklichkeit zu stände, als sie

dem Intellekte mit seinen Begriffen möglich ist.
Treffen wir den Instinkt in höchster Ausbildung bei den

Insekten, so ist er doch auch beim Menschen nicht ganz verkümmert,
obschon sich dieser hauptsächlich des Intellekts als Erkenntnisorgans

bedient. Der Intellekt bildet zwar beim Menschen gleichsam

den hellen Kern seines Bewusstseins; aber ihn umgibt wie
ein leuchtender Nebel die Sphäre der Intuition, die als eine dem
Instinkt analoge Fähigkeit zu betrachten ist. Durch sie finden
wir ein unmittelbareres Verhältnis zum Leben als durch den
Intellekt, dem nur eine mittelbare Erkenntnis möglich ist. Wir können
das an zwei Stellen deutlich machen: Einmal am Verhalten des

gesunden Menschenverstandes, der gewisse Einsichten besitzt, die
dem Intellekte unzugänglich sind. „Was kein Verstand der
Verständigen sieht, das übet in Einfalt ein kindlich Gemüt." Jenes
°ft zitierte Wort Pascals, dem Boutroux letzthin eine besondere
philosophische Untersuchung widmete: „Le cœur a ses raisons que
'a raison ne connaît pas", spricht die selbe Wahrheit aus. Dieser
gesunde Menschenverstand, den wir in diesem Falle einer Art
von ahnendem Gefühl gleichsetzen dürfen, rechnet und denkt
nicht in Begriffen, sondern fühlt sich in Menschen und Verhältnisse

ein und erfasst sie von innen, wo der Verstand an der
Außenseite hängen bleibt. Leuchten nicht Sympathien und
Antipathien oft tiefer in die seelische Wirklichkeit eines andern hinein,
als alles psychologische Denken es vermag?

177



Eine andere Stelle, wo wir die Intuition am Werke sehen,
ist die künstlerische Inspiration. Sie gewinnt eine Tiefe der
Einsicht in die Weltwirklichkeit, wie sie der Verstand niemals
erreichen wird. Die künstlerische Intuition erzielt ihre Anschaulichkeit

und ihre Erkenntnisse nicht durch Analyse; sie löst einen
Gegenstand, den sie erfasst, nicht in die einzelnen Teile auf, um
sie dann wieder zu verbinden, wie der Verstand es tut, sondern
sie schaut die einzelnen Teile in ein Ganzes zusammen; sie
erfasst die Wirklichkeit von innen. Sie versetzt sich ins Herz der
Dinge, fühlt dort ihren Puls und ihr Leben und gewinnt dadurch
den Antrieb zur Gestaltung. Gibt ein „Faust" nicht eine tiefere
Erfassung des Lebens als alle Lehrbücher der Anthropologie, Psychologie

und Ethik zusammen? Ist in der Matthäuspassion von
J. S. Bach, in der Pietà von Michelangelo nicht ein unmittelbareres

Verhältnis zum religiösen Leben gewonnen als in den

Begriffen der Dogmatik? Natürlich müssen diese auch sein, wie
die Lehrbücher der Psychologie; aber was diese uns geben, sind
mehr die Abfälle des Lebens, seine Erstarrungen, Überreste und
Gewesenheiten — die welkenden Blätter auf der Oberfläche eines
Teiches — und nicht mehr das quellende pulsierende Leben selbst.
Noch besser kann vielleicht an einer philosophischen Konzeption
das Walten der Intuition gezeigt werden. Denn so gut wie dem
Kunstwerk liegen auch den großen philosophischen Systemen
schöpferische Einfälle, glückliche Problemfunde und neue
Fragestellungen zu Grunde. Nur dass sie auf's Ganze der Wirklichkeit
zielen und nicht auf das Einzelne wie das Kunstwerk. Diese

hellsichtigen Visionen und Problemstellungen, die eine neue
Seite des Weltproblems erschauen und erfühlen, diese Konzeptionen

— eigentliche Empfängnisse — setzen erst nachträglich
die Verstandesarbeit in Betrieb und werden dadurch zu
begrifflichen Systemen ausgearbeitet. Ihre Einzelresultate liegen
dann oft sehr weit ab von der glücklichen Grundanschauung, die
eine neue richtige Erkenntnis im Flug erhaschte. Diese Konzeptionen

aber sind das eigentlich Schöpferische; Höhenvisionen,
zu denen wir immer wieder von den ausgearbeiteten Systemen
zurückkehren, weil die Intuition in ihnen tiefere Blicke in die
Weltwirklichkeit getan hat als der Verstand, der dann logische
Ordnung hineinbrachte. Von manchem Geisteswerk darf man

178



sagen: Es war eine Intuition; die fiel unter die Räuber der
Begriffe und logischen Formeln. Die überfielen sie und ließen sie

liegen. Ich erinnere nur an den Gegensatz zwischen der genialen
Konzeption der Hegeischen Philosophie und ihrer Verzerrung
durch die begriffliche Arbeit.

Wir haben nun an einzelnen Beispielen eine Anschauung von
dem Walten der Intuition bekommen. Wir wollen noch kurz
versuchen, sie als Methode der Erkenntnis im Zusammenhang
zu betrachten und dem Intellekt gegenüberzustellen. Ihr Objekt
ist das Leben, das Organische. Der Verstand ist auf das
Geometrische und Materielle eingestellt, er hat es mit Raum und Zahl
zu tun ; ihm entwischt gerade das Wesentliche des Lebendigen.
Die Intuition aber ergreift es frischweg, in einer „unendlichen
Reihe von Akten, die jeder von besonderer Art sind und allen
Graden des Seins entsprechen". Die Analyse des Verstandes gibt
immer nur Relationen und kann nur in den Symbolen der
Begriffe reden; die Intuition hebt den Schleier der Symbole und
schaut das Absolute. Anstatt die bewegliche Wirklichkeit in
unbewegliche, feste Begriffe zu füllen, lässt sich die Intuition in ihr
selbst nieder, schwimmt in ihr mit, folgt ihren unaufhörlich
wechselnden Richtungen und ergreift sie so durch eine Art von
Mitleben, durch Einfühlung, durch Sympathie. Ihr Wert und ihr
Ziel besteht darin, das Unmittelbare zu erleben, „revivre l'immédiat";

der Verstand kann nur mittelbar, durch die Begriffe
hindurch, zum Leben gelangen und auch dann erhält er eine
verzerrte Erkenntnis davon ; denn er geometrisiert alles. Sein Ideal
und unablässiges Bemühen ist, die Weltwirklichkeit in eine Formel
oder eine Zahl zu bannen, sie als Mechanismus zu deuten. Die
Intuition schaut sie als einen gewaltigen Organismus wie jenen
Weltenbaum Yggdrasil, in dem der Saft des Lebens aufsteigt und
rastlos neues hervortreibt. Die Intuition macht die großen glücklichen

Funde; sie gräbt das Gold aus der Tiefe und reicht es dem
Verstände hinauf. Dieser münzt und verarbeitet es, verderbt
und fälscht es gelegentlich durch seine Beimischungen. Ihr Ausdruck
st nicht der unbewegliche Begriff, sondern das lebendige Bild.
Während der starre Begriff das Unterscheidende und Individuelle
verwischt, wird gerade dieses von der Intuition mit ihren gleichsam
flüssigen und schmiegsamen Begriffen und Bildern erfasst, die

179



stets wieder neue, tiefere Seiten des Lebens darstellen. Während
der Verstand durch sein dialektisches Verfahren immer wieder in
letzte und unlösbare Widersprüche gerät, wie die Philosophien
Kants und Hegels zeigen, hebt die Intuition als eine Art Über-

bewusstsein, „supraconscience", die Gegensätze des Denkens auf
und deutet sie als die verschiedenen Seiten der einen und immer
wieder sich wandelnden Wirklichkeit. Aber um sich also mitten in

das pulsierende Leben selber hineinzuversetzen durch Intuition,
bedarf es einer schmerzhaften Anstrengung, die ebenso selten ist
wie die Freiheit. Wir sind alle zu sehr praktisch interessiert, um
uns zu einer uninteressierten Betrachtungsweise aufzuschwingen.
Auch erhält man von der Wirklichkeit keine Intuition, kein intellektuelles

Mitfühlen mit dem, was sie im Innersten besitzt, „wenn
man nicht ihr Zutrauen durch eine lange Kameradschaft mit ihren
nach außen gerichteten Offenbarungen gewonnen und dann diese

in ihrer Besonderung wieder zusammengeschmolzen hat. So nur
wird die rohe Stofflichkeit der Tatsachen, die wir erkannt haben,

aufgehoben". Der Intellekt führt zur positiven Wissenschaft; die
Intuition zur Metaphysik — und wir dürfen hinzufügen: zur Kunst
und zur Religion. Beide sind notwendig: die Wissenschaft und
die Metaphysik. Nur darf jene nicht den Anspruch erheben, das

Leben selbst und die Wirklichkeit in ihrem Innersten zu fassen,
sondern muss sich bewusst sein, dass sie eine Übersetzung
der Wirklichkeit in die Sprache der Symbole, der Begriffe ist.

Und die Metaphysik anderseits darf nicht nur eine Systematisierung
der einmal gewonnenen Erfahrung sein, oder etwa gar nur bloße

Spekulation, sondern muss die Fühlung mit dem lebendigen Werden

aller Wirklichkeit behalten und stets durch neue „Peilungen"
in der Erfahrung zu erweitern und zu berichtigen versuchen.
Sonst geschähe es, dass „die Metaphysik unter der Wirklichkeit
einen tiefen Tunnel graben würde, und dass die Wissenschaft eine
zierliche Brücke über sie schlüge, während der bewegliche Fluss
des Geschehens zwischen diesen beiden Kunstwerken hindurchströmt,

ohne sie zu berühren".
Welches ist nun das Weltbild, das Bergson durch die Intuition

gewinnt? Abschließendes darüber lässt sich allerdings noch nicht
sagen, da sich Bergson über die letzten und höchsten Ziele, über Kunst,
Ethik und Religion, noch nicht zusammenhängend ausgesprochen hat.

180



DAS INTUITIVE WELTBILD

Die Intuition erfasst die gesamte Weltwirklichkeit als ein
unendliches, schöpferisches Werden. Damit stellt sich die
Intuitionsphilosophie Bergsons allen Philosophien des reinen, dauernden
Seins, von Parmenides und Plato bis zu Spinoza, schroff gegenüber.

Tief im Innersten verwandt fühlt er sich dem alten, dunkeln
Heraklit, dessen Grundsatz: alles fließt! der Tendenz von Bergsons

Philosophie am nächsten steht; sie hat keinen andern Zweck,
als dieses Werden zu begreifen oder vielmehr mitzuerleben.
Die Welt ist nicht und war nicht und wird nicht sein, sondern
sie wird. Sie ist in ihrem tiefsten Wesen nicht Materie und Zahl,
sondern schöpferische Dauer, „durée créatrice", was allerdings
besser mit „schöpferisches Geschehen oder Werden" zu
übersetzen ist, da wir mit dem Begriff der Dauer allzu leicht den
Sinn des ruhenden Seins verbinden. Wo sich ein Starres, Ruhendes

und sich Gleichbleibendes findet, da handelt es sich um eine
Erstarrung, um einen Abfall des Werdeprozesses, der auf dem
Wege der Entwicklung liegen geblieben ist. Durée créatrice ist
in Bergsons Philosophie ein Zentralbegriff, um den sich beinahe
alles gruppiert. Es ist der schöpferische Lauf des Lebens in seiner
Entwicklung. Die Welt wird also, ähnlich wie bei Fechner, vom
Leben aus zu verstehen gesucht, nicht von der toten Materie aus,
wie der Intellekt es will. Sie ist ein gigantischer Organismus,
überall vom Leben durchflössen, überall neues Leben schaffend,
und rastlos weiter wachsend. Mit dieser Auffassung wird Bergsons

Philosophie zu einer Entwicklungslehre.

Aber wie haben wir uns nun diese Entwicklung zu denken?
Zwei Auffassungen stehen sich gegenüber: die mechanistische, die
nach dem Vorbilde Darwins versucht, die Entwicklung kausal zu
erklären, und die teleologische oder finale, wie sie etwa die Neola-
rnarckisten und Neovitalisten vertreten, die in der Entwicklungsreihe
nicht nur zurückliegende Ursachen, sondern erstrebte Zwecke und
Ziele als wirksam denken. Beide haben nach Bergson nur zum
Teil recht und damit im ganzen unrecht. Denn beide Auffassungen
bestimmen im Grunde die Entwicklung zum voraus, die mechanistische

von rückwärts und die teleologische von vorwärts. Sie
verkennen damit ihr schöpferisches Wesen, das nicht in einen

181



solchen Rahmen hineingepresst werden kann. Beide Theorien
sind dem Verstände entflossen, der mit den Ursachen und Zwecken
sein Netz von Begriffen über die lebendige Wirklichkeit zu werfen
sucht. Die teleologische Auffassung, die oft der mechanistischen
als eine wertvollere und geistigere gegenübergestellt wird, ist nur
die Umkehrung der andern und vernachlässigt ebenso wie sie die
Durée créatrice, die wirklich Neues hervorbringt. Keine der
bestehenden Entwicklungstheorien findet so Gnade vor Bergsons
Augen, weder der reine Darwinismus, noch die Mutationslehre
von De Vries, noch die Orthogenesis Eimers, noch der Neola-
marckismus; am ehesten noch der neovitalistische Standpunkt,
wie ihn die Philosophie des Organischen von Driesch vertritt,
obschon dessen Entelechiebegriff Bergson schwerlich genügen dürfte.
Er wirft im besondern der mechanistischen Theorie vor, dass sie
Ursachen mit auslösenden Bedingungen verwechselt. Er macht
das wie so oft an einem Bilde deutlich: Die Ursache eines
losgehenden Schusses liegt nicht in dem Rucke des Drückers an der
Pistole, sondern in der aufgespeicherten explosiven Energie des
Pulvers. Der Drücker spielt nur die Rolle einer auslösenden
Ursache, also einer Bedingung, die erfüllt werden muss, wenn die
effektive Ursache wirksam werden soll. In der Evolution créatrice

macht Bergson das Analoge dieses Vorgangs an der
biologischen Entwicklung des Auges überzeugend klar.

Der teleologischen Entwicklungslehre hält Bergson im besondern

vor, dass sie apriorisch und unbelehrt durch die Erfahrung, der

Entwicklung einen vorausgesetzten Plan zuschreibt, dem die
verschiedenen Entwicklungsreihen entgegen konvergieren sollen.
Welchen Weg aber die Entwicklung geht, ist nicht zum voraus
apriorisch festzustellen, sondern erst durch das Werden. Auch
lehrt uns die Erfahrung, dass das Leben nicht konvergierend
fortschreitet, sondern divergierend. Es faltet sich auseinander, es
differenziert sich in unendlichen Abstufungen. Es macht nirgends
einen Halt. Was so scheint, sind Sackgassen, die der eigentliche
Strom des Lebens weit hinter sich zurücklässt als unvorteilhafte
Versuche. Das Leben ist daher durchaus dynamischer Natur
und nirgends als etwas Statisches zu behandeln. Es ist beständig
nur „Modifikation, Störung, Veränderung der Spannung oder der
Energie" und nichts anderes. Was wir früher schon von der

182



Bewegung sagten, das selbe gilt von diesem lebendigen Werden.
So wie eine Bewegung nicht in Stationen verläuft, sondern in
einem einzigen Schwung, in einem Geschehen, so ist das Leben
kontinuierliche Schöpfung, die in zahllosen Erschütterungen
verlaufend stets neuen und unvorhergesehenen Schöpfungen
entgegeneilt.

Alles Werden geschieht in der Zeit. Aber das ist nicht die
Zeit des Mathematikers. Diese wird gemessen mit dem Räume,
wie wir früher gesehen haben. Zeiterscheinungen werden von der
Wissenschaft als Raumstrecken darzustellen gesucht. Zeit ist für
sie Zahl und Länge. Eine Folge von qualitativ verschiedenen
Zuständen sucht sie als numerische Vielfältigkeit, als eine
Sukzession von Räumen zu begreifen. Ebenso sucht der gewöhnliche
Verstand die Zeit so wie den Raum als etwas Leeres, als ein

homogenes Milieu zu denken. Wenn der Raum, bildlich gesprochen,
vorgestellt wird wie ein Zimmer, in das die Dinge wie Möbel
hineingestellt werden, so könnte die Zeit dem Verstände erscheinen
wie eine lange gleichartige Schnur, auf der die Perlen der Ereignisse
aufgereiht werden. Dieser Zeitbegriff ist außerordentlich praktisch,
wo es sich um materielle Verhältnisse handelt, denn man kann
damit, mit dieser „poussée d'immobilités", rechnen und handeln.
Aber diese Zeit dauert nicht. Sie ist eine andere, als die wir
erleben, die nicht Länge, sondern Geschehen ist, ein ruheloses
Wachsen und Werden, das wir erleben als eine Folge von qualitativ

verschiedenen Zuständen, eine beständige Bereicherung, eine

wirkliche Bewegung, die wie ein Lichtstrahl durch ein Spektrum
läuft und sich in unmerklichen Übergängen mit seinen Nüancen
färbt. Diese wirkliche erlebte Zeit ist unvergleichbar mit dem
Räume. Auch nicht in der Weise, dass man sie, wie Kant es

versuchte, als die Anschauung des innern Sinnes dem Räume als

Anschauung des äußern Sinnes gegenüberstellt. Wie unvergleichbar

ist doch die durchlaufene Raumstrecke zweier Uhrzeiger, eine
bloße Länge, mit den seelischen Zuständen, die sich in
ununterbrochener Folge durchdringen, gegenseitig auf einander abfärben
und eine ganze Skala von Intensitäten durchlaufen! Die
Unvergleichbarkeit mit dem Räume geht schon aus der Unumkehrbarkeit

der Zeit hervor. Bei einer Linie im Räume ist es gleichgültig,

in welcher Richtung sie durchmessen wird. Bei der Zeit

183



verläuft das Geschehen in einer ganz bestimmten und unumkehrbaren

Richtung als eine Folge von Phasen, von rhythmisch
bewegten Zuständen wie eine Melodie, die sich in einer Richtung
entfaltet, und umgekehrt allen Sinn verliert. Der Rhythmus dieses
Geschehens ist durchaus nicht gleichartig und unabänderlich (worauf
auch Einstein's Relativitätstheorie der Zeit, wenn auch von andern
Gesichtspunkten aus, hinweist), sondern wechselnd und verschieden
in verschiedenen Medien. Die Materie hat einen andern Rhythmus
als der Geist. In der geistigen Welt selber wieder sehen wir eine
unabsehbare Verschiedenheit von Rhythmen. Im Traum, in den

paar Sekunden eines Absturzes drängen sich Ereignisse zusammen,
die sonst Jahre beanspruchen. In Gegenwart eines lieben Menschen
hat die Zeit einen andern Schlag als zusammen mit einem

Langweiler.
Mit dieser Unterscheidung zwischen der Zeit als Länge, wie

sie der Verstand kennt, und der Zeit als schöpferisches Werden,
wie sie die Intuition erlebt, hat Bergson wohl eine seiner
wichtigsten und einleuchtendsten Entdeckungen gemacht. Sie schien in
der Luft zu liegen; denn auch andere gegenwärtige Philosophen,
wie zum Beispiel Husserl, wiesen unlängst auf die Zeit hin, die
nicht mit dem Chronometer zu messen ist, sondern nur als
lebendiges Werden, als schöpferische Entwicklung zu erleben ist.

ZÜRICH ADOLF KELLER
(Schluss folgt)

S ° THEATER UND KONZERT § §

ZÜRCHER SCHAUSPIEL. Pietätvoll

ehrte das Zürcher Theater den
hundertsten Geburtstag Georg Büchners

(17. Okt. 1813) mit einer
Aufführung seines Revolutionsdramas
„Dantons Tod". 1835 war das Stück
entstanden, aus aufgeregter politischer

Zeitstimmung heraus, unter
dem Stachel der drohenden Verhaftung

und des fieberhaften Betreibens
der Flucht vor den Fangarmen der
erbarmungslosen Demagogenrieche-
rei. Im Februar 1837 beschlossBüchner

in Zürich, wo er ein Asyl
gefunden und einen wissenschaftlichen

Wirkungskreis als Dozent sich auftun
sah, sein junges Leben. Der Typhus
hat ihn weggerafft. Ein Denkstein
auf dem Germaniahügel bezeichnet
seine Ruhestätte und ehrt sein
Gedächtnis.

Dem Drama des 23jährigen
nachzurechnen, dass es kein vollendetes
Werk sei, können wir uns ersparen.
Misst man es an berühmten Jugenddramen

der Literatur, so fällt wohl
auf, dass die dichterische Begabung
Büchners sich mehr im Episodischen
als im großen einheitlichen
dramatischen Wurf offenbart. Die Figur

184


	Eine Philosophie des Lebens [Fortsetzung]

