Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1913-1914)

Artikel: Eine Philosophie des Lebens [Fortsetzung]
Autor: Bergson, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-764025

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINE PHILOSOPHIE DES LEBENS
HENRI BERGSON

(Fortsetzung)

So werden am Leben, an der Bewegung, am Werden die
Grenzen des Intellekts offenbar.

Statt des Lebens erfasst er sein Substrat, statt der Bewegung
das Bewegte und die Bahn, statt des Werdens sein Resultat, das
Gewordene. Die Schranken des Intellekts sind aber auch die der
Wissenschaft. Sie reicht gerade soweit, als seine Begriffe sich
spannen. Das hat Kant philosophisch begriindet und damit das
moderne Wissenschaftsideal aufgestellt. Es ist ein mathematisch lo-
gisches. Was die alten Pythagorder iiber ihre Tempel schrieben:
Kein Ungeometrischer darf hinein! das steht auch iiber den
Pforten der modernen Wissenschaft. Kant sah deshalb in jeder
Disziplin gerade soviel Wissenschaft als Mathematik darin steckt.
Solange dieses mathematische Wissenschaftsideal dem Raume und
der Materie gegeniiber Anwendung findet, ist es durchaus berech-
tigt. Eine Uberspannung seiner Forderung tritt erst da ein, wo es
auch auf dem Gebiet des Werdens und des Geistes gelten will,
also in der Biologie, in der Psychologie, in der Geschichte und
Metaphysik. So zum Beispiel bei Spinoza, der die hochsten philo-
sophischen Fragen nach geometrischer Methode studieren wollte.
Auf diesen Gebieten versagt die mathematisch logische Methode,
und zwar genau aus den selben Griinden, die es dem Intellekt
unmoglich machten, in sie einzudringen.

Wenn Bergson so die Grenzen des Intellekts und damit der
Wissenschaft ziemlich eng steckt, kann man sich wirklich fragen,
wozu er denn gut ist, welche Rolle ihm denn zu spielen verstattet
werde und wo denn sein eigentlicher Wirkungsbereich sei. Darauf
gibt Bergson ungefahr folgende Antwort:

Der Intellekt ist vor allem eine praktische Fahigkeit. Wir
finden uns alle in eine Welt hineingestellt, in der wir handeln
miissen. Es umgibt uns eine Wirklichkeit, in die wir praktisch
eingreifen, die wir an diesem oder jenem Punkte verdndern,
unsern Zwecken dienstbar und gefiigig machen miissen. Dazu
dient uns der Intellekt. Er bereitet die motorische Funktion vor,

174



die ins Handeln ausmiindet. Er ist die Umschaltestation zwischen
Wahrnehmung und Handeln. Er hat die zentripetale Richtung
der von auBen kommenden Eindriicke in die zentrifugale der mo-
torischen Entladung zu verwandeln oder doch diese Verwandlung
vorzubereiten. Das intellektuelle, begriffliche Denken ist daher
kein absolutes, uninteressiertes, sondern ein gerichtetes Denken,
gerichtet auf die praktische Befriedigung unserer Bediirfnisse. ,,Wir
erkennen in den meisten Fallen nicht, um zu erkennen, sondern
um eine Partei zu ergreifen, um einen Vorteil zu gewinnen, um
zu handeln“, um die Umwelt unsern Zwecken gemal ordnen,
ihre Verdnderungen voraus wissen, berechnen und damit beherr-
schen zu konnen. Der Intellekt hat zu diesem Zwecke die Wissen-
schaft und die Technik hervorgebracht. Wir stauen in der Wissen-
Schaft eine ganze Menge von Erkenntnissen auf, von denen wir
hoffen, dass wir sie irgendwie einmal praktisch verwerten kon-
nen. Bei manchen dieser Erkenntnisse, bei denen wir das nicht
sofort sehen, entdecken wir oft sehr viel spdter ihre praktische
Verwendbarkeit. Die Begriffe, mit denen wir diese Erkenntnisse
ausdriicken, sind Versuche, in welcher Richtung wir etwas mit
einem Gegenstand anfangen konnen. ,Einen Begriff auf einen
Gegenstand anwenden, heiBt ihn befragen, was wir mit ihm machen
konnen, was er fiir uns tun kann; ein Objekt mit einem Begriffe
etiquettieren, heiBt: in bestimmten Ausdriicken die Art der Hand-
lung oder Haltung festlegen, zu der das Objekt uns veranlassen
Soll. Nun haben wir uns vor allem im Reich der Materie zu-
recht zu finden, sind bestindig genotigt, in sie einzugreifen und
sie uns dienstbar zu machen. Deshalb hat sich der Intellekt in
Seinen Funktionen ihr vor allem angepasst, weil sie in erster
Linie den Stoff abgibt fiir das Handeln, zu dem uns der In-
tellekt vorbereitet. Um ihr festes und beharrliches Wesen fassen
zu koénnen, hat er deshalb seine festen und beharrlichen Begriffe
ausgebildet. Er ist daher besonders befdhigt, die Materie und
ihre Verhiltnisse zu erkennen und zu beherrschen. Zu diesem
Zwecke versucht er, sie ganz in berechenbare und messbare Ele-
mente aufzulosen und kommt eben damit zu dem bereits genann-
ten mathematischen Wissenschaftsideal, das, ganz der Materie an-
gepasst, auf ihre Beherrschung abzielt. Grundbedingung dafiir ist
der homogene, gleichartige Raum, den wir beliebig zerschneiden,

175



wieder zusammensetzen und aller Materialitit wie ein ungeheures
Netz iberwerfen kénnen.

Wenn Bergson das begriffliche Denken, den Intellekt, mit
dieser Anschauung nur als eine praktische Fahigkeit einschatzt, so
ist er damit auch zu einer pragmatischen Wertung des Denkens
und der Wissenschaft gelangt, wie James, den ich in einem fritheren
Aufsatz besprach, oder etwa Mach, Vaihinger und andere. Aber
dieser Pragmatismus spielt doch im Ganzen seiner Philosophie
eine viel untergeordnetere Rolle. Bei den amerikanischen reinen
Pragmatisten ist der Pragmatismus der Weltweisheit letzter
Schluss. Alles Denken dient bei ihnen ausschlieBlich dem Han-
deln und hat nur in der Wirkung seinen Zweck und seinen Sinn.
Die praktische Wirkung allein entscheidet iiber den Wert und so-
gar die Wahrheit des Denkens. Wahr ist, was wirkt; eine Wahr-
heit ist nur dann wertvoll, wenn sie eine praktische Wirkung
ausiibt. Bergson aber beschrinkt diese pragmatische Wertung
ausschlieBlich auf das verstandesmdfige, begriffliche Denken, das
in der Wissenschaft und im praktischen Leben an der Tages-
ordnung ist.

Neben oder vielmehr iber diese pragmatische Erkenntnisart
setzt er eine hohere, wertvollere, die von praktischen Zwecken
nicht mehr unterjocht oder gefdrbt wird. Es ist die Erkenntnis,
die nicht der Intellekt, sondern die /ntuition uns verschafft.

Wir treffen ihre Wurzeln in der biologischen Entwicklungs-
reihe schon friihe an, im Instinkt. In der biologischen Entwick-
lung des Erkenntnisvermogens sehen wir namlich eine Gabelung
eintreten, die nach zwei verschiedenen Richtungen hinweist. Die
eine lduft aus in den Instinkt, der bei den Arthropoden seine
hochste Stufe erreicht, die andere in den Intellekt, der mit der
Ausbildung des Gehirns im Menschen seinen Hohepunkt erzielte.
Wer die Erkenntnis untersucht, darf ihre biologische Entwicklung
nicht auBer acht lassen. Dass Kant es tat, der die Vernunft nur
als eine fertig gegebene und nur ihren Giiltigkeitsanspruch unter-
suchte, macht ihm Bergson zum Vorwurf. Die beiden Erkenntnis-
vermogen des Intellekts und des Instinkts lassen sich nicht mit
einander vergleichen oder auf einander zuriickfiihren. Der Instinkt
und die Intuition, die aus ihm hervorwuchs, ist nicht etwa nur
ein weniger ausgebildeter Intellekt, wie man anzunehmen liebt,

176



sondern ein prinzipiell und wesentlich verschiedenes Erkenntnis-
mittel. Wo der Intellekt auf einem miihsamen Wege durch Ver-
arbeitung der Wahrnehmungen, Begrifisbildung, Schlussurteil und
schlieBlich Erregung des motorischen Apparates zu seinem Ziele
kommt, trifit der Instinkt in wunderbarer divinatorischer Sicherheit
das Richtige. Woher wei es eine bestimmte Wespenart, dass
sie die Raupe, in die sie ihre Eier legt, gerade an einer bestimm-
ten Stelle ihres Nervensystems stechen muss, um sie zu ldhmen,
ohne sie zu toten? Welche wunderbaren Erkenntnisse, und nicht
durch irgend eine intellektuelle Betédtigung gewonnen, treten uns
in einem Bienen- und Ameisenstaat entgegen! Eine Art Einssein
mit dem Leben selber, eine unmittelbare sympathische Verbunden-
heit und Einfithlung bringt dort eine viel tiefere und sicherere
Kenntnis und Beherrschung der Wirklichkeit zu stande, als sie
dem Intellekte mit seinen Begriffen moglich ist.

Treffen wir den Instinkt in hochster Ausbildung bei den In-
sekten, so ist er doch auch beim Menschen nicht ganz verkiimmert,
obschon sich dieser hauptsédchlich des Intellekts als Erkenntnis-
organs bedient. Der Intellekt bildet zwar beim Menschen gleich-
Sam den hellen Kern seines Bewusstseins; aber ihn umgibt wie
ein leuchtender Nebel die Sphire der Intuition, die als eine dem
Instinkt analoge Fihigkeit zu betrachten ist. Durch sie finden
wir ein unmittelbareres Verhéltnis zum Leben als durch den In-
tellekt, dem nur eine mittelbare Erkenntnis mglich ist. Wir konnen
das an zwei Stellen deutlich machen: Einmal am Verhalten des
gesunden Menschenverstandes, der gewisse Einsichten besitzt, die
dem Intellekte unzuginglich sind. ,Was kein Verstand der Ver-
stindigen sieht, das iibet in Einfalt ein kindlich Gemiit.“ Jenes
oft zitierte Wort Pascals, dem Boutroux letzthin eine besondere
Philosophische Untersuchung widmete: ,Le cceur a ses raisons que
la raison ne connait pas“, spricht die selbe Wahrheit aus. Dieser
gesunde Menschenverstand, den wir in diesem Falle einer Art
von ahnendem Gefiihl gleichsetzen diirfen, rechnet und denkt
nicht in Begriffen, sondern fiihlt sich in Menschen und Verhilt-
nisse ein und erfasst sie von innen, wo der Verstand an der
AuBenseite hingen bleibt. Leuchten nicht Sympathien und Anti-
Pathien oft tiefer in die seelische Wirklichkeit eines andern hinein,
als alles psychologische Denken es vermag?

177



Eine andere Stelle, wo wir die Intuition am Werke sehen,
ist die kiinstlerische Inspiration. Sie gewinnt eine Tiefe der Ein-
sicht in die Weltwirklichkeit, wie sie der Verstand niemals er-
reichen wird. Die Kkiinstlerische Intuition erzielt ihre Anschau-
lichkeit und ihre Erkenntnisse nicht durch Analyse; sie 10st einen
Gegenstand, den sie erfasst, nicht in die einzelnen Teile auf, um
sie dann wieder zu verbinden, wie der Verstand es tut, sondern
sie schaut die einzelnen Teile in ein Ganzes zusammen; sie er-
fasst die Wirklichkeit von innen. Sie versetzt sich ins Herz der
Dinge, fuhlt dort ihren Puls und ihr Leben und gewinnt dadurch
den Antrieb zur Gestaltung. Gibt ein , Faust“ nicht eine tiefere Er-
fassung des Lebens als alle Lehrbiicher der Anthropologie, Psycho-
logie und Ethik zusammen? Ist in der Matthduspassion von
J. S. Bach, in der Pieta von Michelangelo nicht ein unmittel-
bareres Verhdltnis zum religiosen Leben gewonnen als in den
Begriffen der Dogmatik? Natiirlich missen diese auch sein, wie
die Lehrbiicher der Psychologie; aber was diese uns geben, sind
mehr die Abfélle des Lebens, seine Erstarrungen, Uberreste und
Gewesenheiten — die welkenden Bldtter auf der Oberfliche eines
Teiches — und nicht mehr das quellende pulsierende Leben selbst.
Noch besser kann vielleicht an einer philosophischen Konzeption
das Walten der Intuition gezeigt werden. Denn so gut wie dem
Kunstwerk liegen auch den groBen philosophischen Systemen
schopferische Einfdlle, gliickliche Problemfunde und neue Frage-
stellungen zu Grunde. Nur dass sie auf's Ganze der Wirklichkeit
zielen und nicht auf das Einzelne wie das Kunstwerk. Diese
hellsichtigen Visionen und Problemstellungen, die eine neue
Seite des Weltproblems erschauen und erfiihlen, diese Konzep-
tionen — eigentliche Empfingnisse — setzen erst nachtrédglich
die Verstandesarbeit in Betrieb und werden dadurch zu be-
grifflichen Systemen ausgearbeitet. [hre Einzelresultate liegen
dann oft sehr weit ab von der gliicklichen Grundanschauung, die
eine neue richtige Erkenntnis im Flug erhaschte. Diese Konzep-
tionen aber sind das eigentlich Schopferische; Hohenvisionen,
zu denen wir immer wieder von den ausgearbeiteten Systemen
zuriickkehren, weil die Intuition in ihnen tiefere Blicke in die
Weltwirklichkeit getan hat als der Verstand, der dann logische
Ordnung hineinbrachte. Von manchem Geisteswerk darf man

178



sagen: Es war eine Intuition; die fiel unter die Rduber der Be-
griffe und logischen Formeln. Die iiberfielen sie und lieBen sie
liegen. Ich erinnere nur an den Gegensatz zwischen der genialen
Konzeption der Hegelschen Philosophie und ihrer Verzerrung
durch die begriffliche Arbeit.

Wir haben nun an einzelnen Beispielen eine Anschauung von
dem Walten der Intuition bekommen. Wir wollen noch kurz
versuchen, sie als Methode der Erkenntnis im Zusammenhang
zu betrachten und dem Intellekt gegeniiberzustellen. Ihr Objekt
ist das Leben, das Organische. Der Verstand ist auf das Geo-
metrische und Materielle eingestellt, er hat es mit Raum und Zahl
zu tun; ihm entwischt gerade das Wesentliche des Lebendigen.
Die Intuition aber ergreift es frischweg, in einer ,unendlichen
Reihe von Akten, die jeder von besonderer Art sind und allen
Graden des Seins entsprechen“. Die Analyse des Verstandes gibt
immer nur Relationen und kann nur in den Symbolen der Be-
griffe reden; die Intuition hebt den Schleier der Symbole und
Schaut das Absolute. Anstatt die bewegliche Wirklichkeit in unbe-
wegliche, feste Begriffe zu fiillen, ldsst sich die Intuition in ihr
Selbst nieder, schwimmt in ihr mit, folgt ihren unaufhorlich wech-
Selnden Richtungen und ergreift sie so durch eine Art von
Mitleben, durch Einfiihlung, durch Sympathie. lhr Wert und ihr
Ziel besteht darin, das Unmittelbare zu erleben, ,revivre I'immé-
diat“; der Verstand kann nur mittelbar, durch die Begriffe hin-
durch, zum Leben gelangen und auch dann erhélt er eine ver-
Zerrte Erkenntnis davon; denn er geometrisiert alles. Sein Ideal
und unablédssiges Bemiihen ist, die Weltwirklichkeit in eine Formel
Oder eine Zahl zu bannen, sie als Mechanismus zu deuten. Die
Intuition schaut sie als einen gewaltigen Organismus wie jenen
Weltenbaum Yggdrasil, in dem der Saft des Lebens aufsteigt und
r.astlos neues hervortreibt. Die Intuition macht die groBen gliick-
lichen Funde; sie gribt das Gold aus der Tiefe und reicht es dem
Verstande hinauf. Dieser miinzt und verarbeitet es, verderbt
}md filscht es gelegentlich durch seine Beimischungen. Ihr Ausdruck
ISt nicht der unbewegliche Begriff, sondern das lebendige Bild.
Wahrend der starre Begriff das Unterscheidende und Individuelle
Vl’_:_rwischt, wird gerade dieses von der Intuition mit ihren gleichsam
fliissigen und schmiegsamen Begriffen und Bildern erfasst, die

179



stets wieder neue, tiefere Seiten des Lebens darstellen. Wahrend
der Verstand durch sein dialektisches Verfahren immer wieder in
letzte und unlosbare Widerspriiche gerat, wie die Philosophien
Kants und Hegels zeigen, hebt die Intuition als eine Art Uber-
bewusstsein, ,supraconscience“, die Gegensitze des Denkens auf
und deutet sie als die verschiedenen Seiten der einen und immer
wieder sich wandelnden Wirklichkeit. Aber um sich also mitten in
das pulsierende Leben selber hineinzuversetzen durch Intuition,
bedarf es einer schmerzhaften Anstrengung, die ebenso selten ist
wie die Freiheit. Wir sind alle zu sehr praktisch interessiert, um
uns zu einer uninteressierten Betrachtungsweise aufzuschwingen.
Auch erhédlt man von der Wirklichkeit keine Intuition, kein intellek-
tuelles Mitfithlen mit dem, was sie im Innersten besitzt, ,wenn
man nicht ihr Zutrauen durch eine lange Kameradschaft mit ihren
nach auBen gerichteten Offenbarungen gewonnen und dann diese
in ihrer Besonderung wieder zusammengeschmolzen hat. So nur
wird die rohe Stofflichkeit der Tatsachen, die wir erkannt haben,
aufgehoben“. Der Intellekt fithrt zur positiven Wissenschaft; die
Intuition zur Metaphysik — und wir diirfen hinzufiigen: zur Kunst
und zur Religion. Beide sind notwendig: die Wissenschaft und
die Metaphysik. Nur darf jene nicht den Anspruch erheben, das
Leben selbst und die Wirklichkeit in ihrem Innersten zu fassen,
sondern muss sich bewusst sein, dass sie eine Ubersetzung
der Wirklichkeit in die Sprache der Symbole, der Begriffe ist.
Und die Metaphysik anderseits darf nicht nur eine Systematisierung
der einmal gewonnenen Erfahrung sein, oder etwa gar nur bloBe
Spekulation, sondern muss die Fiithlung mit dem lebendigen Wer-
den aller Wirklichkeit behalten und stets durch neue ,Peilungen*
in der Erfahrung zu erweitern und zu berichtigen versuchen.
Sonst geschidhe es, dass ,die Metaphysik unter der Wirklichkeit
einen tiefen Tunnel graben wiirde, und dass die Wissenschaft eine
zierliche Briicke iiber sie schliige, wahrend der bewegliche Fluss
des Geschehens zwischen diesen beiden Kunstwerken hindurch-
stromt, ohne sie zu beriihren“.

Welches ist nun das Weltbild, das Bergson durch die Intuition
gewinnt? AbschlieBendes dariiber ldsst sich allerdings noch nicht
sagen, da sich Bergson iiber die letzten und hochsten Ziele, iiber Kunst,
Ethik und Religion, noch nicht zusammenhédngend ausgesprochen hat.

180



DAS INTUITIVE WELTBILD

Die Intuition erfasst die gesamte Weltwirklichkeit als ein un-
endliches, schopferisches Werden. Damit stellt sich die Intuitions-
philosophie Bergsons allen Philosophien des reinen, dauernden
Seins, von Parmenides und Plato bis zu Spinoza, schroff gegen-
iber. Tief im Innersten verwandt fiihlt er sich dem alten, dunkeln
Heraklit, dessen Grundsatz: alles flieBt! der Tendenz von Berg-
sons Philosophie am ndchsten steht; sie hat keinen andern Zweck,
als dieses Werden zu begreifen oder vielmehr mitzuerleben.
Die Welt is¢ nicht und war nicht und wird nicht sein, sondern
sie wird. Sie ist in ihrem tiefsten Wesen nicht Materie und Zahl,
sondern schopferische Dauer, ,durée créatrice“, was allerdings
besser mit ,schopferisches Geschehen oder Werden“ zu iiber-
Setzen ist, da wir mit dem Begriff der Dauer allzu leicht den
Sinn des ruhenden Seins verbinden. Wo sich ein Starres, Ruhen-
des und sich Gleichbleibendes findet, da handelt es sich um eine
Erstarrung, um einen Abfall des Werdeprozesses, der auf dem
Wege der Entwicklung liegen geblieben ist. Durée créatrice ist
in Bergsons Philosophie ein Zentralbegriff, um den sich beinahe
alles gruppiert. Es ist der schopferische Lauf des Lebens in seiner
Entwicklung. Die Welt wird also, dhnlich wie bei Fechner, vom
Leben aus zu verstehen gesucht, nicht von der toten Materie aus,
wie der Intellekt es will. Sie ist ein gigantischer Organismus,
tberall vom Leben durchflossen, iiberall neues Leben schaffend,
und rastlos weiter wachsend. Mit dieser Auffassung wird Berg-
Sons Philosophie zu einer Entwicklungslehre.

Aber wie haben wir uns nun diese Entwicklung zu denken?
Zwei Auffassungen stehen sich gegeniiber: die mechanistische, die
Nach dem Vorbilde Darwins versucht, die Entwicklung kausal zu
erkldren, und die teleologische oder finale, wie sie etwa die Neola-
Marckisten und Neovitalisten vertreten, die in der Entwicklungsreihe
nicht nur zuriickliegende Ursachen, sondern erstrebte Zwecke und
Ziele als wirksam denken. Beide haben nach Bergson nur zum
Teil recht und damit im ganzen unrecht. Denn beide Auffassungen
bestimmen im Grunde die Entwicklung zum voraus, die mechani-
Stische von riickwérts und die teleologische von vorwirts. Sie
verkennen damit ihr schopferisches Wesen, das nicht in einen

181



solchen Rahmen hineingepresst werden kann. Beide Theorien
sind dem Verstande entflossen, der mit den Ursachen und Zwecken
sein Netz von Begriffen iiber die lebendige Wirklichkeit zu werfen
sucht. Die teleologische Auffassung, die oft der mechanistischen
als eine wertvollere und geistigere gegeniibergestellt wird, ist nur
die Umkehrung der andern und vernachléssigt ebenso wie sie die
Durée créatrice, die wirklich Neues hervorbringt. Keine der be-
stehenden Entwicklungstheorien findet so Gnade vor Bergsons
Augen, weder der reine Darwinismus, noch die Mutationslehre
von De Vries, noch die Orthogenesis Eimers, noch der Neola-
marckismus; am ehesten noch der neovitalistische Standpunkt,
wie ihn die Philosophie des Organischen von Driesch vertritt,
obschon dessen Entelechiebegriff Bergson schwerlich geniigen diirfte.
Er wirft im besondern der mechanistischen Theorie vor, dass sie
Ursachen mit auslosenden Bedingungen verwechselt. Er macht
das wie so oft an einem Bilde deutlich: Die Ursache eines los-
gehenden Schusses liegt nicht in dem Rucke des Driickers an der
Pistole, sondern in der aufgespeicherten explosiven Energie des
Pulvers. Der Driicker spielt nur die Rolle einer ausldsenden
Ursache, also einer Bedingung, die erfiillt werden muss, wenn die
effektive Ursache wirksam werden soll. In der Evolution créa-
trice macht Bergson das Analoge dieses Vorgangs an der biolo-
gischen Entwicklung des Auges iiberzeugend Klar.

Der teleologischen Entwicklungslehre halt Bergson im beson-
dern vor, dass sie apriorisch und unbelehrt durch die Erfahrung, der
Entwicklung einen vorausgesetzten Plan zuschreibt, dem die ver-
schiedenen Entwicklungsreihen entgegen konvergieren sollen.
Welchen Weg aber die Entwicklung geht, ist nicht zum voraus
apriorisch festzustellen, sondern erst durch das Werden. Auch
lehrt uns die Erfahrung, dass das Leben nicht konvergierend fort-
schreitet, sondern divergierend. Es faltet sich auseinander, es
differenziert sich in unendlichen Abstufungen. Es macht nirgends
einen Halt. Was so scheint, sind Sackgassen, die der eigentliche
Strom des Lebens weit hinter sich zuriickldsst als unvorteilhafte
Versuche. Das Leben ist daher durchaus dynamischer Natur
und nirgends als etwas Statisches zu behandeln. Es ist bestdndig
nur ,Modifikation, Storung, Verdanderung der Spannung oder der
Energie“ und nichts anderes. Was wir frither schon von der

182



Bewegung sagten, das selbe gilt von diesem lebendigen Werden.
So wie eine Bewegung nicht in Stationen verlduft, sondern in
einem einzigen Schwung, in einem Geschehen, so ist das Leben
kontinuierliche Schopfung, die in zahllosen Erschiitterungen ver-
laufend stets neuen und unvorhergesehenen Schopfungen ent-
gegeneilt.

Alles Werden geschieht in der Zeit. Aber das ist nicht die
Zeit des Mathematikers. Diese wird gemessen mit dem Raume,
wie wir friher gesehen haben. Zeiterscheinungen werden von der
Wissenschaft als Raumstrecken darzustellen gesucht. Zeit ist fiir
sie Zahl und Lédnge. Eine Folge von qualitativ verschiedenen
Zustdnden sucht sie als numerische Vielfaltigkeit, als eine Suk-
zession von Riaumen zu begreifen. Ebenso sucht der gewohnliche
Verstand die Zeit so wie den Raum als etwas Leeres, als ein
homogenes Milieu zu denken. Wenn der Raum, bildlich gesprochen,
vorgestellt wird wie ein Zimmer, in das die Dinge wie Mobel hin-
eingestellt werden, so konnte die Zeit dem Verstande erscheinen
wie eine lange gleichartige Schnur, auf der die Perlen der Ereignisse
aufgereiht werden. Dieser Zeitbegriff ist auBerordentlich praktisch,
wo es sich um materielle Verhdltnisse handelt, denn man kann
damit, mit dieser ,poussée d'immobilités“, rechnen und handeln.
Aber diese Zeit dauert nicht. Sie ist eine andere, als die wir er-
leben, die nicht Lange, sondern Geschehen ist, ein ruheloses
Wachsen und Werden, das wir erleben als eine Folge von quali-
tativ verschiedenen Zustdnden, eine bestdndige Bereicherung, eine
wirkliche Bewegung, die wie ein Lichtstrahl durch ein Spektrum
lauft und sich in unmerklichen Ubergdngen mit seinen Niiancen
farbt. Diese wirkliche erlebte Zeit ist unvergleichbar mit dem
Raume. Auch nicht in der Weise, dass man sie, wie Kant es ver-
suchte, als die Anschauung des innern Sinnes dem Raume als
Anschauung des duBern Sinnes gegeniiberstellt. Wie unvergleich-
bar ist doch die durchlaufene Raumstrecke zweier Uhrzeiger, eine
bloBe Liange, mit den seelischen Zustdnden, die sich in ununter-
brochener Folge durchdringen, gegenseitig auf einander abféirben
und eine ganze Skala von Intensititen durchlaufen! Die Unver-
gleichbarkeit mit dem Raume geht schon aus der Unumkehrbar-
keit der Zeit hervor. Bei einer Linie im Raume ist es gleich-
giiltig, in welcher Richtung sie durchmessen wird. Bei der Zeit

183



verlduft das Geschehen in einer ganz bestimmten und unumkehr-
baren Richtung als eine Folge von Phasen, von rhythmisch be-
wegten Zustdnden wie eine Melodie, die sich in einer Richtung
entfaltet, und umgekehrt allen Sinn verliert. Der Rhythmus dieses
Geschehens ist durchaus nicht gleichartig und unabénderlich (worauf
auch Einstein’s Relativitdatstheorie der Zeit, wenn auch von andern
Gesichtspunkten aus, hinweist), sondern wechselnd und verschieden
in verschiedenen Medien. Die Materie hat einen andern Rhythmus
als der Geist. In der geistigen Welt selber wieder sehen wir eine
unabsehbare Verschiedenheit von Rhythmen., Im Traum, in den
paar Sekunden eines Absturzes driangen sich Ereignisse zusammen,
die sonst Jahre beanspruchen. In Gegenwart eines lieben Menschen
hat die Zeit einen andern Schlag als zusammen mit einem
Langweiler.

Mit dieser Unterscheidung zwischen der Zeit als Linge, wie
sie der Verstand kennt, und der Zeit als schopferisches Werden,
wie sie die Intuition erlebt, hat Bergson wohl eine seiner wich-
tigsten und einleuchtendsten Entdeckungen gemacht. Sie schien in
der Luft zu liegen; denn auch andere gegenwirtige Philosophen,
wie zum Beispiel Husserl, wiesen unldngst auf die Zeit hin, die
nicht mit dem Chronometer zu messen ist, sondern nur als
lebendiges Werden, als schopferische Entwicklung zu erleben ist.

ZURICH ADOLF KELLER
(Schluss folgt)

s e THEATER UND KONZERT & &

ZURCHER SCHAUSPIEL. Pietiit-
voll ehrte das Ziircher Theater den
hundertsten Geburtstag Georg Biich-

Wirkungskreis als Dozent sich auftun
sah, sein junges Leben. Der Typhus
hat ihn weggerafft. Ein Denkstein

ners (17. Okt. 1813) mit einer Auf-
filhrung seines Revolutionsdramas
,Dantons Tod“. 1835 war das Stiick
entstanden, aus aufgeregter politi-
scher Zeitstimmung heraus, unter
dem Stachel der drohenden Verhaf-
tung und des fieberhaften Betreibens
der Flucht vor den Fangarmen der
erbarmungslosen Demagogenrieche-
rei. Im Februar 1837 beschloss Biich-
ner in Ziirich, wo er ein Asyl ge-
funden und einen wissenschaftlichen

184

auf dem Germaniahiigel bezeichnet
seine Ruhestdtte und ehrt sein Ge-
ddchtnis.

Dem Drama des 23jihrigen nach-
zurechnen, dass es kein vollendetes
Werk sei, konnen wir uns ersparen.
Misst man es an beriihmten Jugend-
dramen der Literatur, so fillt wohl
auf, dass die dichterische Begabung
Biichners sich mehr im Episodischen
als im groBen einheitlichen drama-
tischen Wurf offenbart. Die Figur



	Eine Philosophie des Lebens [Fortsetzung]

