Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 12 (1913)

Artikel: Parsifal

Autor: Mensendieck, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749629

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PARSIFAL

Wagner hat gehofft, durch seine Werke eine Regeneration
der Menschheit heraufzufiihren. Diirfen wir behaupten, dass wenig-
stens der Anfang dieser Wiedergeburt zu spiiren ist? Eine vor-
urteilsfreie Beurteilung der Wirkung der Wagnerschen Kunst muss
diese Frage bisher mit einem entschiedenen Nein beantworten.
Noch immer diirfte der Meister dieselbe Klage wie zu seinen
Lebzeiten erheben, dass sein Erfolg beim Publikum auf einem
Missverstidndnis beruhe. Denn das, was meist in Wagner gefunden
wird, ist nicht das, was er geben wollte. Man schwarmt fiir seine
Musik und ahnt oft nicht einmal, dass sie, losgeldst von der sie
begleitenden Sprache und mimischen Bewegung und dem durch
Wort, Ton und Gebdrde wiedergegebenen Gedanken, gerade das
Gegenteil von ihrem eigentlichen Zweck bewirkt, ndmlich Rausch
statt neuer Kraft. Das ist sehr zu beklagen. Wir verlieren da-
durch Werte, die wir gerade in unserer schnell lebenden Zeit fiir
die Erhaltung und Entwicklung des ,Herzensmenschen* in uns
nicht entbehren konnen. Es geht Manchem wie dem ,tumben“
Parsifal. Die Ritter singen von Glauben und Erlésung, Amfortas
klagt in hochster Not, der Gral leuchtet, aber er leuchtet nicht
fir ihn. Er sieht und hort und steht staunend da, aber es ist
ihm nicht ein eigenes, inneres Erlebnis, weil er nicht wei, was
das alles ihm bedeute. Darum wird der tumbe Parsifal hinaus-
gewiesen, und die Tore der Gralsburg schlagen hinter ihm zu.
Er hat die Gelegenheit, zu fithlen, was er soll und was auf ihn
wartet, versiumt. Und doch ist er gerade derjenige, der berufen
ist, den verlorenen heiligen Speer zuriickzugewinnen, das verratene
Heiligtum aus schuldbefleckten Handen zu befreien und damit
zugleich Kundry, der Unseligen, der Erloser zu werden, den sie
sucht von Welt zu Welt.

Parsifal und Kundry gehen durch eine schmerzliche, aber
notwendige Entwicklung. Sie suchen ihre Lebenserfilllung lange
Zeit dort, wo sie ihnen nie und nimmer zuteil werden kann. Sie
in einer Liebe, von der sie selbst fiihlt, dass sie ihr nicht gibt,
was sie eigentlich will. Er im Kampf gegen diese Liebe, weil er
nicht sieht, welch tiefe Sehnsucht in ihr zum Lichte dréangt und

743



welche Aufgabe ihn in ihr erwartet. Irrende sind beide, und
doch sind beide auf dem rechten Weg. In ihrem Begehren und
Widerstreben liegt auch schon ihr hoheres und bestes Wollen.

Die Dichtung Parsifal wurde von Wagner 1877 vollendet,
die Partitur 1882, aber schon etwa dreiBig Jahre vorher stieg in
ihm in einer entscheidenden Entwicklungsperiode seines Lebens
zum ersten Mal die Ahnung von der Bedeutung des Grals auf,
zu gleicher Zeit, als er den Ring des Nibelungen skizzierte. Das
ist sehr bemerkenswert. Glaubte er doch damals in der Be-
arbeitung der Nibelungensage seine optimistische Weltanschauung
zum Ausdruck zu bringen. Man begreift also nicht recht, was
neben dem Hort der Gral noch zu leisten haben sollte, wenn
man nicht annehmen will, Wagner habe damals schon gespiirt,
dass dieser vermeintliche Optimismus in Anlehnung an eine
Feuerbachsche hellenistische Gliickseligkeitslehre nicht den tiefsten
Ton seiner Seele schwingen lieB. Und so war es auch. Denn
einige Jahre spiter erfuhr Wagner durch die Bekanntschaft mit
Schopenhauers Schriften zu seinem eigenen Erstaunen, dass ihm
dessen Pessimismus, den er theoretisch immer noch ablehnen
wollte, durch seine poetischen Konzeptionen aus dem eigenen
Nibelungengedicht langst vertraut sei. Jetzt erst verstand er seinen
Wotan. Daher also die Ahnung, dass Siegfried und Hort nicht
der Weisheit letzter Schluss seien, dass ihnen vielmehr eine Seite
des Lebens noch fehle, und zwar diejenige, auf die Wagner letzten
Endes hinaus wollte: die Bedeutung der wirksamen, schaffenden
Personlichkeit. Was im Ring zur Darstellung gekommen war,
war ja gar nicht die Welt des wohlgeordneten, die Menschheit
begliickenden Kosmos, in dem Siegfried und Brunhilde nach
kurzen Leiden als ,Allvaters freie Genossen zu ewiger Wonne
vereint“ werden, wie es urspriinglich heiBen sollte, war vielmehr
die Welt des Wahns und des Begehrens, daher der stidndigen
Qual und Enttduschung, von der der Mensch sich befreien sollte
durch volligen Verzicht, durch Verneinung des Willens zum Leben,
um zur Ruhe zu kommen.

Das war Wagners Sehnsucht damals. Den fritheren opti-
mistischen Glauben konnte er trotz hOochster Anstrengung nicht
mehr aufrecht halten. Die bittersten Erfahrungen aller Art fiihrten
ihn unwiderstehlich zu einer andern Lebensansicht: nicht Minne,

144



sondern der Fluch der Lust durch den Ring, den die Unterir-
dischen geschmiedet, beherrscht die Welt. Zum zweiten Mal
taucht jetzt, aber deutlicher, die mit dem Gral verbundene Hoff-
nung auf. '

Die Komposition des Siegfried wurde bekanntlich zirka zwolf
Jahre unterbrochen; dort, wo Siegfried zum Walkiirenstein zieht,
um Briinhilde zu erwecken, musste Wagner lange Zeit die musi-
kalische Gestaltung der Dichtung aufgeben. Sie gelang ihm nicht.
Hier versagte sich ihm die Musik, die Sprache des Herzens. Die
herrliche Siegiried-Briinhilden Liebe, wie konnte sie zum Aus-
druck kommen in seiner Kunst, die nach seinen Worten die Er-
filllung des Verlangens ist, sich selbst in den Erscheinungen der
AuBenwelt wiederzufinden! Die leidenschaftliche Liebe ,des leuch-
tenden Tages“ war ihm nicht zu Teil geworden. Er konnte sie
also nicht ,wiederfinden“. Sie war nur eine heie Sehnsucht,
nie erfiillt, die Quelle aller Bitternis, und schien die bdse Zauberin
zu sein, die immer wieder zum Glauben an die triigende Er-
scheinungswelt verfiihrt. Nicht ein ,siegendes Licht“ wie Sieg-
fried war sich Wagner damals in ihr. Seine Liebe war ihm eine
diistere, verzehrende Glut, wenn auch hei begehrt als ,schonster
aller Traume“ Es war die des jetzt gedichteten und kompo-
nierten Tristan, der in verzweifeltem Liebesleiden auf dem Sterbe-
bette liegt. Und zu ihm sollte, so war es Wagners Absicht, der
nach dem Gral suchende Parsifal einkehren.

Wie der Gral zugleich mit dem Ring, so taucht also Parsifal
zugleich mit dem Tristan auf, als Ergénzung, als Hoherfiihrung
des Willens. ,Das Streben nach dem Gral vertritt das Ringen
nach dem Nibelungenhort lautet Wagners Erlauterung, und an
die Stelle des Liebestodes durch Begehren tritt die ErlGsung
durch Entsagung, einstweilen immer noch in der Bedeutung des
absoluten Lebensverzichts, worin Wagner durch die indische Phi-
losophie der buddhistischen Religion zeitweilig bestdrkt wurde,
wobei sein rastlos sich entwickelnder Geist aber nicht definitiv
stehen bleiben konnte. Die Wotanswelt, die statt Minne Gold
wihlt, statt Lebensinhalt Lebensgenuss, war in der Gotterdimme-
rung der Vernichtung preisgegeben, Briinhilde gibt den Ring, das
Symbol alles fluchbeladenen Sehnens zuriick, der Verzicht auf
die sinnliche Begehrlichkeit ist geleistet. Eine andere, bessere

145



Form des Entsagens gibt es nicht, die nun noch durch Parsifal
dargestellt werden miisste. Der Weg ist frei, nach Wagners Ab-
sicht, fiir ein neues Streben. Wonach? Wagners Seele kannte nur
ein Streben: nach Liebe! Was sie nicht sein soll, dies innere
Erlebnis war im Ring und im Tristan dargestellt: eigensiichtige
Triebbefriedigung. Sie stirbt den Liebestod. Ihre hdhere Be-
stimmung gibt Wagner in Harmonie mit dem eigenen Erleben in
den Meistersingern und zeigt dort, einige Jahre nach dem Tristan,
wie Hans Sachs es macht, dass er ,den Wahn fein lenken mag,
ein edles Werk zu tun“. Das war der Anfang zur Verneinung
der Verneinung im Parsifal.

Als Wagner nach fast zwolfjdhriger Pause die Komposition
des Siegfried in Triebschen wieder aufnahm und zu Ende fiihrte
und in der unvergleichlichen Musik der jubelnden Liebe Ausdruck
verlieh, da hatte er sie selbst kennen gelernt. Der Ring behilt
trotzdem seinen Charakter als Tragddie. ,Selig in Lust und Leid
ldsst die Liebe nur sein!* Diese Worte der Dichtung werden
nicht komponiert. Denn diese hohe Bestimmung kommt der
Minne in Wotans Welt nicht zu. Aber wer den mit dem Ring
verbundenen Fluch des Begehrens in sich nachempfinden kann
und entsagt, der findet im Gral den hdheren Sinn der Liebe. Was
in allem Irrtum als notwendiger Durchgang lingst geahnt war,
die Ergdnzung, Fortsetzung und Vollendung des Ringens nach
dem Hort durch den Gral, jetzt tritt es in die Erscheinung, nach-
dem es in wahrer Liebe zum eigenen Erlebnis geworden war,
und wird in seiner ganzen Entwicklung vom Anfang bis zum
schlieBlich siegreich errungenen Ziel als Weg des Menschen und
der Menschheit im Biihnenweihfestspiel Parsifal dargestellt, im
Werk des Siegers.

Drei zieht es zum Gral: Klingsor, Amfortas und Parsifal, die
selben drei sind Kundrys Schicksal, sind mit Kundry durch gegen-
seitige Schicksalsbestimmung verbunden. Dem Zauberer Klingsor
ist sie die Verfiihrerin, bei dem leidenden Amfortas die verzweifelte
Dienerin, bei dem erlosten Parsifal die liebende Gefdhrtin. Klingsor
wollte, trotz des siindhaften Wesens, das ihn ganz offenbar in
Gegensatz stellt zu den Rittern der Gralsburg, denen eine reinere
Lebensfiihrung schon zur bewussten Willenstendenz geworden ist,
ohne vorausgegangene innere Uberwindung sofort ,heilig werden,

746



einen Vollkommenheitszustand erreichen, in dem der Kampf mit
den widerstreitenden Trieben ohne weiteres aufgehoben ist. Er
entmannte sich selbst. Ein uralter Irrtum, der hier von Wagner
aus vertiefter Seelenerkenntnis verwandt wird, um zu zeigen, wie
ein Klingsor durch diese Vergewaltigung seines Wesens gerade in
das Gegenteil von dem getrieben wird, was er gehofft hatte. Er
hatte seiner Natur die gottgewollte Entwicklung und Bestimmung,
aus sich heraus iuber sich selbst hinauszuwachsen, abgeschnitten.
Von der Leitung durch den bewussten Willen getrennt, ging sie
nun ihre eigenen, ganz und gar sinnlichen Wege. Klingsor, der
ein Heiliger des Himmels zu werden beabsichtigte, wird zum ge-
fahrlichsten Feinde des Grals, zur Personifizierung der Verfithrung
zur fleischlichen Lust, der in seinem Zauberschloss ,selbst Heilige“
zum Opfer fallen.

Amfortas, der Konig der Gralsburg, zieht aus, ihn zu be-
kdmpfen. Auf dem Wege dahin wird er durch seine sinnliche
Begehrlichkeit verfiihrt, und wéhrend er in den Armen des schénen
Weibes liegt, stirmt Klingsor herbei. ,Ein Todesschrei!* — Der
Speer, das Symbol seiner hochsten und heiligsten Aufgabe, den
Gral zu hiiten, ward dem Amfortas entrissen und traf ihn mit
unheilbarer Wunde. Wie konnte das Amfortas geschehen? Er
ist doch Sohn und Nachfolger des Titurel, des Griinders der Grals-
burg und der heiligen Zeremonie, als Ausdruck des eigenen Willens,
die mit dem Symbol der Erlosung verbundene Uberwindung der
sinnlichen PersoOnlichkeit selbst zu iiben. Aber was in dieser Be-
deutung von Amfortas hitte angeeignet, gepflegt und entwickelt
werden konnen, wurde von ihm nur duBerlich als schone Pose
dargestellt, so dass es die inneren Triebe nicht mehr leitete. So
wird ihm gerade der heilige Speer zum Verderben; er empfingt
durch ihn die Wunde, die nie sich schlieBen will. Nun seufzt und
stohnt er unter dem heiligen Gut, das ihm anvertraut ist. Er fiihlt
sich zu seinem Amt verdammt, sieht in sich den schlimmsten
Siinder unter allen, weil er gerade dort versagte, wo allein ein
Sieg erfochten werden sollte. Er meinte nur einfach als gekrontes
Haupt der Gralsritterschaft zum Streit ausziehen zu konnen. Er
filhlite nicht, dass nicht Klingsor, sondern dass in ihm selbst etwas
zu iiberwinden sei. So stiirzt er sich in den Kampf mit dem
andern und unterliegt in der eigenen Seele. Zwar entsteht durch

147



diese Todeswunde in ihm die Ahnung der einzig moglichen Hei-
lung, ndmlich durch den reinen Tor, der durch Mitleid wissend
wurde, der die Erkenntnis von Gut und Bose nicht mit dem Ver-
lust der Unschuld erkauft hat, sondern in dem sie erwuchs durch
das Miterleben des Leidens der Menschheit. Aber mehr und mehr
entschwindet diese Hoffnung, denn ,das heiBe Siindenblut ent-
quillt ewig erneut aus des Sehnens Quelle“; mdchte der Tod ihm
Erlésung bringen von der nie endenden Qual.

War des Amfortas Sehnsucht nur auf das schone Weib ge-
richtet, hatte sie im Grunde nicht ein anderes Ziel? Warum fand
Amfortas es nicht?

Noch ein anderer Mensch der Gralsburg lebt in der groBen
Sehnsucht, scheinbar ohne Ziel: Kundry. In rastlosem Dienen
hat sie versucht, sich Ersatz zu schaffen fiir die unerfiillt geblie-
benen Wiinsche ihrer Seele. Aber das geniigt weder ihr noch
andern. Die sehen in ihr doch nur das unheimliche Zauberweib,
die Verfehmte, ein wildes Tier, und sich selbst ist sie nur die
zwecklos Schaffende, die nie und niemandem hilft, und bisweilen
von innerem Zwang fortgetrieben wird von der heiligen Stitte,
wenn der Hunger in ihr zu groB wird und zugleich mit der Sehn-
sucht der Glaube an den Erlosenden in ihr erwacht. Doch immer
wieder erlebt sie die gleiche, furchtbare Enttiduschung. Denn
keiner weil ja, wen sie sucht, wessen Bild sie treibt und lockt
aus schier unerreichbarer Ferne. Einst sah sie [hn! Auf seinem
Kreuzesweg, als er hinging sich zu opfern, damit der neue Mensch
erstehe und lebe. Da traf sie sein Blick und etwas sprang in
ihr auf, das sie tief erschauern lieB, eine erschiitternd groBe, selige
Ahnung ihrer hochsten Wesensbestimmung. Aber — sie lachte,
lachte bléd und hohnisch. Sie gab der neuen Hoffnung, die ihr
zum erstenmal einen Blick in eine hohere Welt Offnete, nicht Raum
in sich; auch in ihm sah sie nur einen Mann. — Und dann war
er voriibergegangen! — Nun sucht sie ihn von Welt zu Welt,
bisweilen meint sie ihn wiedergefunden zu haben, schon ruht sein
Blick auf ihr, und um ihn festzuhalten, drdngt sie sich an ihn
mit ihrer ganzen leidenschaftlichen Frauenliebe, mit all den an-
ziehenden Eigenschaften, die die Natur ihr gab, damit sie endlich
die Erfiillung ihrer tiefsten Sehnsucht finde — aber wieder sinkt
ihr ein Siinder in die Arme! So scheint ihr Sehnen ihr Fluch

748



zu sein; keiner gibt ihr, wonach sie so brennend verlangt, denn
»Schwach sind sie alle“; auch Amfortas konnte ihr nicht wider-
stehen, als ihre korperliche Schonheit ihn reizte. Nur der, der
ihr nicht gibt, was sie zu wiinschen scheint, konnte sie erldsen!

In diese Welt, in der der Wunsch ,heilig“ zu sein, zum bosen
Zauberer werden ladsst, in der aus der Liebe nie endende Qual
entsteht, die nach dem Tod als dem einzigen Erloser schreit, in
der das Sehnen nach ihm als Fluch gefiihlt wird, tritt Parsifal ein,
wild, ungebardig, ein reiner Tor, der ohne Wissen von Gut und
Bose ganz unwillkiirlich sich treiben ldsst, wohin der Reiz der
Welt ihn zieht, ganz ohne Verstdndnis fiir die Heiligkeit des Grals
und die Wunde des Amfortas; ganz naiv auch den Verfiilhrungen
der schonen Mdadchen gegeniiber, die ihn in Klingsors Garten
umschmeicheln. Dort ruft ihn Kundry. Sie lockt ihn, wie ihr
Wesen es ihr vorschreibt, nicht um ihn zu verfiilhren, sondern
um durch ihn zu bekommen, wonach sie sich sehnt, lockt ihn
mit allem, was den Mann zum Weibe zieht, mit zarter Liebe und
glihender Leidenschait, mit Verstdndnis fiir seine Schmerzen und
mit dem Glauben an den Helden und Erloser in ihm, der berufen
sei, sie, die Ungliickliche, endlich von langen, hoffnungslosen
Leiden zu befreien.

Bei alledem, je glithender sie wirbt und in ihm selbst die
Begier erweckt, brennt in Parsifal schlieBlich nur noch eins, ein
Schmerz des Korpers und der Seele: Amfortas’ Wunde. Er weiB
jetzt, was sie bedeutet, fiihlt in ihr die eine groBe Verfehlung der
Menschheit, den eigentlichen Wahn und Irrtum: ,In hdochsten
Heiles heiBer Sucht nach der Verdammnis Quell zu schmachten !“
Der Mensch will Liebe. Unwiderstehlich zieht sie ihn, sie treibt
ihn zum Hochsten und wird ihm zum Fluch. Um sich und ihr
die Liebe nicht zum Fluch werden zu ]assen stoBt Parsifal dle
Kundry von sich.

Eine gewaltige Entwicklung der Menschheit widerholt sich in
dieser Uberwindung der sinnlichen Wiinsche. Eine Erlosung vom
Egoismus, der in der Verbindung mit dem  Menschen nur sich
selbst fiihlt, nur das sieht, was der andre ihm sein soll. Da er jedoch
hinter den Liebeswiinschen der Kundry nur die sinnliche Begehr-
lichkeit, aber nicht hinter dieser das tiefere: ,Sehnen, Sehnen*
sieht, so ist die Abwehr der Kundry und die Verneinung der

749



sinnlichen Wiinsche nur die Vorbedingung der weiteren Entwick-
lung, die Hauptsache, die Wandlung der Wiinsche, der ,Torheit
in Sinn“ fehlt noch durchaus.

Darum steht Parsifal jetzt, trotz der groBen Tat der Uber-
windung, noch viel Leid bevor. Er wendet sich von Kundry und
dem Gral, nicht so wie Amfortas es tut, der den Gral, der immer
wieder den Willen zum Leben in ihm erweckt, nicht mehr sehen
will; Amfortas mochte endgiltig durch Verzicht auf den Gral den
Schluss des Lebens herbeifiihren, um mit dem Leben seine Qual
zu enden. Parsifal geht fort, in die Welt hinaus, die er glaubt
durch Kampf und Streit iiberwinden zu miissen, und findet dort:
,Des Irrens und der Leiden Pfade“. Lange, lange Zeit! — SchlieB-
lich kehrt er dahin zuriick, wohin ihn einst unwillkirlich die
Ahnung seiner Jugend gebracht, in's Gebiet des Gral. Dort er-
fahrt er, wie das ganze Heiligtum zerfiel, seit Amfortas seines
Amtes nicht mehr waltet und bricht in groBem Schmerz in die
Worte aus: ,Und ich, ich bin’s, der all dies Elend schuf!“* Der
Tor ist durch Mitleid wissend geworden, nicht nur in dem Sinne,
dass er der Menschheit Weh und Verfehlung im eigenen Busen
fiihlt, sondern jetzt in dem viel hoheren: Die Menschheit leidet
mit ihm in seiner eigenen und durch seine Schuld.

Er weiB, er war ,zur Rettung auserkoren“, er hitte schon
das erste Mal, als die Gottesklage um das verratene Heiligtum
an sein Ohr schlug, helfen konnen. Statt dessen stiirzte er hin
zu ,wilden Knabentaten*.

Diese erschiitternde Erkenntnis modchte ihn fast vernichten,
aber mit der vollstindigen Verurteilung seines bisherigen Wesens
ist er endlich frei geworden von selbstischen Wiinschen. Er will
nichts von sich fiir sich. Dieser Oberflachenwille ist gebrochen
und Offnet dem tieferen Willen den Weg zum Licht. Wieder tritt
Kundry zu ihm. Sie lockt ihn mit dienender Liebe, unter der er,
der ganz Ermattete, die Augen aufschldgt. Jetzt haben sich die
Beiden in dem gefunden, was bisher in allem Sehnen so verzerrt
zum Ausdruck kam. Und als durch die Taufe, das Symbol der
Wiedergeburt des innersten Menschen, aller Schuld Bekiimmernis
von ihm genommen ist, da kann er Kundry geben, was sie
braucht: Den Glauben an den Erloser.

750



Nun enthiillt sich ihm durch Gurnemanz das letzte Geheimnis
im Mysterium des Lebens: Fiir die wahre Liebe ist der Karfreitag
nicht ein Schmerzenstag, denn am Karfreitag wurde der Mensch-
heit durch den Opfertod Christi die Erlosung gebracht und zu-
gleich das Vorbild der Nachfolge vollendet: ,Wer sein Leben
verliert, der wird es gewinnen“; indem auf den der Welt der Er-
scheinungen zugewandten, begehrenden Willen als auf einen Irrtum
verzichtet wird, kommt der wahre Wille erst zur Entfaltung. Aus
dem Wahn entsteht das edlere Werk. Kundrys ,Sehnen“ ist doch
ihr bestes Teil gewesen. Es war ihr Fluch und wurde ihr Segen.
Denn damit lockte sie Parsifal zur Erkenntnis des Bosen und
des Guten, der nur begehrenden und der dienenden Liebe. Sie
gehort zu ihm durch das, was sie ihm geworden ist. Darum
geht Parsifal jetzt mit Kundry zur Gralsburg.

Parsifal ist des heiligsten Amtes wiirdig geworden, in er-
hobenen Hédnden fiir die Menschen das allerheiligste Symbol ihrer
Sehnsucht und ihrer Erléosung leuchten zu lassen. Er ist nicht
selbst der Erléser, sondern nur der ,erloste Mensch“, zu dem die
andern freudig aufblicken; denn er zeigt ihnen, wer die Erlosung
fiir sich gewinnt: Nicht ein Klingsor, der scheinbar in hehrstem
Bestreben die Natur vergewaltigt, nicht ein Amfortas, der in seinem
Sehnen nur die Siinde und Qual des Begehrens fiihlt, daher
endgiltig auf alles verzichten mochte. Beide sind in einem Irrtum,
der die Erlosung trotz des Karfreitags unmoglich macht. Parsifal
— und Jeder ist Parsifal, wenn er, oder vielmehr soweit er den
Klingsor und Amfortas in sich iberwindet — dringt allméhlich
durch den Irrtum zur Erkenntnis hindurch: wer in der Liebe der
gegenseitigen Bestimmung lebt, dem wird sie die Kraft zur Er-
fiilllung der hbchsten Aufgabe.

So sah Wagner am Schluss seines kiinstlerischen Schaffens,
aus dem Erleben der eigenen Entwicklung heraus, den Menschen.
Er brachte Licht in lange Dunkelheit: ,Erlosung dem Erloser!*

ZURICH OTTO MENSENDIECK

751



	Parsifal

