
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: Parsifal

Autor: Mensendieck, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PARSIFAL

Wagner hat gehofft, durch seine Werke eine Regeneration
der Menschheit heraufzuführen. Dürfen wir behaupten, dass wenigstens

der Anfang dieser Wiedergeburt zu spüren ist? Eine
vorurteilsfreie Beurteilung der Wirkung der Wagnerschen Kunst muss
diese Frage bisher mit einem entschiedenen Nein beantworten.
Noch immer dürfte der Meister dieselbe Klage wie zu seinen
Lebzeiten erheben, dass sein Erfolg beim Publikum auf einem
Missverständnis beruhe. Denn das, was meist in Wagner gefunden
wird, ist nicht das, was er geben wollte. Man schwärmt für seine
Musik und ahnt oft nicht einmal, dass sie, losgelöst von der sie

begleitenden Sprache und mimischen Bewegung und dem durch
Wort, Ton und Gebärde wiedergegebenen Gedanken, gerade das

Gegenteil von ihrem eigentlichen Zweck bewirkt, nämlich Rausch

statt neuer Kraft. Das ist sehr zu beklagen. Wir verlieren
dadurch Werte, die wir gerade in unserer schnell lebenden Zeit für
die Erhaltung und Entwicklung des „Herzensmenschen" in uns
nicht entbehren können. Es geht Manchem wie dem „tumben"
Parsifal. Die Ritter singen von Glauben und Erlösung, Amfortas
klagt in höchster Not, der Gral leuchtet, aber er leuchtet nicht
für ihn. Er sieht und hört und steht staunend da, aber es ist
ihm nicht ein eigenes, inneres Erlebnis, weil er nicht weiß, was
das alles ihm bedeute. Darum wird der tumbe Parsifal
hinausgewiesen, und die Tore der Gralsburg schlagen hinter ihm zu.
Er hat die Gelegenheit, zu fühlen, was er soll und was auf ihn

wartet, versäumt. Und doch ist er gerade derjenige, der berufen
ist, den verlorenen heiligen Speer zurückzugewinnen, das verratene
Heiligtum aus schuldbefleckten Händen zu befreien und damit

zugleich Kundry, der Unseligen, der Erlöser zu werden, den sie

sucht von Welt zu Welt.

Parsifal und Kundry gehen durch eine schmerzliche, aber

notwendige Entwicklung. Sie suchen ihre Lebenserfüllung lange
Zeit dort, wo sie ihnen nie und nimmer zuteil werden kann. Sie

in einer Liebe, von der sie selbst fühlt, dass sie ihr nicht gibt,
was sie eigentlich will. Er im Kampf gegen diese Liebe, weil er
nicht sieht, welch tiefe Sehnsucht in ihr zum Lichte drängt und

743



welche Aufgabe ihn in ihr erwartet. Irrende sind beide, und
doch sind beide auf dem rechten Weg. In ihrem Begehren und
Widerstreben liegt auch schon ihr höheres und bestes Wollen.

Die Dichtung Parsifal wurde von Wagner 1877 vollendet,
die Partitur 1882, aber schon etwa dreißig Jahre vorher stieg in
ihm in einer entscheidenden Entwicklungsperiode seines Lebens

zum ersten Mal die Ahnung von der Bedeutung des Grals auf,
zu gleicher Zeit, als er den Ring des Nibelungen skizzierte. Das
ist sehr bemerkenswert. Glaubte er doch damals in der
Bearbeitung der Nibelungensage seine optimistische Weltanschauung
zum Ausdruck zu bringen. Man begreift also nicht recht, was
neben dem Hort der Gral noch zu leisten haben sollte, wenn
man nicht annehmen will, Wagner habe damals schon gespürt,
dass dieser vermeintliche Optimismus in Anlehnung an eine
Feuerbachsche hellenistische Glückseligkeitslehre nicht den tiefsten
Ton seiner Seele schwingen ließ. Und so war es auch. Denn

einige Jahre später erfuhr Wagner durch die Bekanntschaft mit
Schopenhauers Schriften zu seinem eigenen Erstaunen, dass ihm
dessen Pessimismus, den er theoretisch immer noch ablehnen
wollte, durch seine poetischen Konzeptionen aus dem eigenen
Nibelungengedicht längst vertraut sei. Jetzt erst verstand er seinen
Wotan. Daher also die Ahnung, dass Siegfried und Hort nicht
der Weisheit letzter Schluss seien, dass ihnen vielmehr eine Seite
des Lebens noch fehle, und zwar diejenige, auf die Wagner letzten
Endes hinaus wollte: die Bedeutung der wirksamen, schaffenden
Persönlichkeit. Was im Ring zur Darstellung gekommen war,
war ja gar nicht die Welt des wohlgeordneten, die Menschheit
beglückenden Kosmos, in dem Siegfried und Brunhilde nach
kurzen Leiden als „Allvaters freie Genossen zu ewiger Wonne
vereint" werden, wie es ursprünglich heißen sollte, war vielmehr
die Welt des Wahns und des Begehrens, daher der ständigen
Qual und Enttäuschung, von der der Mensch sich befreien sollte
durch völligen Verzicht, durch Verneinung des Willens zum Leben,
um zur Ruhe zu kommen.

Das war Wagners Sehnsucht damals. Den früheren
optimistischen Glauben konnte er trotz höchster Anstrengung nicht
mehr aufrecht halten. Die bittersten Erfahrungen aller Art führten
ihn unwiderstehlich zu einer andern Lebensansicht: nicht Minne,

744



sondern der Fluch der Lust durch den Ring, den die Unterirdischen

geschmiedet, beherrscht die Welt. Zum zweiten Mal
taucht jetzt, aber deutlicher, die mit dem Gral verbundene Hoffnung

auf.
Die Komposition des Siegfried wurde bekanntlich zirka zwölf

Jahre unterbrochen; dort, wo Siegfried zum Walkürenstein zieht,
um Brünhilde zu erwecken, musste Wagner lange Zeit die
musikalische Gestaltung der Dichtung aufgeben. Sie gelang ihm nicht.
Hier versagte sich ihm die Musik, die Sprache des Herzens. Die
herrliche Siegfried-Brünhilden Liebe, wie konnte sie zum
Ausdruck kommen in seiner Kunst, die nach seinen Worten die
Erfüllung des Verlangens ist, sich selbst in den Erscheinungen der
Außenwelt wiederzufinden Die leidenschaftliche Liebe „des
leuchtenden Tages" war ihm nicht zu Teil geworden. Er konnte sie

also nicht „wiederfinden". Sie war nur eine heiße Sehnsucht,
nie erfüllt, die Quelle aller Bitternis, und schien die böse Zauberin
zu sein, die immer wieder zum Glauben an die trügende
Erscheinungswelt verführt. Nicht ein „siegendes Licht" wie Siegfried

war sich Wagner damals in ihr. Seine Liebe war ihm eine

düstere, verzehrende Glut, wenn auch heiß begehrt als „schönster
aller Träume" Es war die des jetzt gedichteten und komponierten

Tristan, der in verzweifeltem Liebesleiden auf dem Sterbebette

liegt. Und zu ihm sollte, so war es Wagners Absicht, der
nach dem Gral suchende Parsifal einkehren.

Wie der Gral zugleich mit dem Ring, so taucht also Parsifal

zugleich mit dem Tristan auf, als Ergänzung, als Höherführung
des Willens. „Das Streben nach dem Gral vertritt das Ringen
nach dem Nibelungenhort" lautet Wagners Erläuterung, und an
die Stelle des Liebestodes durch Begehren tritt die Erlösung
durch Entsagung, einstweilen immer noch in der Bedeutung des

absoluten Lebensverzichts, worin Wagner durch die indische
Philosophie der buddhistischen Religion zeitweilig bestärkt wurde,
wobei sein rastlos sich entwickelnder Geist aber nicht definitiv
stehen bleiben konnte. Die Wotanswelt, die statt Minne Gold
wählt, statt Lebensinhalt Lebensgenuss, war in der Götterdämmerung

der Vernichtung preisgegeben, Brünhilde gibt den Ring, das

Symbol alles fluchbeladenen Sehnens zurück, der Verzicht auf
die sinnliche Begehrlichkeit ist geleistet. Eine andere, bessere

745



Form des Entsagens gibt es nicht, die nun noch durch Parsifal
dargestellt werden müsste. Der Weg ist frei, nach Wagners
Absicht, für ein neues Streben. Wonach? Wagners Seele kannte nur
ein Streben: nach Liebe! Was sie nicht sein soll, dies innere
Erlebnis war im Ring und im Tristan dargestellt: eigensüchtige
Triebbefriedigung. Sie stirbt den Liebestod. Ihre höhere
Bestimmung gibt Wagner in Harmonie mit dem eigenen Erleben in
den Meistersingern und zeigt dort, einige Jahre nach dem Tristan,
wie Hans Sachs es macht, dass er „den Wahn fein lenken mag,
ein edles Werk zu tun". Das war der Anfang zur Verneinung
der Verneinung im Parsifal.

Als Wagner nach fast zwölfjähriger Pause die Komposition
des Siegfried in Triebschen wieder aufnahm und zu Ende führte
und in der unvergleichlichen Musik der jubelnden Liebe Ausdruck
verlieh, da hatte er sie selbst kennen gelernt. Der Ring behält
trotzdem seinen Charakter als Tragödie. „Selig in Lust und Leid
lässt die Liebe nur sein!" Diese Worte der Dichtung werden
nicht komponiert. Denn diese hohe Bestimmung kommt der
Minne in Wotans Welt nicht zu. Aber wer den mit dem Ring
verbundenen Fluch des Begehrens in sich nachempfinden kann
und entsagt, der findet im Gral den höheren Sinn der Liebe. Was
in allem Irrtum als notwendiger Durchgang längst geahnt war,
die Ergänzung, Fortsetzung und Vollendung des Ringens nach
dem Hort durch den Gral, jetzt tritt es in die Erscheinung, nachdem

es in wahrer Liebe zum eigenen Erlebnis geworden war,
und wird in seiner ganzen Entwicklung vom Anfang bis zum
schließlich siegreich errungenen Ziel als Weg des Menschen und
der Menschheit im Bühnenweihfestspiel Parsifal dargestellt, im
Werk des Siegers.

Drei zieht es zum Gral : Klingsor, Amfortas und Parsifal, die
selben drei sind Kundrys Schicksal, sind mit Kundry durch gegenseitige

Schicksalsbestimmung verbunden. Dem Zauberer Klingsor
ist sie die Verführerin, bei dem leidenden Amfortas die verzweifelte
Dienerin, bei dem erlösten Parsifal die liebende Gefährtin. Klingsor
wollte, trotz des sündhaften Wesens, das ihn ganz offenbar in

Gegensatz stellt zu den Rittern der Gralsburg, denen eine reinere

Lebensführung schon zur bewussten Willenstendenz geworden ist,
ohne vorausgegangene innere Überwindung sofort „heilig" werden,

746



einen Vollkommenheitszusland erreichen, in dem der Kampf mit
den widerstreitenden Trieben ohne weiteres aufgehoben ist. Er
entmannte sich selbst. Ein uralter Irrtum, der hier von Wagner
aus vertiefter Seelenerkenntnis verwandt wird, um zu zeigen, wie
ein Klingsor durch diese Vergewaltigung seines Wesens gerade in
das Gegenteil von dem getrieben wird, was er gehofft hatte. Er
hatte seiner Natur die gottgewollte Entwicklung und Bestimmung,
aus sich heraus über sich selbst hinauszuwachsen, abgeschnitten.
Von der Leitung durch den bewussten Willen getrennt, ging sie
nun ihre eigenen, ganz und gar sinnlichen Wege. Klingsor, der
ein Heiliger des Himmels zu werden beabsichtigte, wird zum
gefährlichsten Feinde des Grals, zur Personifizierung der Verführung
zur fleischlichen Lust, der in seinem Zauberschloss „selbst Heilige"
zum Opfer fallen.

Amfortas, der König der Gralsburg, zieht aus, ihn zu
bekämpfen. Auf dem Wege dahin wird er durch seine sinnliche
Begehrlichkeit verführt, und während er in den Armen des schönen
Weibes liegt, stürmt Klingsor herbei. „Ein Todesschrei!" — Der
Speer, das Symbol seiner höchsten und heiligsten Aufgabe, den
Gral zu hüten, ward dem Amfortas entrissen und traf ihn mit
unheilbarer Wunde. Wie konnte das Amfortas geschehen? Er
ist doch Sohn und Nachfolger des Titurel, des Gründers der Gralsburg

und der heiligen Zeremonie, als Ausdruck des eigenen Willens,
die mit dem Symbol der Erlösung verbundene Überwindung der
sinnlichen Persönlichkeit selbst zu üben. Aber was in dieser
Bedeutung von Amfortas hätte angeeignet, gepflegt und entwickelt
werden können, wurde von ihm nur äußerlich als schöne Pose

dargestellt, so dass es die inneren Triebe nicht mehr leitete. So
wird ihm gerade der heilige Speer zum Verderben; er empfängt
durch ihn die Wunde, die nie sich schließen will. Nun seufzt und
stöhnt er unter dem heiligen Gut, das ihm anvertraut ist. Er fühlt
sich zu seinem Amt verdammt, sieht in sich den schlimmsten
Sünder unter allen, weil er gerade dort versagte, wo allein ein

Sieg erfochten werden sollte. Er meinte nur einfach als gekröntes
Haupt der Gralsritterschaft zum Streit ausziehen zu können. Er
fühlte nicht, dass nicht Klingsor, sondern dass in ihm selbst etwas
zu überwinden sei. So stürzt er sich in den Kampf mit dem
andern und unterliegt in der eigenen Seele. Zwar entsteht durch

747



diese Todeswunde in ihm die Ahnung der einzig möglichen
Heilung, nämlich durch den reinen Tor, der durch Mitleid wissend
wurde, der die Erkenntnis von Gut und Böse nicht mit dem Verlust

der Unschuld erkauft hat, sondern in dem sie erwuchs durch
das Miterleben des Leidens der Menschheit. Aber mehr und mehr
entschwindet diese Hoffnung, denn „das heiße Sündenblut
entquillt ewig erneut aus des Sehnens Quelle"; möchte der Tod ihm
Erlösung bringen von der nie endenden Qual.

War des Amfortas Sehnsucht nur auf das schöne Weib
gerichtet, hatte sie im Grunde nicht ein anderes Ziel? Warum fand
Amfortas es nicht?

Noch ein anderer Mensch der Gralsburg lebt in der großen
Sehnsucht, scheinbar ohne Ziel: Kundry. In rastlosem Dienen
hat sie versucht, sich Ersatz zu schaffen für die unerfüllt gebliebenen

Wünsche ihrer Seele. Aber das genügt weder ihr noch
andern. Die sehen in ihr doch nur das unheimliche Zauberweib,
die Verfehmte, ein wildes Tier, und sich selbst ist sie nur die
zwecklos Schaffende, die nie und niemandem hilft, und bisweilen
von innerem Zwang fortgetrieben wird von der heiligen Stätte,
wenn der Hunger in ihr zu groß wird und zugleich mit der Sehnsucht

der Glaube an den Erlösenden in ihr erwacht. Doch immer
wieder erlebt sie die gleiche, furchtbare Enttäuschung. Denn
keiner weiß ja, wen sie sucht, wessen Bild sie treibt und lockt
aus schier unerreichbarer Ferne. Einst sah sie Ihn! Auf seinem

Kreuzesweg, als er hinging sich zu opfern, damit der neue Mensch
erstehe und lebe. Da traf sie sein Blick und etwas sprang in

ihr auf, das sie tief erschauern ließ, eine erschütternd große, selige
Ahnung ihrer höchsten Wesensbestimmung. Aber — sie lachte,
lachte blöd und höhnisch. Sie gab der neuen Hoffnung, die ihr
zum erstenmal einen Blick in eine höhere Welt öffnete, nicht Raum
in sich; auch in ihm sah sie nur einen Mann. — Und dann war
er vorübergegangen! — Nun sucht sie ihn von Welt zu Welt,
bisweilen meint sie ihn wiedergefunden zu haben, schon ruht sein
Blick auf ihr, und um ihn festzuhalten, drängt sie sich an ihn
mit ihrer ganzen leidenschaftlichen Frauenliebe, mit all den
anziehenden Eigenschaften, die die Natur ihr gab, damit sie endlich
die Erfüllung ihrer tiefsten Sehnsucht fände — aber wieder sinkt
ihr ein Sünder in die Arme! So scheint ihr Sehnen ihr Fluch

748



zu sein ; keiner gibt ihr, wonach sie so brennend verlangt, denn
„schwach sind sie alle" ; auch Amfortas konnte ihr nicht
widerstehen, als ihre körperliche Schönheit ihn reizte. Nur der, der
ihr nicht gibt, was sie zu wünschen scheint, könnte sie erlösen!

In diese Welt, in der der Wunsch „heilig" zu sein, zum bösen
Zauberer werden lässt, in der aus der Liebe nie endende Qual
entsteht, die nach dem Tod als dem einzigen Erlöser schreit, in
der das Sehnen nach ihm als Fluch gefühlt wird, tritt Parsifal ein,
wild, ungebärdig, ein reiner Tor, der ohne Wissen von Gut und
Böse ganz unwillkürlich sich treiben lässt, wohin der Reiz der
Welt ihn zieht, ganz ohne Verständnis für die Heiligkeit des Grals
und die Wunde des Amfortas; ganz naiv auch den Verführungen
der schönen Mädchen gegenüber, die ihn in Klingsors Garten
umschmeicheln. Dort ruft ihn Kundry. Sie lockt ihn, wie ihr
Wesen es ihr vorschreibt, nicht um ihn zu verführen, sondern
um durch ihn zu bekommen, wonach sie sich sehnt, lockt ihn
mit allem, was den Mann zum Weibe zieht, mit zarter Liebe und

glühender Leidenschaft, mit Verständnis für seine Schmerzen und
mit dem Glauben an den Helden und Erlöser in ihm, der berufen
sei, sie, die Unglückliche, endlich von langen, hoffnungslosen
Leiden zu befreien.

Bei alledem, je glühender sie wirbt und in ihm selbst die

Begier erweckt, brennt in Parsifal schließlich nur noch eins, ein
Schmerz des Körpers und der Seele: Amfortas' Wunde. Er weiß

jetzt, was sie bedeutet, fühlt in ihr die eine große Verfehlung der

Menschheit, den eigentlichen Wahn und Irrtum: „In höchsten
Heiles heißer Sucht nach der Verdammnis Quell zu schmachten!"
Der Mensch will Liebe. Unwiderstehlich zieht sie ihn, sie treibt
ihn zum Höchsten und wird ihm zum Fluch. Um sich und ihr
die Liebe nicht zum Fluch werden zu lassen, stößt Parsifal die

Kundry von sich.
Eine gewaltige Entwicklung der Menschheit widerholt sich ir>

dieser Überwindung der sinnlichen Wünsche. Eine Erlösung vom
Egoismus, der in der Verbindung mit dem Menschen nur sich

selbst fühlt, nur das sieht, was der andre ihm sein soll. Da er jedoch
hinter den Liebeswünschen der Kundry nur die sinnliche Begehrlichkeit,

aber nicht hinter dieser das tiefere: „Sehnen, Sehnen"
sieht, so ist die Abwehr der Kundry und die Verneinung der

74?



sinnlichen Wünsche nur die Vorbedingung der weiteren Entwicklung,

die Hauptsache, die Wandlung der Wünsche, der „Torheit
in Sinn" fehlt noch durchaus.

Darum steht Parsifal jetzt, trotz der großen Tat der
Überwindung, noch viel Leid bevor. Er wendet sich von Kundry und
dem Gral, nicht so wie Amfortas es tut, der den Gral, der immer
wieder den Willen zum Leben in ihm erweckt, nicht mehr sehen

will ; Amfortas möchte endgiltig durch Verzicht auf den Gral den

Schluss des Lebens herbeiführen, um mit dem Leben seine Qual
zu enden. Parsifal geht fort, in die Welt hinaus, die er glaubt
durch Kampf und Streit überwinden zu müssen, und findet dort:
„Des Irrens und der Leiden Pfade". Lange, lange Zeit! — Schließlich

kehrt er dahin zurück, wohin ihn einst unwillkürlich die

Ahnung seiner Jugend gebracht, in's Gebiet des Gral. Dort
erfährt er, wie das ganze Heiligtum zerfiel, seit Amfortas seines

Amtes nicht mehr waltet und bricht in großem Schmerz in die
Worte aus: „Und ich, ich bin's, der all dies Elend schuf!" Der
Tor ist durch Mitleid wissend geworden, nicht nur in dem Sinne,
dass er der Menschheit Weh und Verfehlung im eigenen Busen

fühlt, sondern jetzt in dem viel höheren: Die Menschheit leidet
mit ihm in seiner eigenen und durch seine Schuld.

Er weiß, er war „zur Rettung auserkoren", er hätte schon
das erste Mal, als die Gottesklage um das verratene Heiligtum
an sein Ohr schlug, helfen können. Statt dessen stürzte er hin
zu „wilden Knabentaten".

Diese erschütternde Erkenntnis möchte ihn fast vernichten,
aber mit der vollständigen Verurteilung seines bisherigen Wesens
ist er endlich frei geworden von selbstischen Wünschen. Er will
nichts von sich für sich. Dieser Oberflächenwille ist gebrochen
und öffnet dem tieferen Willen den Weg zum Licht. Wieder tritt
Kundry zu ihm. Sie lockt ihn mit dienender Liebe, unter der er,
der ganz Ermattete, die Augen aufschlägt. Jetzt haben sich die
Beiden in dem gefunden, was bisher in allem Sehnen so verzerrt
zum Ausdruck kam. Und als durch die Taufe, das Symbol der

Wiedergeburt des innersten Menschen, aller Schuld Bekümmernis
von ihm genommen ist, da kann er Kundry geben, was sie

braucht: Den Glauben an den Erlöser.

750



Nun enthüllt sich ihm durch Gurnemanz das letzte Geheimnis
im Mysterium des Lebens: Für die wahre Liebe ist der Karfreitag
nicht ein Schmerzenstag, denn am Karfreitag wurde der Menschheit

durch den Opfertod Christi die Erlösung gebracht und
zugleich das Vorbild der Nachfolge vollendet: „Wer sein Leben

verliert, der wird es gewinnen"; indem auf den der Welt der

Erscheinungen zugewandten, begehrenden Willen als auf einen Irrtum
verzichtet wird, kommt der wahre Wille erst zur Entfaltung. Aus
dem Wahn entsteht das edlere Werk. Kundrys „Sehnen" ist doch
ihr bestes Teil gewesen. Es war ihr Fluch und wurde ihr Segen.
Denn damit lockte sie Parsifal zur Erkenntnis des Bösen und
des Guten, der nur begehrenden und der dienenden Liebe. Sie

gehört zu ihm durch das, was sie ihm geworden ist. Darum
geht Parsifal jetzt mit Kundry zur Gralsburg.

Parsifal ist des heiligsten Amtes würdig geworden, in
erhobenen Händen für die Menschen das allerheiligste Symbol ihrer
Sehnsucht und ihrer Erlösung leuchten zu lassen. Er ist nicht
selbst der Erlöser, sondern nur der „erlöste Mensch", zu dem die
andern freudig aufblicken; denn er zeigt ihnen, wer die Erlösung
für sich gewinnt: Nicht ein Klingsor, der scheinbar in hehrstem
Bestreben die Natur vergewaltigt, nicht ein Amfortas, der in seinem
Sehnen nur die Sünde und Qual des Begehrens fühlt, daher

endgiltig auf alles verzichten möchte. Beide sind in einem Irrtum,
der die Erlösung trotz des Karfreitags unmöglich macht. Parsifal

— und Jeder ist Parsifal, wenn er, oder vielmehr soweit er den

Klingsor und Amfortas in sich überwindet — dringt allmählich
durch den Irrtum zur Erkenntnis hindurch: wer in der Liebe der
gegenseitigen Bestimmung lebt, dem wird sie die Kraft zur
Erfüllung der höchsten Aufgabe.

So sah Wagner am Schluss seines künstlerischen Schaffens,

aus dem Erleben der eigenen Entwicklung heraus, den Menschen.
Er brachte Licht in lange Dunkelheit: „Erlösung dem Erlöser!"

ZÜRICH OTTO MENSENDIECK

751


	Parsifal

