Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 12 (1913)

Artikel: Die Nachstenliebe

Autor: Ernst, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE NACHSTENLIEBE

EIN ERDACHTES GESPRACH VON PAUL ERNST

*

Sapricius, ein Praetor. Secundus, ein jiingerer Beamter des Sapricius.
Zeit der Christenverfolgungen.

Sapricius (nervos-hypochondrisch): Junge Leute konnen so
etwas noch nicht beurteilen; sie horen das Wort, aber kennen
nicht die Sache, welche mit dem Wort gemeint ist.

Secundus: Wie? Wenn die Christen von Naichstenliebe
sprechen, so meinen sie etwas anderes wie Liebe? Habe ich
nicht selber gesehen, wie sie diese Nachstenliebe ausiiben —

Sapricius: Du hast Handlungen gesehen, welche als Liebes-
handlungen gedeutet werden k6nnen und auch wirklich gedeutet
werden. Aber das scheint mir wenig zu beweisen; denn die
Deutungen, die wir den Ursachen unserer Handlungen zu Teil
werden lassen, oder wenn du lieber willst, unsere Motive, konnen
ia doch ein Selbstbetrug sein.

Secundus: Ich sah nirgends so forschende Psychologen wie
bei den Christen.

Sapricius: Ein schlimmes Zeichen fiir die Richtigkeit ihrer
Deutungen. Man psychologisiert erst dann, wenn man Sich im
Unrecht fiihlt.

Secundus: Und du selbst —

Sapricius: Vielleicht aus demselben Grunde. Ich habe als
Beamter die Pilicht, die Christen zu Opfern fiir die anerkannten
Gotter zu veranlassen; das Gesetz ist gegeben in der Annahme,
dass es zwar eines jeden Sache sei, ob er an die betreffenden
Gotter glauben will oder nicht, aber dass der offizielle Kult notig
fir den Bestand der Gesellschaft ist. Vielleicht habe ich gedacht,
dass dieser Grund doch nicht der richtige sein kann, denn die
Juden, welche doch den anerkannten Géttern auch nicht opfern
wollen und ihren Judengott gleichfalls fiir den einzigen Gott halten,
ldsst man in Ruhe. Ich bin zwar Beamter, habe das Gesetz nicht
gemacht, und bin nur verpflichtet, es auszufiihren; aber vielleicht

591



habe ich doch Gewissenszweifel gehabt und deshalb psychologi-
siert: weshalb ist eigentlich ein solches Gesetz erlassen?

Secundus: Ach, und du meinst, die Christen sind Heuchler,
ihre Néchstenliebe ist nur eine fromme Verstellung, und deshalb
hasst man sie?

Sapricius: Deine Psychologie ist schlecht, mein Freund. Fiir
eine Heuchelei geht man nicht in den Tod — Heuchelei ist
auBerdem sehr selten.

Secundus: Aber was dann?

Sapricius: Hast du nicht gedacht, dass die Nachstenliebe fiir
den Menschen doch eigentlich unmdéglich ist? Wenigstens fir
den Menschen, wie wir ihn kennen —

Secundus (verlegen): Ach —

Sapricius: Ich glaube ja nicht gerade, dass sie von vielen
Christen wirklich ausgeubt wird, aber sicher wird sie es von
einigen, und jedenfalls ist sie eine Forderung an alle.

Secundus: Also du gibst selbst zu —

Sapricius: Aber wie ist es denn maoglich, dass sie von eini-
gen geiibt, von allen verlangt wird? Was ist das fiir eine Religion,
in der das moglich ist? Hier liegt der Haken. Ein jeder Mensch
muss sich selber behaupten, das ist das Natiirliche, anders kann
kein Lebewesen existieren. Der letzte Tagelohner kann nur da-
durch leben, dass fiir ihn er selber das Wichtigste auf der ganzen
Erde ist. Den Nichsten mit seinen Interessen muss ich erdulden,
denn er hat die Macht, die Duldung zu erzwingen; ich kann
freundlich und giitig gegen ihn sein, wenn meine Umstdnde ge-
niigend gut sind, dass ich ihm von meinem Reichtum abgeben
kann, ohne mich selber allzusehr zu schéddigen; ich gewinne dann
sogar einen Klienten, habe auch selber ein befriedigendes Gefiihl,
weil ich meine Macht gezeigt habe. Aber wie kann ich ihn lieben
wie mich selber? Wie kann ich ihm den linken Backen bieten,
wenn er mir einen Streich auf den rechten gibt, ihm auch noch
den Mantel lassen, wenn er mir den Rock nimmt? Ich negiere
ja die Bedingungen meiner Existenz.

Secundus: Meiner dulleren Existenz.

Sapricius: Meiner dulleren Existenz? Du sprichst das Wort
aus, vielleicht hast du es gar nicht selber verstanden, junger Mann.

592



Ja, die Bedingungen meiner duBeren Existenz. Denn der Christ
glaubt in seinem Wahnwitz noch an eine metaphysische Existenz;
die ist ihm allein wichtig. Ich rede hier nicht von den Mythen,
welche unter diesen Leuten umgehen: von Auferstehung des Leibes,
jingstem Gericht, ewigem Leben und dhnlichem; nur von dem,
was diesen Mythen zu Grunde liegt: von dem Glauben an eine
metaphysische Existenz und an ein Leben in Gott. Muss ein
solcher Glaube nicht jeden andern Menschen erbittern, zu ihrem
Todfeind machen?

Secundus: Wie? Kann dir nicht gleichgiiltig sein, was
andere glauben?

Sapricius: Es kann mir alles gleichgiiltig sein, was sie glau-
ben, auBer diesem Einen. Denn mit diesem Einem negieren sie
ja meine eigene Existenz.

Secundus: Aber wenn du nur an eine duBere Existenz glaubst,
was kann dir das ausmachen, wenn Andere noch an eine andere
glauben ?

Sapricius: Weil meine duBere Existenz, die ich allein habe,
denn ich glaube nur an sie allein, dann eben wertlos wird.

Secundus: Weil Andere sie fir wertlos halten?

Sapricius: Alle Dinge haben ja ihren Wert nur dadurch,
dass die Anderen an ihren Wert glauben. Was nutzt dir Geld
unter Wilden, Ruhm unter Ignoranten, Gesundheit unter Kranken,
Weisheit unter Narren?

Secundus: Aber du lebst doch nicht unter Christen, sondern
der Christen sind nur wenige, und unter diesen sind die, welche
es ernst meinen, wiederum wenige.

Sapricius: Es geniigt, wenn Einer sagt: was du hast, ist
wertlos.

Secundus: Dann miisstest du ja die Ansicht des Einen fiir
richtig halten; in diesem Fall aber ware doch die Folge, dass du
selber Christ wiirdest?

Sapricius (im Ton des Vorgesetzten): Wir haben nun lange
genug geplaudert, gehe an deine Arbeit.

Secundus (geht).

Sapricius (fiir sich): Er ist ein Christ, ich sehe es. (ihn zuriick-
rufend): Du hast die beiden letzten Jahre den offentlichen Opfern
zum Numen des Kaisers nicht beigewohnt.

593



Secundus: Ich — meine Gesundheit — ich war in &rztlicher
Behandlung — es ist so zugig auf dem Opferplatz — das drztliche
Zeugnis muss bei den Akten sein.

Sapricius: Ich habe es gesehen. Natiirlich musst du das
Opfer nachtraglich verrichten.

Secundus: Es ist ja nur eine Zeremonie —

Sapricius: Ich weiBl, aber es ist eine besondere Verfiigung
gekommen, weil zu viele heimliche Christen unter allerlei Vor-
wanden das Opfer unterlassen haben.

Secundus: Und wann befiehlst du?

Sapricius: Der Priester ist jetzt drauBlen, wir konnen gleich
gehen.

Secundus: Man soll Gott mehr gehorchen wie den Menschen.
Ich bin ein Christ.

Sapricius: Die Folgen sind dir bekannt?

Secundus: Ich bin rOmischer Birger; man kann mich zum
Tode verurteilen, wenn schon mir das Gesetz gegen die Christen
nicht rechtmdBig ergangen zu sein scheint, aber man kann mich
wenigstens nicht foltern.

Sapricius: Du bist im Irrtum. Man nimmt an, dass die
Personen, welche nicht opfern wollen, nicht ganz zurechnungs-
fahig sind und durch koperliche Schmerzen zur Besinnung ge-
bracht werden kdonnen. (Er klingelt; zwei Wachen treten auf.) Secundus
ist ins Untersuchungsgefdngnis abzufiihren. (Die Wachen wollen mit
Secundus abgehen; Sapricius ruft nochmals): Secundus.

Secundus: Was befiehlst du?

Sapricius: Ich bin doch dein Nachster, Secundus. Liebst du
deinen Néachsten?

Secundus: Mein Herr hat am Kreuz gesagt: Gott, vergib
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.

Sapricius (nach einer Pause): Weiit du noch nicht, was eure
Liebe ist? Sie ist Verachtung. Und wunderst du dich noch,
wenn alle Menschen euch hassen? Ich kann meinem Morder
vergeben, aber ich kann nicht dem Mann vergeben, der mich
verachtet.

Secundus: Deine Hénde zittern, Sapricius, meine Hénde
sind ruhig.

594



Sapricius;: Fiirchtest du nicht Folter und Tod?

Secundus: Ich firchte sie, aber schon du, Sapricius, wiirdest
deine Furcht bezwingen konnen, aus bloBer Eitelkeit, damit die
Leute nicht deine Furcht sehen; wie viel mehr werde ich sie be-
zwingen konnen, der ich diese Eitelkeit auch habe und auBerdem
noch weiB, dass dieses duBere Leben ja bedeutungslos ist gegen-
tiber dem anderen Leben.

Sapricius: ]a, vielleicht ist bei deinen Ansichten weniger Mut
notig wie bei meinen.

Secundus: Ich glaube auch.

Sapricius: Aber wie kannst du mich denn dann verachten?

Secundus: Ich habe mir dein Wort von der Verachtung iiber-
legt. Du bist im Irrtum, Sapricius. Ich achte dich nicht weniger
wie mich selbst; aber wir Christen denken, der Mensch, wie er
sich selber erscheint, mit seinen Wiinschen, Leidenschaften, Hoff-
nungen und Angsten ist nicht so wichtig wie ihr denkt; er ist ein
Wesen, welches kommt und weiB nicht woher, geht und weil
nicht wohin, und dabei immer denkt, dass es Zwecke und Ziele
hat; diese Zwecke und Ziele liegen alle in dem Raum ,weil} nicht®
beschlossen, sind also unwichtig; wichtig ist nur das Woher und
das Wohin, das aber ist Gott. Aus dieser Gleichgiiltigkeit gegen
das in dem Raum ,weiB nicht* Beschlossene ergibt sich natur-
gemaB unsere Nédchstenliebe, ergibt sich auch unsere Furchtlosigkeit.

Sapricius: Du liebst also deinen Nachsten wie dich selbst,
weil dein duBeres Leben dir eben so gleichgiiltig ist wie das seine?
Du verachtest nicht die anderen Menschen?

Secundus (lichelnd): Du sagtest vorhin von den Juden, welche
gleichfalls euern Gottern nicht opfern; die Juden aber sind es
doch, welche alle Andersgldubigen verachten, weil sie sich im Be-
sitz eines besonderen Gutes wdhnen; dennoch verfolgt ihr die
nicht, sondern findet sie nur lacherlich; es muss also den Christen-
verfolgungen, so weit sie nicht politische Griinde haben, doch
etwas anderes zugrunde liegen wie deine geglaubte Verachtung.

Sapricius (klingelt; sein Stellvertreter erscheint; zu dem Stellvertreter):
Ich iibergebe dir hiermit meine Geschiite, bis der Kaiser etwas
weiteres verordnet. (Zu den Wachen): Fiihrt mich mit in das Unter-
suchungsgefdngnis, ich bin gleichfalls ein Christ.

ooo
395



	Die Nächstenliebe

