
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: Die Nächstenliebe

Autor: Ernst, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE NÄCHSTENLIEBE
EIN ERDACHTES GESPRÄCH VON PAUL ERNST

*

Sapricius, ein Praetor. Secundus, ein jüngerer Beamter des Sapricius.
Zeit der Christenverfolgungen.

Sapricius (nervös-hypochondrisch) : Junge Leute können so
etwas noch nicht beurteilen ; sie hören das Wort, aber kennen
nicht die Sache, welche mit dem Wort gemeint ist.

Secundus: Wie? Wenn die Christen von Nächstenliebe
sprechen, so meinen sie etwas anderes wie Liebe? Habe ich
nicht selber gesehen, wie sie diese Nächstenliebe ausüben —

Sapricius: Du hast Handlungen gesehen, welche als
Liebeshandlungen gedeutet werden können und auch wirklich gedeutet
werden. Aber das scheint mir wenig zu beweisen; denn die

Deutungen, die wir den Ursachen unserer Handlungen zu Teil
werden lassen, oder wenn du lieber willst, unsere Motive, können
ja doch ein Selbstbetrug sein.

Secundus: Ich sah nirgends so forschende Psychologen wie
bei den Christen.

Sapricius: Ein schlimmes Zeichen für die Richtigkeit ihrer
Deutungen. Man psychologisiert erst dann, wenn man sich im
Unrecht fühlt.

Secundus: Und du selbst —
Sapricius: Vielleicht aus demselben Grunde. Ich habe als

Beamter die Pflicht, die Christen zu Opfern für die anerkannten
Götter zu veranlassen; das Gesetz ist gegeben in der Annahme,
dass es zwar eines jeden Sache sei, ob er an die betreffenden
Götter glauben will oder nicht, aber dass der offizielle Kult nötig
für den Bestand der Gesellschaft ist. Vielleicht habe ich gedacht,
dass dieser Grund doch nicht der richtige sein kann, denn die

Juden, welche doch den anerkannten Göttern auch nicht opfern
wollen und ihren Judengott gleichfalls für den einzigen Gott halten,
lässt man in Ruhe. Ich bin zwar Beamter, habe das Gesetz nicht
gemacht, und bin nur verpflichtet, es auszuführen; aber vielleicht

591



habe ich doch Gewissenszweifel gehabt und deshalb psychologi-
siert: weshalb ist eigentlich ein solches Gesetz erlassen?

Secundus: Ach, und du meinst, die Christen sind Heuchler,
ihre Nächstenliebe ist nur eine fromme Verstellung, und deshalb
hasst man sie?

Sapricius: Deine Psychologie ist schlecht, mein Freund. Für
eine Heuchelei geht man nicht in den Tod — Heuchelei ist
außerdem sehr selten.

Secundus-. Aber was dann?

Sapricius: Hast du nicht gedacht, dass die Nächstenliebe für
den Menschen doch eigentlich unmöglich ist? Wenigstens für
den Menschen, wie wir ihn kennen —

Secundus (verlegen): Ach —
Sapricius: Ich glaube ja nicht gerade, dass sie von vielen

Christen wirklich ausgeübt wird, aber sicher wird sie es von
einigen, und jedenfalls ist sie eine Forderung an alle.

Secundus: Also du gibst selbst zu —
Sapricius: Aber wie ist es denn möglich, dass sie von einigen

geübt, von allen verlangt wird? Was ist das für eine Religion,
in der das möglich ist? Hier liegt der Haken. Ein jeder Mensch

muss sich selber behaupten, das ist das Natürliche, anders kann
kein Lebewesen existieren. Der letzte Tagelöhner kann nur
dadurch leben, dass für ihn er selber das Wichtigste auf der ganzen
Erde ist. Den Nächsten mit seinen Interessen muss ich erdulden,
denn er hat die Macht, die Duldung zu erzwingen; ich kann
freundlich und gütig gegen ihn sein, wenn meine Umstände
genügend gut sind, dass ich ihm von meinem Reichtum abgeben
kann, ohne mich selber allzusehr zu schädigen; ich gewinne dann

sogar einen Klienten, habe auch selber ein befriedigendes Gefühl,
weil ich meine Macht gezeigt habe. Aber wie kann ich ihn lieben
wie mich selber? Wie kann ich ihm den linken Backen bieten,
wenn er mir einen Streich auf den rechten gibt, ihm auch noch
den Mantel lassen, wenn er mir den Rock nimmt? Ich negiere
ja die Bedingungen meiner Existenz.

Secundus: Meiner äußeren Existenz.

Sapricius: Meiner äußeren Existenz? Du sprichst das Wort
aus, vielleicht hast du es gar nicht selber verstanden, junger Mann.

592



Ja, die Bedingungen meiner äußeren Existenz. Denn der Christ
glaubt in seinem Wahnwitz noch an eine metaphysische Existenz;
die ist ihm allein wichtig. Ich rede hier nicht von den Mythen,
welche unter diesen Leuten umgehen : von Auferstehung des Leibes,

jüngstem Gericht, ewigem Leben und ähnlichem; nur von dem,
was diesen Mythen zu Grunde liegt: von dem Glauben an eine

metaphysische Existenz und an ein Leben in Gott. Muss ein
solcher Glaube nicht jeden andern Menschen erbittern, zu ihrem
Todfeind machen?

Secundus: Wie? Kann dir nicht gleichgültig sein, was
andere glauben?

Sapricius: Es kann mir alles gleichgültig sein, was sie glauben,

außer diesem Einen. Denn mit diesem Einem negieren sie

ja meine eigene Existenz.
Secundus: Aber wenn du nur an eine äußere Existenz glaubst,

was kann dir das ausmachen, wenn Andere noch an eine andere

glauben
Sapricius: Weil meine äußere Existenz, die ich allein habe,

denn ich glaube nur an sie allein, dann eben wertlos wird.
Secundus: Weil Andere sie für wertlos halten?
Sapricius: Alle Dinge haben ja ihren Wert nur dadurch,

dass die Anderen an ihren Wert glauben. Was nutzt dir Geld

unter Wilden, Ruhm unter Ignoranten, Gesundheit unter Kranken,
Weisheit unter Narren?

Secundus: Aber du lebst doch nicht unter Christen, sondern
der Christen sind nur wenige, und unter diesen sind die, welche
es ernst meinen, wiederum wenige.

Sapricius: Es genügt, wenn Einer sagt: was du hast, ist
wertlos.

Secundus: Dann müsstest du ja die Ansicht des Einen für
richtig halten; in diesem Fall aber wäre doch die Folge, dass du
selber Christ würdest?

Sapricius (im Ton des Vorgesetzten): Wir haben nun lange
genug geplaudert, gehe an deine Arbeit.

Secundus (geht).

Sapricius (für sich): Er ist ein Christ, ich sehe es. (ihn
zurückrufend): Du hast die beiden letzten Jahre den öffentlichen Opfern
zum Numen des Kaisers nicht beigewohnt.

593



Secundus: Ich — meine Gesundheit — ich war in ärztlicher
Behandlung —es ist so zugig auf dem Opferplatz — das ärztliche
Zeugnis muss bei den Akten sein.

Sapricius: Ich habe es gesehen. Natürlich musst du das

Opfer nachträglich verrichten.
Secundus: Es ist ja nur eine Zeremonie —
Sapricius: Ich weiß, aber es ist eine besondere Verfügung

gekommen, weil zu viele heimliche Christen unter allerlei
Vorwänden das Opfer unterlassen haben.

Secundus: Und wann befiehlst du?
Sapricius: Der Priester ist jetzt draußen, wir können gleich

gehen.
Secundus: Man soll Gott mehr gehorchen wie den Menschen.

Ich bin ein Christ.

Sapricius: Die Folgen sind dir bekannt?
Secundus: Ich bin römischer Bürger; man kann mich zum

Tode verurteilen, wenn schon mir das Gesetz gegen die Christen
nicht rechtmäßig ergangen zu sein scheint, aber man kann mich
wenigstens nicht foltern.

Sapricius: Du bist im Irrtum. Man nimmt an, dass die

Personen, welche nicht opfern wollen, nicht ganz zurechnungsfähig

sind und durch köperliche Schmerzen zur Besinnung
gebracht werden können. (Er klingelt; zwei Wachen treten auf.) Secundus
ist ins Untersuchungsgefängnis abzuführen. (Die Wachen wollen mit

Secundus abgehen; Sapricius ruft nochmals): Secundus.

Secundus: Was befiehlst du?

Sapricius: Ich bin doch dein Nächster, Secundus. Liebst du
deinen Nächsten?

Secundus: Mein Herr hat am Kreuz gesagt: Gott, vergib
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.

Sapricius (nach einer Pause): Weißt du noch nicht, was eure
Liebe ist? Sie ist Verachtung. Und wunderst du dich noch,
wenn alle Menschen euch hassen? Ich kann meinem Mörder
vergeben, aber ich kann nicht dem Mann vergeben, der mich
verachtet.

Secundus: Deine Hände zittern, Sapricius, meine Hände
sind ruhig.

594



Sapricius: Fürchtest du nicht Folter und Tod?
Secundus: Ich fürchte sie, aber schon du, Sapricius, würdest

deine Furcht bezwingen können, aus bloßer Eitelkeit, damit die
Leute nicht deine Furcht sehen ; wie viel mehr werde ich sie

bezwingen können, der ich diese Eitelkeit auch habe und außerdem
noch weiß, dass dieses äußere Leben ja bedeutungslos ist gegenüber

dem anderen Leben.

Sapricius: Ja, vielleicht ist bei deinen Ansichten weniger Mut
nötig wie bei meinen.

Secundus: Ich glaube auch.

Sapricius: Aber wie kannst du mich denn dann verachten?
Secundus: Ich habe mir dein Wort von der Verachtung überlegt.

Du bist im Irrtum, Sapricius. Ich achte dich nicht weniger
wie mich selbst; aber wir Christen denken, der Mensch, wie er
sich selber erscheint, mit seinen Wünschen, Leidenschaften,
Hoffnungen und Ängsten ist nicht so wichtig wie ihr denkt; er ist ein
Wesen, welches kommt und weiß nicht woher, geht und weiß
nicht wohin, und dabei immer denkt, dass es Zwecke und Ziele
hat; diese Zwecke und Ziele liegen alle in dem Raum „weiß nicht"
beschlossen, sind also unwichtig; wichtig ist nur das Woher und
das Wohin, das aber ist Gott. Aus dieser Gleichgültigkeit gegen
das in dem Raum „weiß nicht" Beschlossene ergibt sich
naturgemäß unsere Nächstenliebe, ergibt sich auch unsere Furchtlosigkeit.

Sapricius: Du liebst also deinen Nächsten wie dich selbst,
weil dein äußeres Leben dir eben so gleichgültig ist wie das seine?
Du verachtest nicht die anderen Menschen?

Secundus (lächelnd): Du sagtest vorhin von den Juden, welche
gleichfalls euern Göttern nicht opfern; die Juden aber sind es

doch, welche alle Andersgläubigen verachten, weil sie sich im
Besitz eines besonderen Gutes wähnen; dennoch verfolgt ihr die
nicht, sondern findet sie nur lächerlich; es muss also den
Christenverfolgungen, so weit sie nicht politische Gründe haben, doch
etwas anderes zugrunde liegen wie deine geglaubte Verachtung.

Sapricius (klingelt ; sein Stellvertreter erscheint; zu dem Stellvertreter) :

Ich übergebe dir hiermit meine Geschäfte, bis der Kaiser etwas
weiteres verordnet. (Zu den Wachen):Führt mich mit in das

Untersuchungsgefängnis, ich bin gleichfalls ein Christ.

595


	Die Nächstenliebe

