Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 12 (1913)

Artikel: Die Urspriinge der Poesie [Schluss]
Autor: Singer, S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-764000

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE URSPRUNGE DER POESIE

(Schluss)

Erst durch die Indische Altertumskunde von Lassen, deren
erster Band 1844 erschien, kam dieses hohe Alter des Rigveda
zum allgemeinen Bewusstsein, und Miillenhoff, der noch 1845
in ‘seinen ,Méarchen, Sagen, etc., aus Schleswig-Holstein“ nur
schiichtern die niederdeutschen Balladen mit den Homerischen
Hymnen verglichen hatte, wies nun 1847 in seinem fiir unsere
moderne Auffassung grundlegenden Universitdtsprogramm De an-
tiquissima poesia chorica auf diese dlteste Urkunde hin. Anti-
quissimum enim omnium poesis genus haud dubie illud est,
quod choricum dicitur, eine QGattung, die die elementa et initia
der epischen, lyrischen und dramatischen Dichtkunst in sich be-
griffe, aus der diese bei den Indern, Griechen und Germanen
quasi e communi radice efflorescerent. Er verweist dann auf den
germanischen Ausdruck leich als Bezeichnung fiir diese &lteste
Dichtgattung und sieht als ihren d&ltesten Stoff den Mythus an,
der nicht durch einzelne Sdanger besungen, sondern an den Festen
der Gotter in Liedern gefeiert wurde, die zugleich cantata et acta
sunt. Vor dem vierten oder fiinften Jahrhundert habe es keine
eigentlich epische Poesie gegeben, das Zeugnis iiber Arminius
wird weggedeutet. Die Art der chorischen Betétigung ist dreifach:
pompa, saltatio et ludus, von denen die pompa die idlteste und
einfachste gewesen sei. Aus diesem feierlichen Schreiten erklart
er dann spater in seiner Schrift De carmine Wessofontano im
Jahre 1861 den Viervierteltakt der indogermanischen Metrik, im
selben Jahre, als Westphal im neunten Bande der Kuhnschen
Zeitschrift dieselbe auf andern Grundlagen rekonstruieren wollte.
Indem Miillenhoff in der religibsen Lyrik das élteste Erzeugnis
menschlicher Dichtkunst zu finden glaubte, ist er auf groBen Um-
wegen zu der alten Lowthschen Theorie des achtzehnten Jahr-
hunderts zuriickgekehrt. Richtig fasst Scherer?!) in seiner Ge-
ddchtnisrede auf Miillenhoff den Inhalt von dessen beiden ge-
nannten Schriften dahin zusammen,

) Kleine Schriften zur altdeutschen Philologie. Berlin 1893. S. 140.

485



. . . dass die dlteste germanische Poesie im Wesentlichen strophischer
Chorgesang gewesen sei und die Keime der epischen, der lyrischen und
der dramatischen Dichtung unentwickelt, aber entwicklungsfdhig in sich
enthalten habe. Er zeigte, wie hieraus eine gemischte Form, Prosa mit ein-
gefiigten Versen und zuletzt das Epos mit fortlaufenden, nicht strophisch
gegliederten Langzeilen hervorging.

Die groBte Verbreitung und eine direkte Wirkung auf die
Entwicklung der Kunst haben nun diese Theorien durch einen
germanistisch immer stark interessierten groBen Kiinstler, Richard
Wagner, gefunden. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass er die
Miillenhofischen Aufsdtze gekannt hat. Bereits in einigen, wohl
dem Jahre 1849 zuzuschreibenden Aufzeichnungen?) schreibt er:

Das natiirliche Kunstwerk wuchs aus dem Tanze und der Musik ver-
moge der Sprache bis zum Drama ... Nach der Trennung der Kiinste
kommen wir schlieBlich zu dem Resultat, dass zum Beispiel ein Literat
ein Schauspiel schreibt und iiber den Schauspieler disponiert wie iliber ein
Werkzeug, wie der Bildhauer iiber den Ton und Stein . .. Jedes will alles
fir sich allein. 1. Die menschliche Kunst: Tanz, Musik, Dichtkunst, ihre
Untrennbarkeit. Wachstum der einen aus der andern, dennoch Gleichzeitig-
keit, Gleichdenkbarkeit aller, am frithesten vereint in der Lyrik: am ver-
stidndlichsten im Drama . .. Hilfsmittel des Dramas: Architektur (Deko-
ration), Bildhauerei, Malerei . . . Trennung der Kunstelemente, egoistische
Entwicklung derselben ... Die Musik auf der Grenzscheide zwischen
Tanz und Sprache, Empfindung und Gedanke: sie vermittelt beide in der
antiken Lyrik, wo das Lied, das gesungene Wort zugleich den Tanz be-
feuerte und MaB gab. Tanz und Lied, Rhythmus und Melodie: so steht sie
verbindend und zugleich abhdngig zwischen den duBersten Fahigkeiten des
Menschen, der sinnlichen Empfindung und dem geistigen Denken. Das Meer
trennt und verbindet: so die Musik.

Jede Einzelkunst kann heute nichts Neues mehr erfinden, und zwar
nicht nur die bildende Kunst allein, sondern die Tanzkunst, Instrumental-
kunst und Dichtkunst nicht minder. Nun haben sie alle ihre hochste Fihig-
keit entwickelt, um im Gesamtkunstwerk, im Drama, stets neu wieder er-
finden zu kénnen.

Dieses Gesamtkunstwerk Wagners steht in einem gewissen,
losen Zusammenhang mit dem, was den Romantikern als eine
Art Ideal vorschwebte?). Man mag dabei schon an das Gesell-
schaftsspiel in den Wahlverwandtschaften erinnern, in dem Luciane
mit Musikbegleitung tanzend auftritt, wahrend zugleich der Archi-
tekt ein Grabmal zeichnen muss, ein Spiel, das Morike in seinem
Nolten nachgeahmt hat, es ausdriicklich als ein Spiel bezeichnend,

Y Sdmtliche Schriften und Dichtungen. XII, 263. 271.

) Glockner, Studien zur romantischen Psychologie der Musik. Miin-
chen 1909. S. 26.

486



das ,drei verschiedene Kiinste auf sinnreiche Weise in Verbindung
brachte“.

1850 trat Wagner mit seinen Gedanken im Kunstwerk der
Zukunft') zum erstenmal an die Offentlichkeit:

Jene drei kiinstlerischen Hauptfihigkeiten (als Leibes-, Gefiihls- und
Verstandesmensch) haben sich zum dreieinigen Ausdrucke menschlicher
Kunst unmittelbar und von selbst ausgebildet, und zwar im urspriinglichen,
urentstandenen Kunstwerke der Lyrik, sowie in dessen spiterer, bewusst-
voller, hochster Vollendung, dem Drama. Tanzkunst, Tonkunst und Dicht-
kunst heiBen die urgebornen Schwestern, die wir sogleich da ihren Reigen
schlingen sehen, wo die Bedingungen fiir die Erscheinungen der Kunst
tiberhaupt entstanden waren. Sie sind ihrem Wesen nach untrennbar ohne
Auflosung des Reigens der Kunst; denn in diesem Reigen, der die Bewegung
der Kunst selbst ist, sind sie durch schéne Neigung und Liebe sinnlich und
geistig so wundervoll fest und lebenbedingend in einander verschlungen,
dass jede einzelne, aus dem Reigen losgeldst, leben- und bewegungslos nur
ein kiinstlich angehauchtes, erborgtes Leben noch fortfiihren kann, nicht
wie im Dreiverein selige Gesetze gebend, sondern zwangvolle Regeln fiir
mechanische Bewegung empfangend.

Durch den Rhythmus wird der Tanz erst zur Kunst.

Durch dieses aufrichtigste, gegenseitige Durchdringen, Erzeugen und
Ergdnzen aus sich selbst und durch einander der einzelnen Kiinste . . . wird
das einige Kunstwerk der Lyrik geboren . .. Im Drama, der vollendetsten
Gestalt der Lyrik, entfaltet jede der einzelnen Kiinste ihre hochste Fihigkeit.

Auch das wirkliche Volksepos war keineswegs eine etwa nur rezitierte
Dichtung: die Gesidnge des Homeros ... die Bruchstiicke der verloren
gegangenen Nibelungenlieder. Ehe diese epischen Gesdnge zum Gegen-
stande solcher literarischen Sorge geworden waren, hatten sie aber in dem
Volke, durch Stimme und Gebidrde unterstiitzt, als leiblich dargestellte
Kunstwerke gebliiht, gleichsam wie verdichtete, gefestigte, lyrische Gesangs-
tdnze, mit vorherrschendem Verweilen bei der Schilderung der Handlung
und der Wiederholung heldenhafter Dialoge. Diese episch-lyrischen Dar-
stellungen bilden das unverkennbare Mittelglied zwischen der elgenthch
dltesten Lyrik und der Tragodie, den normalen Ubergangspunkt von jener
zu dieser.

1851 kommt Wagner in seinem Werke iiber Oper und
Drama wieder auf die gleichen Probleme zu sprechen und wieder
1860 in seinem Briefe iiber Zukunftsmusik?). Am schonsten
und eindringlichsten sind die Ausfiihrungen an letzter Stelle, wo
er auch seinen Begriff der ,unendlichen Melodie“ darlegt, die er
nicht mit dem alten Rezitativ identifiziert wissen will. Aber das
Wesentliche ist schon in jenen beiden ersten Schriften gesagt.

) a. a. O. I, 617, 73, 75, 103 f.
%) a. a. O. 1lI, 236. VII, 106, 126, 128 ff.

487



Mit Wagner will ich diesen Uberblick iiber die Geschichte
des Problems schlieBen. Einzelforschungen haben ja seither viel
verdndert, aber die Prinzipien sind durch Miillenhoff und Wagner
festgelegt worden. Es ist fiir mich die Moglichkeit vorhanden, den
heutigen Stand der Wissenschaft, allerdings in meiner individu-
ellen Auffassung, klarzulegen.

* *
*

Des Aristoteles Poetik hat einseitig nur Epos und Drama
ins Auge gefasst. Der groBe Philosoph erwdhnt wohl die lyri-
schen Dichtungsarten, kennt aber keinen gemeinsamen Namen
fur sie und beriicksichtigt sie nicht in der Definition. Auf die
Versuche von Batteux und Nachfolgern, auch die Lyrik unter das
Joch seiner Begriffsbestimmung zu beugen, bin ich oben zu reden
gekommen. Sie mussten naturgemdB misslingen. Das Richtige
hat, wie erwdhnt, schon Gottsched gesehen. Wir kénnen Epos
und Drama als mimetische Poesie zusammenfassen und dieser
innerhalb der Dichtkunst die Lyrik entgegenstellen. Ja, wollten
wir die Scheidung in begriffsstrenger, unwirklicher Weise vollziehen,
so miissten wir von zwei verschiedenen Kiinsten sprechen: denn
als mimetische schlieBt sich die episch-dramatische den bildenden
Kinsten an, wéhrend die Lyrik zu dem entgegengesetzten Pole
unter den Kiinsten, der Musik, strebt. Die bildenden Kiinste sind
ihrer Natur nach naturnachahmend, visiondr, traumhaft, apollinisch,
die Musik gefiihlbefreiend und anregend, nicht darstellend, stofflos,
rauschgeboren, dionysisch. Die Poesie liegt mitten inne zwischen
beiden Extremen und nimmt teil an beiden. Sie sinds natirlich
in der wirklichen Ausfiihrung nicht so wie in der schematisierenden
Definition. Ohne dionysische Selbstbefreiung der Personlichkeit
bleibt das Produkt der bildenden Kunst ein Wachsfigurenkabinet,
ja es gibt Zeiten, in denen dieses dionysische Element auch von
bildenden Kiinstlern einseitig betont wird, und ich erinnere mich
selbst an das kithne Wort eines bedeutenden Malers: ,Was hat
die Kunst mit der Natur zu tun?“ Ja, man hat mit Recht darauf
hingewiesen, dass neben oder sogar vor diesem einfach natur-
nachahmenden Streben sich ein anderes naturiiberwindendes geltend
mache, das die iibermdchtig eindringende, gefiirchtete Naturgegen-
standlichkeit dem Menschen zu unterwerfen sucht in Ornamen-

488



tierung und Stilisierung?!). Jedenfalls hat man mit Recht darauf
hingewiesen, dass es sich in diesen Féllen nicht immer und nicht
durchaus um ein geringeres Kunstkénnen, sondern vielfach um
ein anders gerichtetes Kunstwollen handelt?). Nicht immer und
nicht durchaus: nur in dieser Einschrankung werden wir allerdings
den Satz gelten lassen. Denn iiber beiden, dem Wollen und dem
Konnen, steht doch das Miissen, und wie der Mensch auf ein
solches Kunstmiissen reagiert, wird doch von seiner innerlichen
Konstitution wie von seiner Fahigkeit, ihr Ausdruck zu verleihen,
abhangen. Seit Goethe uns den Begriff der Befreiung durch die
Kunst geldufig gemacht hat, sehen wir darin die Wohltat aller
Kunst: die von auBen auf uns iibermichtig eindringende Natur,
wie die von innen unser Herz zu sprengen drohenden Gefiihle
werden durch sie iiberwunden, die duBern Geschehnisse durch
bildnerische oder episch-dramatische Nachahmung, die innern
durch Aussprechen der Gefiihle. Sie konnen in Worten und Tonen,
sie konnen auch durch Gebirden, vielleicht auch durch Zeichnung
uberwunden werden; denn als soiche in Zeichnung konkreszierte
Ausdrucksbewegungen miissen wir jenes Ornament auffassen, das
nicht in letzter Linie auf Naturnachahmung zuriickgeht. Dass
aber auch die Naturnachahmung diese befreiende Wirkung hat,
das ist das Dionysische in aller bildenden Kunst, das ist das
Lyrische, was, wie Jean Paul richtig gesehen hat, in aller Poesie
steckt. Und dass wir heute diesen lyrischen Bestandteil besonders
unserm Werturteil zugrunde legen, das ist ein Ausfluss der in
unserer Zeit auch auf andern Gebieten immer steigenden Person-
lichkeitsbewertung ®).

Man pilegt gerade in letzter Zeit auch von apollinischer und
dionysischer Musik zu sprechen. Unter der ersten versteht man
eine Musik von geschlossenen Formen und symmetrischem Auf-
bau, die dem Ornament und damit der bildenden Kunst nidher
zu stehen scheint. Keine groBe Rolle spielt die eigentlich mime-
tische, die Programmusik. Die Musik aus der Nachahmung der
Vogelstimmen herzuleiten, haben wir lange aufgegeben. Hingegen

) Worringer, Abstraktion und Einfiihlung. 3. Auflage. Miinchen 1911.

) Worringer, Formprobleme der Gothik. Miinchen 1911.

8) H. Gomperz, Uber Persinlichkeitsbewertung. Archiv fiir systemat.
Philosophie XV, 543 ff,

489



liegt in jeder Instrumentalmusik etwas Mimetisches; denn mag
sie auch gleich alt sein wie die Vokalmusik?!), die menschliche
Stimme in ihren gefiihlsbetonten AuBerungen ist doch élter als
beide. Natiirlich aber ist dieses Moment unserem Bewusstsein
schon lange entschwunden.

Ganz anders, sobald sich die Musik mit dem Wort verbindet
und dadurch fassbaren, gedanklich bestimmten Inhalt bekommt.
Jede Lyrik, sobald sie sich iiber die Jean Paulschen kleinsten
Gedichte von Ausrufungszeichen und Gedankenstrich erhebt, ist
stofflicher, mimetischer als die reine Musik. Und von dieser kaum
merklichen Beimischung mimetischen Elements bis zur deutlichen
Einverleibung des gefiihlsanregenden Geschehnisses in epischer
Erzdhlung oder dramatischer Aktion konnen unendlich viele Stufen
durchlaufen werden. Ja, das éalteste Drama ist nichts anderes
als Chorlyrik mit Tanz und Aktion verbunden. Einseitig ist es,
mit Millenhoff und Wagner alle Chorlyrik auf den Tanz und die
»heilige Handlung* zuriickzufiihren, ebenso wie mit Scherer im
erotischen Tanz®) oder mit den neuesten Psychoanalytikern in
yunausgelebten sexuellen Impulsen“?) die Keimzelle aller Poesie
erblicken zu wollen. Die lyrisch anregenden Momente auch der
Urzeit sind mannigfaltig wie das Leben. Auch hat Miillenhoff
ausdriicklicher als Wagner pompa, saltatio und ludus, Marsch,
Tanz und Spiel unterschieden, wiahrend dieser allzu einseitig, wenn
er im Menuett und Scherzo der Symphonie ihren Urkeim sehen
will*), seinen Blick auf den Tanz gerichtet hdlt®). Vor allem ist
die pompa, der Marsch, als gleichberechtigt zu betrachten, und
dazu hat Biicher®) mit Recht noch das Arbeitslied gestellt, mag
er auch seinerseits iibertreiben, wenn er in diesem den Ursprung
aller Dichtkunst zu finden meint.

Epischer Inhalt ist schon fiir die &lteste Chorlyrik zuzugeben,
weniger fiir die einsame Lyrik, die naturgemiB selten bezeugt,

1) G. Adler, Der Stil in der Musik. 1. Leipzig 1911. S. 57.

%) Poetik. Berlin 1888. S. 10, 86.

8) H. Sperber, Uber den sexuellen Ursprung der Sprache. Imago I.
4 a. a. 0. VII, 126.

5 G. Adler, a. a. O. 167.

) Arbeit und Rhythmus. 4. Aufl. Leipzig 1909.

490



doch von Burdach?!) mit Recht fiir die alteste Zeit angenommen
wird, epische Mimesis der Taten der Gotter und Helden, Ver-
storbener und Lebender, in Preis-, Spott-, Hochzeits- und Toten-
liedern, neben rein gefiihlsméaBigen Ergiissen der Freude und der
Trauer, der Liebe und des Hasses. Solche Balladen im eigentlichen
Sinne des Wortes werden wohl noch heute auf den Farper und
anderwirts getanzt. Ob wir aber hierin einen Uberrest der alten
Chorlyrik zu erblicken haben, nicht vielmehr eine Neuschopfung,
das ist mehr als fraglich, da uns von Chorlyrik aus der ger-
manischen Zeit auch kein Restchen iiberkommen ist, und Sievers?2)
gegen Miillenhoff, der die Form unserer Allitterationspoesie
daraus ableiten wollte, wohl Recht behalten wird, wenn er diese
vielmehr auf das Rezitativ zuriickfiihrt. Wenn Heusler?) gegen
diese Auffassung die Harfenbegleitung anfiihrt, so beriicksichtigt
er nicht alle Moglichkeiten: sie kann dem Gesang vorangegangen
oder gefolgt sein, sie kann mit einzelnen gezupften Noten nur die
Stdbe gestiitzt haben; aber auch fiir urspriingliche primitive Poly-
phonie, die zwar spater durch die Kirchenmusik erdriickt worden
wdre, ldsst sich einiges anfithren*). Ob, nicht in den Vers-,
aber in den Strophenformen der altnordischen Poesie, in unsern
Vierzeilern und Kinderliedern nicht doch Nachkldnge jener alten
Chorlyrik zu finden seien, ist immerhin der Erwédgung wert.
Wenn das klassische Altertum ,als die Urvater und Fackel-
trager der griechischen Dichtung Homer und Archilochus auf Bild-
werken, Gemmen usw. neben einander stellt“?), so gibt es damit
einer Ahnung der Gleichaltrigkeit der epischen und lyrischen Gat-
tung Ausdruck. Natiirlich steht Homer nicht am Anfang der Ent-
wicklung: sein Vers, der Hexameter ist ebensowenig wie der Al-
litterationsvers der germanischen Poesie aus dem lyrischen Vers
der alten Chorlyrik hervorgegangen, sondern aus dem der Rezi-
tation. Wallaschek®) zeigt uns, dass die Form der von einem

1) Das volkstiimliche deutsche Liebeslied. Zeitschr. f. deut. Altertum.
XXVII, 343 ff.

%) Beitridge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur.
X111, 135 ff.

8) Wallaschek, Anfinge der Tonkunst. Leipzig, 1903. S. 161, 163.

%) Hoops, Reallexikon der germanischen Altertumskunde. 1, 458.

®) Nietzsche, Die Geburt der Tragidie. Neue Ausgabe. S.20.

%) Anfinge der Tonkunst. S. 30, 49, 208, 213.

491



Rezitator im sanglich erhéhten Sprechton, vom Chor durch lyrischen
Gesang unterbrochenen Erzdhlung eine bei Naturvolkern ungemein
verbreitete Art und Weise des Vortrags ist:

Die Gesdnge (auf den Freundschaftsinseln) zerfallen in zwei Klassen,
solche, die unserem Rezitativ dhnlich sind, andere streng im Takt und mit
einem Text in Reimen.

Sowohl wihrend des Rezitatives, wo jeder Singer (der Karok-India-
ner) unabhidngig von dem andern die Geister anruft als in dem Choral
hielten sie ausgezeichnet Takt ... Dasselbe wird von den Viard oder
Wiyot (am Eel-River) behauptet. Wir finden den selben monotonen Ge-
sang, einen Chor, dessen Text nichts bedeutet, wdhrend der Takt merk-
wiirdig gut gehalten wird.

Ausdriicklich erwdhnt wird das Rezitativ von Thomson. Seine Zanzi-
bar-Trdger waren aufgeweckte Leute. Sie tanzten, sangen und schlugen
den Takt mit den Hidnden. Daneben gab es Rezitative und frohliches Jauch-
zen. Guessfeldt beschreibt ein Fest zu Nkondo, das aus T#nzen, rhythmi-
schen Gesédngen und Trommelschlag bestand. Wihrend dessen erhob sich
zeitweise ein einzelner Mann und improvisierte einige Zeilen, worauf der
Chor antwortete. Die geselligen und héuslichen Lieder der Yoruben und
Borghus sind Rezitative und gerade das Gegenteil der oOffentlichen und
Nationallieder. Zu Katafungi (in Westafrika) horte Lander die Eingebore-
nen singen: ,es schien etwas sehr Komisches zu sein, in Form eines Rezi-
tativs, und sie hielten Takt, indem sie in die Hinde klatschten.“ Die Malayen
auf Sumatra ... bringen ihre MuBestunden mit Gesdngen zu ... sie
sind eine Art Rezitativ, das bei ihren Festen produziert wird, andere wer-
den extempore vorgetragen. Solche Extempore-Vortrdge einzelner Sdnger
kommen wiederholt wihrend einer Pause des streng taktmiBigen Chor-
gesanges vor, mit dem sie abwechseln.

Bei den Indianern Nordamerikas hat Baker an zahlreichen Musikbei-
spielen die Existenz zweier verschiedener Formen der Musik nachgewiesen,
des Rezitativs und des taktmiBigen Chorgesangs.

Diese Form der durch lyrischen Gesang unterbrochenen Er-
zahlung ist auch noch im Mittelalter die herschende Form der
irischen Erzdhlung gewesen, sie hat ihre Parallelen in der antiken
Menippeischen Satire, deren Vorbild wir wohl die Form von
Boethius De consolatione philosophiae zu danken haben, in
islandischen Sagas und franzosischer Chantefable. Sie entwickelt
sich neu in provenzalischen Troubadourbiographien, die die Er-
zahlung des Lebens durch die Mitteilung der Lieder unterbrechen,
denen sich Dantes Vita nuova und, nicht Prosa, aber ein episches
VersmaB durch die Lieder unterbrechend, auch der Frauendienst
des Ulrich von Lichtenstein anschlieBen. Aber auch ein Versroman
mit eingelegten Liedern wie der Guillaume de Dole und seine
Nachfolger, in neuerer Zeit Scheffels Trompeter, Julius Wolfs Vers-

492



romane e tutti quanti gehoren hierher, und noch mehr natiirlich
Reisebeschreibungen a la Thiimmel, die Prosaromane mit Liedern
wie Goethes Wilhelm Meister und die der Romantiker?!). Die-
selbe wohl von Irland her beeinflusste Form mochte ich fir die
angelsachsischen Elegien annehmen, deren epische Prosa uns
verloren gegangen wdre. So haben der Schreiber der Manessi-
schen Handschriit die Gedichte Ulrichs aus dessen Frauen-
dienst, die Schreiber einzelner Handschriften des , Triumphe
des Dames“ die metrischen Partien desselben herausge-
schrieben?). Denn es ist doch nicht anzunehmen, dass diese
angelsdachsischen Elegiendichter uns absichtlich haben Rétsel auf-
geben wollen. Hingegen bleiben die Ratsel fireilich Rdtsel, aber
ihre Ratselhaftigkeit wird doch erklarlich, wenn wir das Ausfallen
eines erzdhlenden Prosatextes vor ihnen annehmen, der sich zu
ihnen verhalten hédtte wie etwa die nordischen Prosatexte zu den
umrahmten Eddaliedern oder die Sagas zu ihren Lausavisur. Der
zentralen Stellung, die die irische Poesie zwischen der nordischen
und angelsdchsischen einnimmt, entspricht es, wenn wir sie als
Quelle dieser Form ansehen, und wirklich wird wohl keinem Un-
befangenen die Ahnlichkeit der Stimmung entgehen, die zwischen
diesen angelsdchsischen Elegien und etwa den Totenklagen der
Derdriu, der Crede, oder denen um Ferdiad?) oder mit den
spatern Ossianischen Gesangen besteht. Und auch ein dialogisches
Gedicht wie der Seefahrer hat seine Analogien in den zahlreichen
in die Prosa eingelegten dialogischen Gedichten der alten Irldnder.

Aber so uralt diese gemischte Form auch sein mag, ur-
spriinglich ist sie gewiss nicht. Sie ist kombiniert aus der Chor-
lyrik und der zur musikalischen Rezitation gesteigerten Prosa,
die die origindrste Form fiir die Erzdhlung, fiir Sage, Mdrchen und
Novelle oder, besser gesagt, Anekdote gewesen ist. Billroth ) hat

1) G. Thurau, Singen und Sagen. Berlin 1912,

2) Brecht, U. v. Lichtenstein als Lyriker. Zeitschr. f. deutsch. Alter-
tum, 47, 1. Julia Kalbfleisch, Le triumphe des Dames von Oliver de la
Marche, Rostock 1901.

8) Thurneysen, Sagen aus dem alten Irland. Berlin 1901. S. 17 ff.,
102 f. Kuno Meyer, Selections from old Irish Poetry. London 1911. S.171.
gS ;i Windisch, Die altirische Heldensage Tain bo Ciualnge. Leipzig 1905,

. 576 f.

‘) Wer ist musikalisch? Deutsche Rundschau 1894. S. 454 ff.

493



diese Entstehung des Gesangs aus der prosaischen Rede klar
dargelegt:

Und doch ist meiner Uberzeugung nach der Gesang aus der Sprache
hervorgegangen . . . Bei sehr lautem Sprechen, beim offentlichen lauten
Gebet der Priester erwies es sich als besonders wirksam auf die Zuhorer,
den Stimmton bald zu heben, bald zu senken; vielleicht war dies anfangs
nicht beabsichtigt und ergab sich von selbst als Folge der Anstrengung und
Ermiidung der Kehlkopfmuskeln . . . Stidrkere Betonung ist zugleich un-
absichtliche Tonerhohung; doch geht der Vortragende auch oft bewusst in
eine hohere Tonlage iiber, der Redner benutzt absichtlich verschiedene
Tonhohen; seine Sprache ist neben der Klanggebdrde zugleich Tonsprache.
Beim gewohnlichen Sprechen bleiben wir etwa innerhalb einer Quint; beim
erregten Sprechen beniitzen wir wohl eine Oktav ... Von einem der-

artigen pathethischen Sprechen bis zum halbsingenden Rezitieren ist ein
leicht getaner Schritt, schlieBlich ein kaum wahrnehmbarer Ubergang.

Billroth sucht hier den Ursprung der Musik iiberhaupt, aber
diese ist aus zwei getrennten Quellgebieten entsprungen: auf der
einen Seite die Chorlyrik, dramatische Aktion und Gefiihlserguss
vereinend, vielfach mit epischem Inhalt gefiillt, eng mit dem Tanz
verbunden, Vokalmusik leicht durch Instrumente ablosend, durch
die Verbindung mit dem Tanz von vorneherein nicht nur rhyth-
misch, sondern auch taktisch gegliedert. Auf der andern Seite
das Rezitativ, leidenschaitlich gesteigerte und dadurch melodisch
gewordene Prosa, seiner Natur nach ataktisch, der Stammvater
des epischen Liedes, wie die Chorlyrik die der Ballade, mit dieser
zusammen Bestandstiick der spatern groBen Epen?).

Eine besondere Stellung nimmt der Zauberspruch ein®). Er
zerfdllt vielfach in eine epische Einleitung und in die eigentliche
magische Formel. Die Einleitung hat wohl die gewdhnliche rezi-
tativische Vortragsform: feierlichen Sprechgesang hat man's ge-
nannt. Die magische Formel aber zeigt eine uralte, besondere
Form des Vortrags, das Raunen, den Murmelgesang, der uns da-
fir bei verschiedenen Volkern bezeugt ist. Aus der epischen
Einleitung haben sich wenigstens bei den Finnen, vielleicht auch
anderwdrts, epische Lieder losgelost; der zweite Teil gab wohl

1) Vgl. dariiber meinen Vortrag Die Wiedergeburt des Epos und die
Entstehung des neueren Romans in Sprache und Dichtung. 11. Tiibingen 1910,

%) E. Schrider, Uber das SPELL, Zeitschr. f. deutsches Altertum. 37,
257 fi. Sudhaus, Lautes und leises Beten. Archiv f. Religionswissenschaft.
I1X, 197 ff. Kauffmann, ebenda XI, 121.

494



den anfangs wahrscheinlich prosaischen, aber ebenfalls uralten
didaktischen Gattungen des Sprichworts und des Rdtsels die
rhythmische Form.

So steht hier durchaus nichts Einfaches, wie man so gerne
annehmen mochte, sondern etwas recht Mannigfaltiges am Anfange
der Entwicklung, ein duBerst komplizierter Tatbestand, den wir aus
den Uberlieferungen der Naturvdlker auch fiir die urspriingliche
Poesie des alten Europa erschlieBen diirfen. Unsere heutige Volks-
poesie diirfen wir durchaus nicht zur Rekonstruktion dieses Ur-
zustandes verwenden, weder textlich noch musikalisch. Sahen
wir doch, dass bereits in dltester Zeit uns nur Reste der auf der
rezitativischen Poesie basierenden Allitterationsdichtung iiberliefert
sind, wahrend wir iiber die Natur der alten Chorlyrik in Ermang-
lung aller iiberlieferten Reste auf unsichere historische Nachrichten
und auf Riickschliisse aus der Poesie der noch existierenden
Naturvolker angewiesen sind.

Die Urform des rezitativischen germanischen Verses ist der
zweihebige Kurzvers, der mit einem andern durch die Allitteration
gebunden ist. Die Urform des keltischen Gedichts ist die vier-
zeilige Strophe aus katalektischen trochdischen Tetrametern be-
stehend, wohl schon vom Lateinischen her beeinflusst, da sowohl
das bekannte Soldatenlied als der Hymnus des heiligen Hilarius
diese Form zeigt. Eine &ltere, origindre Form, die Verwandtschaft
mit deutschen allitterierenden und noch mehr mit altlateinischen
Versen hat, wie sie uns der alte Cato tiiberliefert, ist im ganzen
selten angewendet worden. Auch hier haben wir nichts von alter
Chorlyrik, auch hier ist alles Uberlieferte Einzelgesang; abgesehen
von jenen besprochenen Einlagen in die Prosaerzahlungen, soge-
nannte Bardengesidnge, Preislieder bei Festlichkeiten und Toten-
feiern. Wir horen wohl etwas iiber die musikalische Begleitung
dieser Lieder mit der Chrotta, wie von der germanischen Allittera-
tionspoesie mit der Harfe, iiber die Musik selbst aber wissen wir
hilben und driiben gar nichts. Gewiss ist schon damals getanzt
worden, aber die Musik eines mittelalterlichen Tanzes etwa des
dreizehnten Jahrhunderts schlankweg mit diesen verlorenen volks-
timlichen Tdnzen zusammenzustellen oder darauf zuriickzufiihren,
halte ich fiir unerlaubt. Einen Passus aus einem Tanzleich des
wilden Alexander glaube ich als Nachahmung des Salve regina

495



zu erkennen, wie Molitor?) in dem Marschlied, das Walther fir die
Kreuzfahrer gedichtet hat, Motive aus geistlichen Gesdngen er-
kennt. Wenn die friankische Credo-Weise mit einer niederldndi-
schen Ballade des fiinfzehnten Jahrhunderts, der Advent-Hymnus
Conditor alme siderum mit einem niederdeutschen Liede Ahn-
lichkeit zeigt?), so geht die Ballade auf die Sequenz, das Lied auf
den Hymnus zuriick, nicht umgekehrt. Dass in der weltlichen Musik
des Mittelalters wie der des spateren Volksliedes ein gut Teil vor-
christlicher Musik steckt, ist nicht zu leugnen, aber herausschdlen
ldsst sich gar nichts, denn christlich beeinflusst ist alles, musi-
kalisch wie textlich.

Noch weniger als von der Lyrik der Barbaren im Anfang
des Mittelalters wissen wir von der lebendigen, gesungenen Poesie
der Kulturvolker des Altertums um dieselbe Zeit. Zwischen der
italienischen und neugriechischen Lyrik und derjenigen ihrer antiken
Vorfahren Kklafit ein Spalt, den wir auszufiillen durchaus nicht in
der Lage sind. Die heutigen griechischen Volkslieder schlieBen
sich formal und in ihrem Geiste an die Poesie der slawischen
Nachbarn, die italienischen trotz aller vom vierzehnten Jahrhundert
an auftretenden Eigenart an die der iibrigen Romanen an. Stofi-
lich finden sich hier wie vor allem in den Volksmdérchen aller-
hand Beriihrungen mit der Antike, aber formal in Text und Musik
nicht die geringsten. Was der italienische oder griechische Bauer
im friilheren Mittelalter sang, wird uns wohl immer verborgen
bleiben.

BERN S. SINGER

1) Sammelbdnde der internationalen Musikgesellschaft, XII, 497.

?) A. Thiirlings, Wie entstehen Kirchengesinge? Sammelbdnde der
internationalen Musikgesellschait, VIII, 476, 478.

2@ oo -OWMN“"W"

7 I_: :_-"‘. ; i’_;

496



	Die Ursprünge der Poesie [Schluss]

