
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: Die Ursprünge der Poesie [Schluss]

Autor: Singer, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE URSPRÜNGE DER POESIE

(Schluss)

Erst durch die Indische Altertumskunde von Lassen, deren
erster Band 1844 erschien, kam dieses hohe Alter des Rigveda
zum allgemeinen Bewusstsein, und Müllenhoff, der noch 1845
in seinen „Märchen, Sagen, etc., aus Schleswig-Holstein" nur
schüchtern die niederdeutschen Balladen mit den Homerischen
Hymnen verglichen hatte, wies nun 1847 in seinem für unsere
moderne Auffassung grundlegenden Universitätsprogramm De an-
tiquissima poesia chorica auf diese älteste Urkunde hin. Anti-
quissimum enim omnium poesis genus haud dubie illud est,
quod choricum dicitur, eine Gattung, die die elementa et initia
der epischen, lyrischen und dramatischen Dichtkunst in sich
begriffe, aus der diese bei den Indern, Griechen und Germanen
quasi e communi radice efflorescerent. Er verweist dann auf den
germanischen Ausdruck leich als Bezeichnung für diese älteste

Dichtgattung und sieht als ihren ältesten Stoff den Mythus an,
der nicht durch einzelne Sänger besungen, sondern an den Festen

der Götter in Liedern gefeiert wurde, die zugleich cantata et acta
sunt. Vor dem vierten oder fünften Jahrhundert habe es keine

eigentlich epische Poesie gegeben, das Zeugnis über Arminius
wird weggedeutet. Die Art der chorischen Betätigung ist dreifach :

pompa, saltatio et ludus, von denen die pompa die älteste und
einfachste gewesen sei. Aus diesem feierlichen Schreiten erklärt
er dann später in seiner Schrift De carmine Wessofontano im
Jahre 1861 den Viervierteltakt der indogermanischen Metrik, im
selben Jahre, als Westphal im neunten Bande der Kuhnschen
Zeitschrift dieselbe auf andern Grundlagen rekonstruieren wollte.
Indem Müllenhoff in der religiösen Lyrik das älteste Erzeugnis
menschlicher Dichtkunst zu finden glaubte, ist er auf großen
Umwegen zu der alten Lowthschen Theorie des achtzehnten
Jahrhunderts zurückgekehrt. Richtig t'asst Scherer1) in seiner
Gedächtnisrede auf Müllenhoff den Inhalt von dessen beiden
genannten Schriften dahin zusammen,

x) Kleine Schriften zur altdeutschen Philologie. Berlin 1893. S. 140.

485



dass die älteste germanische Poesie im Wesentlichen strophischer
Chorgesang gewesen sei und die Keime der epischen, der lyrischen und
der dramatischen Dichtung unentwickelt, aber entwicklungsfähig in sich
enthalten habe. Er zeigte, wie hieraus eine gemischte Form, Prosa mit
eingefügten Versen und zuletzt das Epos mit fortlaufenden, nicht strophisch
gegliederten Langzeilen hervorging.

Die größte Verbreitung und eine direkte Wirkung auf die

Entwicklung der Kunst haben nun diese Theorien durch einen

germanistisch immer stark interessierten großen Künstler, Richard
Wagner, gefunden. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass er die
Müllenhoffschen Aufsätze gekannt hat. Bereits in einigen, wohl
dem Jahre 1849 zuzuschreibenden Aufzeichnungen1) schreibt er:

Das natürliche Kunstwerk wuchs aus dem Tanze und der Musik
vermöge der Sprache bis zum Drama Nach der Trennung der Künste
kommen wir schließlich zu dem Resultat, dass zum Beispiel ein Literat
ein Schauspiel schreibt und über den Schauspieler disponiert wie über ein
Werkzeug, wie der Bildhauer über den Ton und Stein Jedes will alles
für sich allein. 1. Die menschliche Kunst: Tanz, Musik, Dichtkunst, ihre
Untrennbarkeit. Wachstum der einen aus der andern, dennoch Gleichzeitigkeit,

Gleichdenkbarkeit aller, am frühesten vereint in der Lyrik: am
verständlichsten im Drama Hilfsmittel des Dramas: Architektur
(Dekoration), Bildhauerei, Malerei Trennung der Kunstelemente, egoistische
Entwicklung derselben Die Musik auf der Grenzscheide zwischen
Tanz und Sprache, Empfindung und Gedanke: sie vermittelt beide in der
antiken Lyrik, wo das Lied, das gesungene Wort zugleich den Tanz
befeuerte und Maß gab. Tanz und Lied, Rhythmus und Melodie: so steht sie
verbindend und zugleich abhängig zwischen den äußersten Fähigkeiten des
Menschen, der sinnlichen Empfindung und dem geistigen Denken. Das Meer
trennt und verbindet: so die Musik.

Jede Einzelkunst kann heute nichts Neues mehr erfinden, und zwar
nicht nur die bildende Kunst allein, sondern die Tanzkunst, Instrumentalkunst

und Dichtkunst nicht minder. Nun haben sie alle ihre höchste Fähigkeit

entwickelt, um im Gesamtkunstwerk, im Drama, stets neu wieder
erfinden zu können.

Dieses Qesamtkunstwerk Wagners steht in einem gewissen,
losen Zusammenhang mit dem, was den Romantikern als eine
Art Ideal vorschwebte2). Man mag dabei schon an das
Gesellschaftsspiel in den Wahlverwandtschaften erinnern, in dem Luciane
mit Musikbegleitung tanzend auftritt, während zugleich der Architekt

ein Grabmal zeichnen muss, ein Spiel, das Mörike in seinem
Nolten nachgeahmt hat, es ausdrücklich als ein Spiel bezeichnend,

') Sämtliche Schriften und Dichtungen. XII, 263. 271.
2) Glöckner, Studien zur romantischen Psychologie der Musik. München

1909. S. 26.

486



das „drei verschiedene Künste auf sinnreiche Weise in Verbindung
brachte".

1850 trat Wagner mit seinen Gedanken im Kunstwerk der
Zukunftx) zum erstenmal an die Öffentlichkeit:

Jene drei künstlerischen Hauptfähigkeiten (als Leibes-, Gefühls- und
Verstandesmensch) haben sich zum dreieinigen Ausdrucke menschlicher
Kunst unmittelbar und von selbst ausgebildet, und zwar im ursprünglichen,
urentstandenen Kunstwerke der Lyrik, sowie in dessen späterer, bewusst-
voller, höchster Vollendung, dem Drama. Tanzkunst, Tonkunst und Dichtkunst

heißen die urgebornen Schwestern, die wir sogleich da ihren Reigen
schlingen sehen, wo die Bedingungen für die Erscheinungen der Kunst
überhaupt entstanden waren. Sie sind ihrem Wesen nach untrennbar ohne
Auflösung des Reigens der Kunst; denn in diesem Reigen, der die Bewegung
der Kunst selbst ist, sind sie durch schöne Neigung und Liebe sinnlich und
geistig so wundervoll fest und lebenbedingend in einander verschlungen,
dass jede einzelne, aus dem Reigen losgelöst, leben- und bewegungslos nur
ein künstlich angehauchtes, erborgtes Leben noch fortführen kann, nicht
wie im Dreiverein selige Gesetze gebend, sondern zwangvolle Regeln für
mechanische Bewegung empfangend.

Durch den Rhythmus wird der Tanz erst zur Kunst.
Durch dieses aufrichtigste, gegenseitige Durchdringen, Erzeugen und

Ergänzen aus sich selbst und durch einander der einzelnen Künste wird
das einige Kunstwerk der Lyrik geboren Im Drama, der vollendetsten
Gestalt der Lyrik, entfaltet jede der einzelnen Künste ihre höchste Fähigkeit.

Auch das wirkliche Volksepos war keineswegs eine etwa nur rezitierte
Dichtung: die Gesänge des Homeros die Bruchstücke der verloren
gegangenen Nibelungenlieder. Ehe diese epischen Gesänge zum Gegenstande

solcher literarischen Sorge geworden waren, hatten sie aber in dem
Volke, durch Stimme und Gebärde unterstützt, als leiblich dargestellte
Kunstwerke geblüht, gleichsam wie verdichtete, gefestigte, lyrische Gesangstänze,

mit vorherrschendem Verweilen bei der Schilderung der Handlung
und der Wiederholung heldenhafter Dialoge. Diese episch-lyrischen
Darstellungen bilden das unverkennbare Mittelglied zwischen der eigentlich
ältesten Lyrik und der Tragödie, den normalen Übergangspunkt von jener
zu dieser.

1851 kommt Wagner in seinem Werke über Oper und
Drama wieder auf die gleichen Probleme zu sprechen und wieder
1860 in seinem Briefe über Zukunftsmusik2). Am schönsten
und eindringlichsten sind die Ausführungen an letzter Stelle, wo
er auch seinen Begriff der „unendlichen Melodie" darlegt, die er
nicht mit dem alten Rezitativ identifiziert wissen will. Aber das

Wesentliche ist schon in jenen beiden ersten Schriften gesagt.

') a. a. O. III, 67, 73, 75, 103 f.
2) a. a. O. III, 236. VII, 106, 126, 128 ff.

487



Mit Wagner will ich diesen Überblick über die Geschichte
des Problems schließen. Einzelforschungen haben ja seither viel
verändert, aber die Prinzipien sind durch Müllenhoff und Wagner
festgelegt worden. Es ist für mich die Möglichkeit vorhanden, den

heutigen Stand der Wissenschaft, allerdings in meiner individuellen

Auffassung, klarzulegen.
* *

*

Des Aristoteles Poetik hat einseitig nur Epos und Drama
ins Auge gefasst. Der große Philosoph erwähnt wohl die
lyrischen Dichtungsarten, kennt aber keinen gemeinsamen Namen
für sie und berücksichtigt sie nicht in der Definition. Auf die
Versuche von Batteux und Nachfolgern, auch die Lyrik unter das

Joch seiner Begriffsbestimmung zu beugen, bin ich oben zu reden

gekommen. Sie mussten naturgemäß misslingen. Das Richtige
hat, wie erwähnt, schon Gottsched gesehen. Wir können Epos
und Drama als mimetische Poesie zusammenfassen und dieser
innerhalb der Dichtkunst die Lyrik entgegenstellen. Ja, wollten
wir die Scheidung in begriffsstrenger, unwirklicher Weise vollziehen,
so müssten wir von zwei verschiedenen Künsten sprechen: denn

als mimetische schließt sich die episch-dramatische den bildenden
Künsten an, während die Lyrik zu dem entgegengesetzten Pole
unter den Künsten, der Musik, strebt. Die bildenden Künste sind
ihrer Natur nach naturnachahmend, visionär, traumhaft, apollinisch,
die Musik gefühlbefreiend und anregend, nicht darstellend, stofflos,
rauschgeboren, dionysisch. Die Poesie liegt mitten inne zwischen
beiden Extremen und nimmt teil an beiden. Sie sinds natürlich
in der wirklichen Ausführung nicht so wie in der schematisierenden
Definition. Ohne dionysische Selbstbefreiung der Persönlichkeit
bleibt das Produkt der bildenden Kunst ein Wachsfigurenkabinet,
ja es gibt Zeiten, in denen dieses dionysische Element auch von
bildenden Künstlern einseitig betont wird, und ich erinnere mich
selbst an das kühne Wort eines bedeutenden Malers: „Was hat
die Kunst mit der Natur zu tun?" Ja, man hat mit Recht darauf
hingewiesen, dass neben oder sogar vor diesem einfach
naturnachahmenden Streben sich ein anderes naturüberwindendes geltend
mache, das die übermächtig eindringende, gefürchtete
Naturgegenständlichkeit dem Menschen zu unterwerfen sucht in Ornamen-

488



tierung und Stilisierung1). Jedenfalls hat man mit Recht darauf
hingewiesen, dass es sich in diesen Fällen nicht immer und nicht
durchaus um ein geringeres Kunstkönnen, sondern vielfach um
ein anders gerichtetes Kunstwollen handelt2). Nicht immer und
nicht durchaus: nur in dieser Einschränkung werden wir allerdings
den Satz gelten lassen. Denn über beiden, dem Wollen und dem

Können, steht doch das Müssen, und wie der Mensch auf ein
solches Kunstmüssen reagiert, wird doch von seiner innerlichen
Konstitution wie von seiner Fähigkeit, ihr Ausdruck zu verleihen,
abhangen. Seit Goethe uns den Begriff der Befreiung durch die
Kunst geläufig gemacht hat, sehen wir darin die Wohltat aller
Kunst: die von außen auf uns übermächtig eindringende Natur,
wie die von innen unser Herz zu sprengen drohenden Gefühle
werden durch sie überwunden, die äußern Geschehnisse durch
bildnerische oder episch-dramatische Nachahmung, die innern
durch Aussprechen der Gefühle. Sie können in Worten und Tönen,
sie können auch durch Gebärden, vielleicht auch durch Zeichnung
überwunden werden; denn als soiche in Zeichnung konkreszierte
Ausdrucksbewegungen müssen wir jenes Ornament auffassen, das

nicht in letzter Linie auf Naturnachahmung zurückgeht. Dass
aber auch die Naturnachahmung diese befreiende Wirkung hat,
das ist das Dionysische in aller bildenden Kunst, das ist das

Lyrische, was, wie Jean Paul richtig gesehen hat, in aller Poesie
steckt. Und dass wir heute diesen lyrischen Bestandteil besonders

unserm Werturteil zugrunde legen, das ist ein Ausfluss der in

unserer Zeit auch auf andern Gebieten immer steigenden
Persönlichkeitsbewertung 3).

Man pflegt gerade in letzter Zeit auch von apollinischer und

dionysischer Musik zu sprechen. Unter der ersten versteht man
eine Musik von geschlossenen Formen und symmetrischem Aufbau,

die dem Ornament und damit der bildenden Kunst näher
zu stehen scheint. Keine große Rolle spielt die eigentlich mimetische,

die Programmusik. Die Musik aus der Nachahmung der

Vogelstimmen herzuleiten, haben wir lange aufgegeben. Hingegen

*) Worringer, Abstraktion und Einfühlung. 3. Auflage. München 1911.

2) Worringer, Formprobleme der Gothik. München 1911.

8) H. Gomperz, Über Persönlichkeitsbewertung. Archiv für systemat.
Philosophie XV, 543 ff.

489



liegt in jeder Instrumentalmusik etwas Mimetisches; denn mag
sie auch gleich alt sein wie die Vokalmusik1), die menschliche
Stimme in ihren gefühlsbetonten Äußerungen ist doch älter als
beide. Natürlich aber ist dieses Moment unserem Bewusstsein
schon lange entschwunden.

Ganz anders, sobald sich die Musik mit dem Wort verbindet
und dadurch fassbaren, gedanklich bestimmten Inhalt bekommt.
Jede Lyrik, sobald sie sich über die Jean Paulschen kleinsten
Gedichte von Ausrufungszeichen und Gedankenstrich erhebt, ist
stofflicher, mimetischer als die reine Musik. Und von dieser kaum
merklichen Beimischung mimetischen Elements bis zur deutlichen
Einverleibung des gefühlsanregenden Geschehnisses in epischer
Erzählung oder dramatischer Aktion können unendlich viele Stufen
durchlaufen werden. Ja, das älteste Drama ist nichts anderes
als Chorlyrik mit Tanz und Aktion verbunden. Einseitig ist es,

mit Müllenhoff und Wagner alle Chorlyrik auf den Tanz und die

„heilige Handlung" zurückzuführen, ebenso wie mit Scherer im
erotischen Tanz2) oder mit den neuesten Psychoanalytikern in

„unausgelebten sexuellen Impulsen"3) die Keimzelle aller Poesie

erblicken zu wollen. Die lyrisch anregenden Momente auch der
Urzeit sind mannigfaltig wie das Leben. Auch hat Müllenhoff
ausdrücklicher als Wagner pompa, saltatio und ludus, Marsch,
Tanz und Spiel unterschieden, während dieser allzu einseitig, wenn
er im Menuett und Scherzo der Symphonie ihren Urkeim sehen

will4), seinen Blick auf den Tanz gerichtet hält5). Vor allem ist
die pompa, der Marsch, als gleichberechtigt zu betrachten, und
dazu hat Bücher0) mit Recht noch das Arbeitslied gestellt, mag
er auch seinerseits übertreiben, wenn er in diesem den Ursprung
aller Dichtkunst zu finden meint.

Epischer Inhalt ist schon für die älteste Chorlyrik zuzugeben,
weniger für die einsame Lyrik, die naturgemäß selten bezeugt,

') G. Adler, Der Stil in der Musik. I. Leipzig 1911. S. 57.
2) Poetik. Berlin 1888. S. 10, 86.

3) H. Sperber, Über den sexuellen Ursprung der Sprache. Imago I.
<) a. a. ü. VII, 126.

6) G. Adler, a. a. O. 167.

6) Arbeit und Rhythmus. 4. Aufl. Leipzig 1909.

490



doch von Burdach *) mit Recht für die älteste Zeit angenommen
wird, epische Mimesis der Taten der Götter und Helden,
Verstorbener und Lebender, in Preis-, Spott-, Hochzeits- und
Totenliedern, neben rein gefühlsmäßigen Ergüssen der Freude und der
Trauer, der Liebe und des Hasses. Solche Balladen im eigentlichen
Sinne des Wortes werden wohl noch heute auf den Färöer und
anderwärts getanzt. Ob wir aber hierin einen Überrest der alten

Chorlyrik zu erblicken haben, nicht vielmehr eine Neuschöpfung,
das ist mehr als fraglich, da uns von Chorlyrik aus der
germanischen Zeit auch kein Restchen überkommen ist, und Sievers2)
gegen Müllenhoff, der die Form unserer Allitterationspoesie
daraus ableiten wollte, wohl Recht behalten wird, wenn er diese
vielmehr auf das Rezitativ zurückführt. Wenn Heusler3) gegen
diese Auffassung die Harfenbegleitung anführt, so berücksichtigt
er nicht alle Möglichkeiten: sie kann dem Gesang vorangegangen
oder gefolgt sein, sie kann mit einzelnen gezupften Noten nur die
Stäbe gestützt haben ; aber auch für ursprüngliche primitive
Polyphonie, die zwar später durch die Kirchenmusik erdrückt worden
wäre, lässt sich einiges anführen4). Ob, nicht in den Vers-,
aber in den Strophenformen der altnordischen Poesie, in unsern
Vierzeilern und Kinderliedern nicht doch Nachklänge jener alten

Chorlyrik zu finden seien, ist immerhin der Erwägung wert.
Wenn das klassische Altertum „als die Urväter und Fackelträger

der griechischen Dichtung Homer und Archilochus auf
Bildwerken, Gemmen usw. neben einander stellt"5), so gibt es damit
einer Ahnung der Gleichaltrigkeit der epischen und lyrischen
Gattung Ausdruck. Natürlich steht Homer nicht am Anfang der
Entwicklung: sein Vers, der Hexameter ist ebensowenig wie der Al-
litterationsvers der germanischen Poesie aus dem lyrischen Vers
der alten Chorlyrik hervorgegangen, sondern aus dem der
Rezitation. Wallaschek6) zeigt uns, dass die Form der von einem

') Das volkstümliche deutsche Liebeslied. Zeitschr. f. deut. Altertum.
XXVII, 343 ff.

2) Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur.
XIII, 135 ff.

8) Wallaschek, Anfänge der Tonkunst. Leipzig, 1903. S. 161, 163.

4) Hoops, Reallexikon der germanischen Altertumskunde. I, 458.

5) Nietzsche, Die Geburt der Tragödie. Neue Ausgabe. S. 20.
6) Anfänge der Tonkunst. S. 30, 49, 208, 213.

491



Rezitator im sanglich erhöhten Sprechton, vom Chor durch lyrischen
Gesang unterbrochenen Erzählung eine bei Naturvölkern ungemein
verbreitete Art und Weise des Vortrags ist:

Die Gesänge (auf den Freundschaftsinseln) zerfallen in zwei Klassen,
solche, die unserem Rezitativ ähnlich sind, andere streng im Takt und mit
einem Text in Reimen.

Sowohl während des Rezitatives, wo jeder Sänger (der Karok-India-
ner) unabhängig von dem andern die Geister anruft als in dem Choral
hielten sie ausgezeichnet Takt Dasselbe wird von den Viard oder
Wiyot (am Eel-River) behauptet. Wir finden den selben monotonen
Gesang, einen Chor, dessen Text nichts bedeutet, während der Takt
merkwürdig gut gehalten wird.

Ausdrücklich erwähnt wird das Rezitativ von Thomson. Seine Zanzi-
bar-Träger waren aufgeweckte Leute. Sie tanzten, sangen und schlugen
den Takt mit den Händen. Daneben gab es Rezitative und fröhliches Jauchzen.

Guessfeldt beschreibt ein Fest zu Nkondo, das aus Tänzen, rhythmischen

Gesängen und Trommelschlag bestand. Während dessen erhob sich
zeitweise ein einzelner Mann und improvisierte einige Zeilen, worauf der
Chor antwortete. Die geselligen und häuslichen Lieder der Yoruben und
Borghus sind Rezitative und gerade das Gegenteil der öffentlichen und
Nationallieder. Zu Katafungi (in Westafrika) hörte Lander die Eingeborenen

singen: „es schien etwas sehr Komisches zu sein, in Foim eines
Rezitativs, und sie hielten Takt, indem sie in die Hände klatschten." DieMalayen
auf Sumatra bringen ihre Mußestunden mit Gesängen zu sie
sind eine Art Rezitativ, das bei ihren Festen produziert wird, andere werden

extempore vorgetragen. Solche Extempore-Vorträge einzelner Sänger
kommen wiederholt während einer Pause des streng taktmäßigen
Chorgesanges vor, mit dem sie abwechseln.

Bei den Indianern Nordamerikas hat Baker an zahlreichen Musikbeispielen

die Existenz zweier verschiedener Formen der Musik nachgewiesen,
des Rezitativs und des taktmäßigen Chorgesangs.

Diese Form der durch lyrischen Gesang unterbrochenen
Erzählung ist auch noch im Mittelalter die herschende Form der
irischen Erzählung gewesen, sie hat ihre Parallelen in der antiken
Menippeischen Satire, deren Vorbild wir wohl die Form von
Boethius De consolatione philosophiae zu danken haben, in
isländischen Sagas und französischer Chantefable. Sie entwickelt
sich neu in provenzalischen Troubadourbiographien, die die

Erzählung des Lebens durch die Mitteilung der Lieder unterbrechen,
denen sich Dantes Vita nuova und, nicht Prosa, aber ein episches
Versmaß durch die Lieder unterbrechend, auch der Frauendienst
des Ulrich von Lichtenstein anschließen. Aber auch ein Versroman
mit eingelegten Liedern wie der Guillaume de Dole und seine

Nachfolger, in neuerer Zeit Scheffels Trompeter, Julius Wolfs Vers-

492



romane e tutti quanti gehören hierher, und noch mehr natürlich
Reisebeschreibungen à la Thümmel, die Prosaromane mit Liedern
wie Goethes Wilhelm Meister und die der Romantiker1).
Dieselbe wohl von Irland her beeinflusste Form möchte ich für die

angelsächsischen Elegien annehmen, deren epische Prosa uns
verloren gegangen wäre. So haben der Schreiber der Manessischen

Handschrift die Gedichte Ulrichs aus dessen Frauendienst,

die Schreiber einzelner Handschriften des „Triumphe
des Dames'1 die metrischen Partien desselben
herausgeschrieben2). Denn es ist doch nicht anzunehmen, dass diese

angelsächsischen Elegiendichter uns absichtlich haben Rätsel
aufgeben wollen. Hingegen bleiben die Rätsel freilich Rätsel, aber
ihre Rätselhaftigkeit wird doch erklärlich, wenn wir das Ausfallen
eines erzählenden Prosatextes vor ihnen annehmen, der sich zu
ihnen verhalten hätte wie etwa die nordischen Prosatexte zu den

umrahmten Eddaliedern oder die Sagas zu ihren Lausavisur. Der
zentralen Stellung, die die irische Poesie zwischen der nordischen
und angelsächsischen einnimmt, entspricht es, wenn wir sie als

Quelle dieser Form ansehen, und wirklich wird wohl keinem
Unbefangenen die Ähnlichkeit der Stimmung entgehen, die zwischen
diesen angelsächsischen Elegien und etwa den Totenklagen der

Derdriu, der Crede, oder denen um Ferdiad3) oder mit den

spätem Ossianischen Gesängen besteht. Und auch ein dialogisches
Gedicht wie der Seefahrer hat seine Analogien in den zahlreichen
in die Prosa eingelegten dialogischen Gedichten der alten Irländer.

Aber so uralt diese gemischte Form auch sein mag,
ursprünglich ist sie gewiss nicht. Sie ist kombiniert aus der Chorlyrik

und der zur musikalischen Rezitation gesteigerten Prosa,
die die originärste Form für die Erzählung, für Sage, Märchen und
Novelle oder, besser gesagt, Anekdote gewesen ist. Billroth4) hat

') G. Thurau, Singen und Sagen. Berlin 1912.

2) Brecht, U. v. Lichtenstein als Lyriker. Zeitschr. f. deutsch. Altertum,

47, 1. Julia Kalbfleisch, Le triumphe des Dames von Oliver de la
Marche, Rostock 1901.

3) Thurneysen, Sagen aus dem alten Irland. Berlin 1901. S. 17 ff.,
102 f. Kuno Meyer, Selections from old Irish Poetry. London 1911. S. 17 f.
63 ff. Windisch, Die altirische Heldensage Tain bö Cûalnge. Leipzig 1905.
S. 576 f.

4) Wer ist musikalisch? Deutsche Rundschau 1894. S. 454 ff.

493



diese Entstehung des Gesangs aus der prosaischen Rede klar
dargelegt:

Und doch ist meiner Überzeugung nach der Gesang aus der Sprache
hervorgegangen Bei sehr lautem Sprechen, beim öffentlichen lauten
Gebet der Priester erwies es sich als besonders wirksam auf die Zuhörer,
den Stimmton bald zu heben, bald zu senken; vielleicht war dies anfangs
nicht beabsichtigt und ergab sich von selbst als Folge der Anstrengung und
Ermüdung der Kehlkopfmuskeln Stärkere Betonung ist zugleich
unabsichtliche Tonerhöhung; doch geht der Vortragende auch oft bewusst in
eine höhere Tonlage über, der Redner benutzt absichtlich verschiedene
Tonhöhen; seine Sprache ist neben der Klanggebärde zugleich Tonsprache.
Beim gewöhnlichen Sprechen bleiben wir etwa innerhalb einer Quint; beim
erregten Sprechen benützen wir wohl eine Oktav Von einem
derartigen pathethischen Sprechen bis zum halbsingenden Rezitieren ist ein
leicht getaner Schritt, schließlich ein kaum wahrnehmbarer Übergang.

Billroth sucht hier den Ursprung der Musik überhaupt, aber
diese ist aus zwei getrennten Quellgebieten entsprungen: auf der
einen Seite die Chorlyrik, dramatische Aktion und Gefühlserguss
vereinend, vielfach mit epischem Inhalt gefüllt, eng mit dem Tanz
verbunden, Vokalmusik leicht durch Instrumente ablösend, durch
die Verbindung mit dem Tanz von vorneherein nicht nur
rhythmisch, sondern auch taktisch gegliedert. Auf der andern Seite
das Rezitativ, leidenschaftlich gesteigerte und dadurch melodisch
gewordene Prosa, seiner Natur nach ataktisch, der Stammvater
des epischen Liedes, wie die Chorlyrik die der Ballade, mit dieser

zusammen Bestandstück der spätem großen Epen1).
Eine besondere Stellung nimmt der Zauberspruch ein2). Er

zerfällt vielfach in eine epische Einleitung und in die eigentliche
magische Formel. Die Einleitung hat wohl die gewöhnliche
rezitativische Vortragsform: feierlichen Sprechgesang hat man's
genannt. Die magische Formel aber zeigt eine uralte, besondere
Form des Vortrags, das Raunen, den Murmelgesang, der uns dafür

bei verschiedenen Völkern bezeugt ist. Aus der epischen
Einleitung haben sich wenigstens bei den Finnen, vielleicht auch
anderwärts, epische Lieder losgelöst; der zweite Teil gab wohl

') Vgl. darüber meinen Vortrag Die Wiedergeburt des Epos und die
Entstehung des neueren Romans in Sprache und Dichtung. II. Tübingen 1910.

2) E. Schröder, Über das SPELL, Zeitschr. f. deutsches Altertum. 37,
257 ff. Sudhaus, Lautes und leises Beten. Archiv f. Religionswissenschaft.
IX, 197 ff. Kauffmann, ebenda XI, 121.

494



den anfangs wahrscheinlich prosaischen, aber ebenfalls uralten
didaktischen Gattungen des Sprichworts und des Rätsels die

rhythmische Form.
So steht hier durchaus nichts Einfaches, wie man so gerne

annehmen möchte, sondern etwas recht Mannigfaltiges am Anfange
der Entwicklung, ein äußerst komplizierter Tatbestand, den wir aus
den Überlieferungen der Naturvölker auch für die ursprüngliche
Poesie des alten Europa erschließen dürfen. Unsere heutige Volkspoesie

dürfen wir durchaus nicht zur Rekonstruktion dieses
Urzustandes verwenden, weder textlich noch musikalisch. Sahen

wir doch, dass bereits in ältester Zeit uns nur Reste der auf der
rezitativischen Poesie basierenden Allitterationsdichtung überliefert
sind, während wir über die Natur der alten Chorlyrik in Ermanglung

aller überlieferten Reste auf unsichere historische Nachrichten
und auf Rückschlüsse aus der Poesie der noch existierenden
Naturvölker angewiesen sind.

Die Urform des rezitativischen germanischen Verses ist der
zweihebige Kurzvers, der mit einem andern durch die Allitteration
gebunden ist. Die Urform des keltischen Gedichts ist die vier-

zeilige Strophe aus katalektischen trochäischen Tetrametern
bestehend, wohl schon vom Lateinischen her beeinflusst, da sowohl
das bekannte Soldatenlied als der Hymnus des heiligen Hilarius
diese Form zeigt. Eine ältere, originäre Form, die Verwandtschaft
mit deutschen allitterierenden und noch mehr mit altlateinischen
Versen hat, wie sie uns der alte Cato überliefert, ist im ganzen
selten angewendet worden. Auch hier haben wir nichts von alter
Chorlyrik, auch hier ist alles Überlieferte Einzelgesang; abgesehen
von jenen besprochenen Einlagen in die Prosaerzählungen,
sogenannte Bardengesänge, Preislieder bei Festlichkeiten und Totenfeiern.

Wir hören wohl etwas über die musikalische Begleitung
dieser Lieder mit der Chrotta, wie von der germanischen Allittera-
tionspoesie mit der Harfe, über die Musik selbst aber wissen wir
hüben und drüben gar nichts. Gewiss ist schon damals getanzt
worden, aber die Musik eines mittelalterlichen Tanzes etwa des

dreizehnten Jahrhunderts schlankweg mit diesen verlorenen
volkstümlichen Tänzen zusammenzustellen oder darauf zurückzuführen,
halte ich für unerlaubt. Einen Passus aus einem Tanzleich des
wilden Alexander glaube ich als Nachahmung des Salve regina

495



zu erkennen, wie Molitor1) in dem Marschlied, das Walther für die

Kreuzfahrer gedichtet hat, Motive aus geistlichen Gesängen
erkennt. Wenn die fränkische Credo-Weise mit einer niederländischen

Ballade des fünfzehnten Jahrhunderts, der Advent-Hymnus
Conditor alme siderum mit einem niederdeutschen Liede
Ähnlichkeit zeigt2), so geht die Ballade auf die Sequenz, das Lied auf
den Hymnus zurück, nicht umgekehrt. Dass in der weltlichen Musik
des Mittelalters wie der des späteren Volksliedes ein gut Teil
vorchristlicher Musik steckt, ist nicht zu leugnen, aber herausschälen
lässt sich gar nichts, denn christlich beeinflusst ist alles,
musikalisch wie textlich.

Noch weniger als von der Lyrik der Barbaren im Anfang
des Mittelalters wissen wir von der lebendigen, gesungenen Poesie
der Kulturvölker des Altertums um dieselbe Zeit. Zwischen der
italienischen und neugriechischen Lyrik und derjenigen ihrer antiken
Vorfahren klafft ein Spalt, den wir auszufüllen durchaus nicht in
der Lage sind. Die heutigen griechischen Volkslieder schließen
sich formal und in ihrem Geiste an die Poesie der slawischen
Nachbarn, die italienischen trotz aller vom vierzehnten Jahrhundert
an auftretenden Eigenart an die der übrigen Romanen an. Stofflich

finden sich hier wie vor allem in den Volksmärchen allerhand

Berührungen mit der Antike, aber formal in Text und Musik
nicht die geringsten. Was der italienische oder griechische Bauer
im früheren Mittelalter sang, wird uns wohl immer verborgen
bleiben.

BERN S. SINGER

*) Sammelbände der internationalen Musikgesellschaft, XII, 497.

3) A. Thürlings, Wie entstehen Kirchengesänge? Sammelbände der
internationalen Musikgesellschaft, VIII, 476, 478.

496


	Die Ursprünge der Poesie [Schluss]

