
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: Laiengedanken über eine Gelehrtenbibel

Autor: Baur, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die brach die Früchte golden und jung,
Zur Labung mir und Erinnerung.
Wie kann ich danken? Ich weiß es nicht;
Die tiefste Freude am stillsten spricht!
Doch mein' ich, noch weiß es nicht alle Welt,
Wie köstlichen Samen die Frucht enthält!
Viel ruhen noch eng im geschlossenen Haus,
Die will ich pflanzen und säen aus;
Und Blumen werden draus erblüh'n,
Auch bunt wie die Früchte und Zweige grün,
Zum Schmuck für das Haupt, zum Strauß für die Hand,
Die die herrlichen Früchte gepflückt und gesandt 1 ilse levien

ZÜRICH H. SCHOLLENBERGER

LAIENGEDANKEN ÜBER
EINE GELEHRTENBIBEL

Es ist ein altes Recht des Protestanten, dass er nicht die

Theologen unter sich ausmachen lässt, was in erster Linie ihn
angeht. Darum nehme ich mir heraus, ein Wort zur Zürcher
Bibelfrage zu sagen ; vor einem Pfarrer habe ich dabei den Vorteil,
dass mir schwerlich einer dogmatische Voreingenommenheit
vorwerfen wird. Ich schätze jedoch die Gefahr, missverstanden zu
werden, nicht gering; denn ich fühle wohl, dass wir junges
Geschlecht um ein Menschenalter von unsern Bibelverdolmetschern
getrennt sind. Die sind offenbar stolz darauf, an einer unerhört
fortschrittlichen Tat mitzuwirken. Doch steckt, wie mir scheinen
will, ihr ganzes Denken so tief im vergangenen Jahrhundert, dass

die neue Bibel bei ihrem Erscheinen leicht veraltet sein könnte
und niemand zu locken vermöchte, nach ihr zu greifen.

Die Wissenschaft reizt uns heute nicht mehr allein, und wo
wir immerzu Fortschritt, Fortschritt rufen hören, werden wir leicht
verstimmt. Wohl glauben wir an den Fortschritt der Wissenschaft
und Technik, wie alles Verstandesmäßigen; aber wo
gefühlsmäßiger Ausdruck in Frage steht, wie bei Religion und Kunst,
da gibt es keinen Fortschritt, sondern immer wieder höchste Werte,
die einander nicht überholen und übertrumpfen. Wissenschaftliche
Werke werden überholt, künstlerische, wenn sie es in hohem
Grade sind, nie. Der gefühlsmäßige Ausdruck der Kultur und sein
Hauptmittel, die Sprache, ändern sich wohl, entwickeln sich aber

441



nicht im Sinne der Wissenschaft; und so gut Homer, Shakespeare

und Goethe zu ihrer Zeit und gestern gleich hohe Kunstwerke

waren, so unabänderlich ist der Wert der Lutherbibel.
So weit sie als Kunstwerk zu gelten hat, natürlich. Wenn

sie textlich heute noch stimmte, wäre das ein schlimmes Zeichen
für vierhundert Jahre theologischer Forschung. (Zugegeben, dass
sich in dem Prachtbau der Lutherbibel auch langweilige Korridore
und öde Nebenräume finden.) Wäre nun aber eine wissenschaftlich

einwandfreie Übersetzung, die genau den Sinn des Urtextes
wiedergäbe, das höchste Wünschbare? Für unsere Bibelübersetzer
scheint es so zu sein. Mit der Genauigkeit ist aber bei diesem Werk
erst der halbe Weg zurückgelegt. Erst dann ist das Ziel erreicht,
wenn auch die Wirkung des Urtextes herausgebracht wird. Wenn
man gutes Hebräisch mit schlechtem Deutsch wiedergibt, wie zum
Beispiel im siebenten Psalm mit den Worten „und macht er seine
Pfeile zu brennenden", so kann ich, obwohl ich kein Hebräisch

verstehe, ruhig sagen: die Übersetzung ist falsch; denn es ist gute
Sprachmünze in schlechte gewechselt worden. Und wenn in dem

Psalmvers „Viel sind die Schmerzen derer, die andern Göttern
nacheilen" das Wort „andern" in halben eckigen Klammern und
das nächste Wort in ganzen eckigen Klammern steht, so ist die
Übersetzung falsch; denn was Worte einer religiösen Dichtung
waren, stellt sich nun wie eine chemische Formel dar und
erweckt in uns ähnliche Gefühle wie eine chemische Formel. Und

wenn bei Jesaja von Terebinthen die Rede ist, so konnten sich die
alten Hebräer ein Bild dabei machen, bei unsern Zürcher Bauern
wird der Name aber nur eine Leere im Gehirn zurücklassen;
Luther, der hier kühn die heimische Eiche hinsetzt, dolmetscht
für das Gemüt wahrer. Wer also dichterisch übersetzt, erweist
einem Buch, das zur Seele reden soll, die größere Treue, als

wer es gelehrt übersetzt. Und das muss Luther jeder lassen: er
hat Kraft mit Kraft, Holdseligkeit mit Holdseligkeit, feierliche
Töne mit feierlichen Tönen, er hat ein großes Dichtwerk mit
einem großen Dichtwerk verdolmetscht. Mit Dogmatik hat das
aber nichts zu tun.

Darum kann auch Luthers Sprache nie veralten, so lange
deutsch gesprochen wird. Jeder, der fühlt, dass sein sprachlicher
Ausdruck sich nicht verflauen und abwetzen darf, greift zur Luther-

442



bibel als zum lebendigen Urquell deutscher Prosa. Stets hat
Luther das treffende, das farbige, das körperliche Wort gefunden.
Dass man heute noch vom Gichtbrüchigen reden könne, kann
nur einem Gelehrten unfassbar sein, der nie um künstlerische
Wiedergabe, um großen Stil gerungen hat; wie blöde, schemenhaft

ist daneben der Gichtkranke, oder die herbe Frucht neben
den Heerlingen! Unerreicht ist die Sprache Luthers besonders
in ihrem Rhythmus, und auch da wieder am höchsten an den

lyrischen Stellen der Psalmen, des Hohen Liedes, Hiobs, des Weih-
nachts- und Passionsevangeliums. Hier hat die Zürcher
Bibelkommission Wortklaubereien und schulmäßiger Sprachrichtigkeit
zuliebe Schönheiten geopfert, die keiner, der da Ohren hat zu
hören, missen möchte. Wie Orgelton klingt das Lutherwort „Was
ist der Mensch, dass du sein gedenkest"; mit zwei Federstrichen
duckt die Kommission den feierlichen Schritt „dass du seiner
gedenkst", und wenn sie dann „das Menschenkind" hinsetzt, wo es

hieß „und des Menschen Kind, dass du dich sein (nicht seiner!)
annimmst", so erzeugt sie dadurch eine jener langen Ketten von
Senkungen, die das sichere Anzeichen für eine schlechte Prosa
sind. Und dafür könnte man aus jedem zweiten oder dritten
Psalmvers der Proben ein warnendes Exempel ableiten. Luthers
Sprache veraltet? Hat sie darum Friedrich Nietzsche als Vorbild
genommen, als er ein Buch von großem Stil, von hehrer
Feierlichkeit schreiben wollte?

Das bewusst Unkünstlerische der vorliegenden Übersetzungsproben,

in das auch nie aus dem Unbewussten heraus ein
dichterischer Wert sich verirrt hat, ist wohl der unmittelbare Ausfluss der

ganz und gar verstandesmäßig gewordenen, bei Freisinnigen und
Orthodoxen gleich verstandesmäßig gewordenen Religion. Das
dogmatische Gezänk ist aber den Laien längst ein Greuel und
wird es immer mehr werden; dass die Bibel durch eine neue,
bloß wissenschaftliche Übersetzung ohne poetische Werte erst
recht ein Arsenal für überflüssige Streitigkeiten werde, dafür ist
sie wenigstens den Laien zu gut. Haben die Herren Theologen
sich nicht vor die Brust geschlagen, als die Lehre von der Un-
geschichtlichkeit Christi weite Kreise erfasste? Das Kraut ist in
ihrem Garten und aus ihrer Saat gewachsen, wenn sie auch
heute noch so sehr über Unkraut schreien. Verinnerlichung

443



wollen wir heute, nicht Veräußerlichung. Und Verinneriichung
ohne Kunstmittel ist ein Unding; ich möchte den Theologen
sehen, dessen Predigt wie ein Oratorium Bachs, wie der Wellengang

gotischer Gewölbe das Herz mit sich risse.
Wem soll denn die neue Bibel dienen? Den Seminarien der

theologischen Fakultät, wie der „Freund" dem Lateinschüler dient?
Haben Übersetzungen wie „und macht er seine Pfeile zu
brennenden", haben Verballhornungen des Gebets des Herrn „Unser
Brot für morgen gib uns heute", wo dann in der Fußnote steht,
sachlich würde die alte Übersetzung zwar passen haben
all die kleinen Neuerungen, die nicht einen bessern Sinn, sondern
nur eine peinlichere Anlehnung an die fremde Sprachform geben,

irgend einen Zweck in einer Bibel für den einfachen Mann oder für
den Gebildeten, der sich nichts aus theologischem Kleinkram macht?

Die Bibel, die dem Laien in die Seele reden soll, die Bibel,
die ihrem Urbild treu sein will, muss eine Dichtung, ein großes
Kunstwerk sein; eine Gelehrtenbibel meinethalben für die

Theologen, eine schöne Bibel fürs Volk. Und da nun seit dem
Bestehen der Welt noch nie eine Kommission ein Kunstwerk
geschaffen hat und die einzige deutsche Bibel, der dichterischer
Wert zukommt, die Luthers ist, wird man sich eben an Luthers
Stil und Luthers Rhythmen halten müssen. Geschaffen hat eine
Kommission noch kein Kunstwerk, wohl aber geflickt, und dabei
ist es nicht immer schlecht herausgekommen. Wo also die
Übersetzung Luthers falsch oder unklar ist, wo sie aus seiner Dog-
matik und nicht aus seinem Herzen kommt, dort soll gebessert
werden. Aber nur dort, nicht wegen Haarspaltereien und
philologischen Süchten, die den Inhalt der christlichen Lehre um
keinen Deut ändern. Und wo man ändert, da sei es mit
künstlerischem Gewissen, da sage man sich: in der Wortwahl, im
Gefühlswert, im Rhythmus nicht schlechter als Luther! Dann nur
wird es möglich sein, eine Bibel zu schaffen, die eine Kulturtat
ist, die man in jedem Hause gern hat als Quelle von Schönheit,
von innerer Kraft, von Erbauung und Lebensbereicherung.

Vollends als ein Geschlecht, das den Anschluss an den

Nachwuchs verpasst hat, zeigen sich die Zürcher Bibelübersetzer
bei all den vorgewiesenen Proben für die Druckeinrichtung. Da

444



muss man sich fragen: haben diese Gelehrten nie mit offenen
Augen ein schönes altes Buch gesehen, wie sie bis zur Mitte
des letzten Jahrhunderts die Regel waren; ist ihnen von der ganzen
neuen Buchkunst, wie sie seit mehr als zehn Jahren blüht, nichts
zu Gesicht gekommen, kein Buch aus dem Inselverlag, keines

von Diederichs, keins von den ungezählten andern? Haben sie
die Kunde nicht vernommen, dass man heute viel mehr Bücher
kauft, weil jeder gern besitzt, was seinem Haus zum Schmuck
gereicht, während es bei den Büchern des letzten Geschlechts

ja ganz gleichgültig war, ob man sie sich lieh oder anschaffte?
Gerade bei einer Bibel ist es wichtig, dass sie wie ein Kunstwerk

aussehe. Einmal gewinnt so der Gefühlswert des Gelesenen ;

sonntägliche Stimmung, die der Laie in der Bibel sucht, ist bei
diesen ganz und gar werktäglichen Druckproben ausgeschlossen.
(Eine Warnung: wenn der Druck gut ist, fallen Verstöße gegen
den Sprachstil viel leichter und viel schwerer ins Bewusstsein.)
Und dann wünscht man doch, dass der Laie die Zürcher Bibel
lieber kaufe und schenke als die Lutherbibel; das tut er aber nur,
wenn man ihm ein schönes Buch bietet ; auch der Theologe hat
die Pflicht, an der Geschmacksbildung des Volkes mitzuwirken.
Und wo man fragt: wie bringen wir den Gebildeten wieder zum
Bibellesen, da muss eine Antwort lauten: unter anderm durch
ihre äußere Schönheit. Die kostet übrigens keinen roten Rappen
mehr als die Hässlichkeit.

Damit wir uns verstehen, ein Vorschlag. Man wähle das
Format der „Brücke", das sich schon als künftiges Weltformat
aber auch sonst empfiehlt. Dazu eine gute Fraktur alten oder
neuen Schnitts, sagen wir die Goethefraktur. Der einspaltige Text
sei von einer Linie in der Dicke der Schattenstriche umrahmt;
das Auge soll ihm in ruhigem Schritt folgen können, nicht in
einem Hindernisrennen über Ziffern und Klammern; der Inhalt
der Klammern werde mit dem Text verwebt. Außer der Linie:
auf der Außenseite des Buches (des bequemen Nachschlagens
wegen) die Versziffern, auf der Innenseite (der Laie hätte sie am
liebsten ganz weg, aber sie stören dort am wenigsten) die Parallelstellen;

beide in einer schmalen Antiqua, die mit großer Sorgfalt
zu wählen ist. Wo Zweifel über die Trennung der Verse
entstehen kann, ein schräger Haarstrich, nicht die hässliche Marke

445



in einer der Druckproben. Alle Fußnoten am Ende des Bandes.
Keine prosaischen Untertitel (Weheruf über soziale Misstände, bei
Jesajal), kein großes A, altes Testament, großes B, neues Testament.

Gelehrtenbibel, Gelehrtenbibel!

An der Peterskirche in Zürich steht ein schlichter Stein mit
der Inschrift: Ruhestätte J. C. Lavaters; durch schöne Umrisslinie
und Schrift und gute Aufteilung der Fläche ist er ein reines Kunstwerk.

Das ist Kultur. Dorthin kam ein Pedant und fügte zwei
Zeilen hinzu, geboren den gestorben den Die gute
Aufteilung der Fläche, das Kunstwerk ist zerstört. Das ist Unkultur.

Wenn der Kanton Zürich die Überlieferung hoch hält, eine
zeitgemäße Bibel zu führen, so ist das Kultur. Wenn man das aber
einseitig vom wissenschaftlichen Standpunkt auffasst und Werte,
die andere in Übersetzungs- und Buchkunst geschaffen haben,
kühl hintansetzt, so ist das Unkultur. Wir Laien dürfen aber
verlangen, dass eine Bibel, die unser Land repräsentiert, nicht nur
ein Bild unserer theologischen Wissenschaft, sondern unseres
Kulturstandes sei.

ZÜRICH ALBERT BAUR

DISCORSO TENUTO A LUGANO
Cari concittadini,

11 Männerchor di Zurigo, grato alle autorité ed alla cittadinanza di
Lugano dell' invito gentile e dell' accoglienza festosa, ha voluto che un figlio
délia Svizzera francese parlasse questa sera in norae degliZurigani. Ed io ho
accettato l'incarico ben volontieri, non solo come un onore, ma pure perché
esso contribuiva a dare a questa nostra riunione un carattere quasi simbo-
lico dell' unità svizzera. A questo proposito, comincerö con un ricordo personale,

che fu per me una esperienza proficua. Ventidue anni fa, andando per la
prima volta a Roma per un anno di studi, mi fermai mezza giornata a

Lugano. Non sapevo allora due parole d'italiano, ignoravo i costumi meri-
dionali; nelle strade délia città, persino davanti al lago, ebbi il sentimento
doloroso délia solitudine; verso mezzogiorno, spinto dalla fame, entrai nel
Caffè Federale colla speranza di trovarvi qualche cameriere intendente delle
lingue federali. Ma anche 11 dovetti usare il linguaggio internazionale dei
gesti, e ripartii verso Milano pieno di malinconia. Perô, giunto a Chiasso,
proprio alla frontiera, quanto mi divenne cara questa terra ticinese, corne
la sentii terra svizzera! Quel giorno non ebbi l'animo di proseguire; mi
fermai a Chiasso, per dormire un' altra volta sul suolo natio. Mi accorsi
allora che le frontière vere non sono quelle più apparenti delle lingue, ma
quest' altre, più profonde, dell' ideale politico et delle istituzioni comuni
conquistate dalla volontà e dal sacrificio di tutti.

Certo, la diversité delle lingue costituisce per noi Svizzeri una grave
difficolté e, nello stesso tempo, una vera ricchezza intellettuale e morale.

446


	Laiengedanken über eine Gelehrtenbibel

