
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: Die Ursprünge der Poesie

Autor: Singer, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE URSPRÜNGE DER POESIE
Welches ist die älteste Dichtungsart? Ich verfolge das

Problem zunächst historisch bis R. Wagner und gebe erst zum
Schluss meine eigene Meinung. Der Renaissance fiel Poesie mit
Theologie zusammen1). Auf ihrer Poetik fußend sagt deswegen
Ronsard2) :

la poésie n'était au premier âge qu'une théologie allégorique, pour
faire entrer au cerveau des hommes grossiers, par fables plaisantes et
colorées, les secrets qu'ils ne pouvaient comprendre, quand trop ouvertement

on leur découvrait la vérité.

Ihm folgt Opitz, und in dieser Richtung liegen auch die

Darstellungen des achtzehnten Jahrhunderts, die in der didaktischen

Absicht die Ursprünge der Poesie suchen und sonach
eigentlich die Didaktik, dieses sonst so stiefmütterlich behandelte
Gebiet der Dichtkunst, an den Anfang der Entwicklung stellen.
So Condillac3):

Es ist nicht schwer sich vorzustellen, auf welchem Wege die Poesie
eine Kunst geworden ist. Als die Menschen die vom Zufall im Gespräch
herbeigeführten einheitlichen und regelmäßigen Tonfälle bemerkt hatten,
wurden die durch die Ungleichheit der Silben bewirkten verschiedenen
Bewegungen und der angenehme Eindruck gewisser Modulationen der
Stimme die Vorbilder für Rhythmus und Harmonie, denen sie nach und
nach sämtliche Regeln ihrer Verskunst entnahmen. Musik und Poesie
sind also naturgemäß gleichzeitig] entstanden. Diese beiden Künste
verbanden sich mit der Gebärde, die älter als beide war, die man den Tanz
nennt. Wonach wir vermuten dürfen, dass man zu allen Zeiten, bei allen
Völkern irgend eine Art Tanz, Musik und Poesie finden könnte Die
enge Verbindung dieser Künste bei ihrer Geburt ist der wahre Grund
dafür, dass sie bei den Alten unter einem gemeinsamen Namen begriffen
wurden. Bei ihnen umfasst der Ausdruck „Musik" nicht nur die Kunst, die
er in unserer Sprache bezeichnet, sondern auch die der Gebärde, des
Tanzes, der Poesie und der Deklamation Man sieht leicht, welches
der Zweck der ältesten Dichtungen war. Als die Gesellschaften gegründet
wurden, konnten die Menschen sich noch nicht mit den Gegenständen des
bloßen Vergnügens beschäftigen, die Bedürfnisse, die sie sich zu vereinigen
genötigt hatten, begrenzten ihren Gesichtskreis auf das, was ihnen nützlich

*) K. Borinski, Die Poetik der Renaissance. Berlin 1886. S. 65.
2) Chr. W. Berghoeffer, Martin Opitz'Buch von der deutschen Poeterei.

Frankf. a./M. 1888. S. 86 f.
3) Condillac, Essai sur l'origine des conoissances humaines. § 69 bis

12. Oeuvres 1, p. 350 ff. Paris 1798. Der Essai erschien zuerst in zwei Bänden

1746 und 1754 in Amsterdam.

419



oder notwendig sein mochte. Poesie und Musik wurden also nur gepflegt,
um Religion und Gesetze kennen zu lehren und um das Andenken der
großen Männer und der Dienste, die sie der Gesellschaft geleistet hatten,
zu bewahren.

Aber sieht hier nicht Condillac vielmehr gleich verschiedenen
noch zu besprechenden Theoretikern des neunzehnten
Jahrhunderts den Ursprung der Poesie in der sogenannten chorischen

Lyrik? Ja und nein. Den Ursprung der Dichtung wohl, aber nicht
den der Dichtkunst als Kunst ; den glaubt er erst dort erblicken
zu dürfen, wo sich didaktische Tendenzen ihrer bemächtigen.
Deutlicher wird diese Meinung in dem von ihm stark abhängigen
Sulzerx):

Der Ursprung der Dichtkunst ist unmittelbar in der Natur des
Menschen zu suchen. Jedes Volk, das sich zu irgend einer Kultur der
Vernunft und der Empfindungen heraufzuschwingen gewusst, hat seine Dichter
gehabt, die keinen andern Beruf, keine andre Veranlassung gehabt, was
sie stärker als andre gedacht und empfunden, unter sinnlichen Bildern und
in harmonischen Reden ihnen vorzustellen, als die Begierde, die jede edle
Seele fühlt, andern das Gute, davon sie durchdrungen ist, mitzuteilen
Sobald dieser erste Keim der Dichtkunst die Menschen auf die Mittel,
nützliche Wahrheiten durch einen angenehmen Vortrag auszubreiten,
aufmerksam gemacht hatte, entdeckten sie auch, dass außer dem gut
abgemessenen Fall der Worte die gute Einkleidung, der feurige Ausdruck der
Gedanken und lebhafte Bilder eine ähnliche Wirkung tun, und so wurde
nach und nach die poetische Sprache entdeckt und gebildet. Vermutlich
sind die ersten poetischen Versuche überall bloß einzelne Verse, wie unsere
meisten Sprichwörter, oder kurze aus zwei oder drei Versen bestehende
Sätze gewesen. Als die Kunst zunahm, erfand man Mittel, durch Allegorien
und Fabeln das Volk zu lehren Die wahre Geschichte der Dichtkunst
nur von einem einzigen Volke wäre ohne Zweifel zugleich die Geschichte
dieser Kunst bei jeder andern Nation, und gewiss ein wichtiger Teil der
allgemeinen Geschichte des menschlichen Genies: aber sie fehlt überall.
Am meisten weiß man von dieser Geschichte, in so fern sie die Griechen
betrifft Die erste Zeit, von welcher alle Nachrichten fehlen, ist die,
darin sie angefangen hat aufzukeimen, da ihre Werke Sittensprüche, oder
auch sehr kurze Äußerungen einer aufwallenden Leidenschaft gewesen, die
tanzend gesungen wurden. In dieser Zeit war sie noch keine Kunst; wer
etwa bei einer Versammlung ein außerordentliches Feuer der Einbildungskraft

fühlte, der reizte die andern zu unförmlichem Gesang und Tanz, bei
welchen der Gegenstand der Leidenschaft mit hüpfenden Worten angezeigt
wurde. So äußern sich gegenwärtig bei den noch nicht gesitteten Völkern
in Canada die ersten Versuche in Musik, Tanz und Poesie Das
lyrische scheint natürlicher Weise die älteste Gattung zu sein, da es durch

Johann George Sulzer, Allgemeine Theorie der schönen Künste.
Neue vermehrte Auflage. Leipzig 1786. 1. 433 f. Artikel „Dichtkunst".

420



den Ausbruch der Leidenschaften verursacht worden, und die Lustbarkeit,

die jedes wilde Volk nach einem glücklichen Streite anstellt, können
auch Spuren der nachher entstandenen epischen Poesie gezeiget haben.

Sulzers Buch war bereits anfangs der siebziger Jahre, da

es erschien, veraltet, wie am deutlichsten aus Mercks vernichtender

Kritik in den Frankfurter gelehrten Anzeigen des Jahres 1772

zu ersehen ist. Ja bereits im Jahre 1730 hatte der vielverlästerte
Gottsched in seiner Kritischen Dichtkunst auf einem weit
fortgeschritteneren Standpunkte gestanden. Er erörtert die sich schon
bei Scaliger findende Theorie von der Entstehung des menschlichen

Gesanges durch Nachahmung der Vögel, vergleiche dessen
Poeticae 1,4, besonders aber die Epistel an seinen Sohn1):

Klar ist es, dass mit den Anfängen der Natur zugleich der Gesang
entstanden ist. So sehr, dass die Pythagoräer sogar den Blumen Lieder
zuschreiben, in denen sie die Sonne, andere, in denen sie Mond und Sterne
verherrlichen. Wir sehen alle Vögel meistens, manche das ganze Jahr
hindurch zwitschern.

Das ist aber auch das einzige, was er Scaliger verdankt, und

es ist unrecht, seine weit vorauseilenden Betrachtungen, in denen

er viel vernünftiger als die im Banne der Aristotelischen Mimesis
stehenden Batteux2) oder Cesarotti3), die auch die Lyrik unter
das Joch dieses auf sie gar nicht anwendbaren Begriffs spannen
wollen, sie als die effusive von der epischen als der imitativen
Kunst säuberlich trennt, in denen er den Irrtum Scherers4), auch
bei der Lyrik das Publikum als maßgebenden Faktor einzuführen,
klug vermeidet und der primitiven Lyrik das moralische Zöpfchen
energisch abschneidet — es ist unrecht, diese auf die unklaren
und unter einander widerspruchsvollen Ausführungen Scaligers
zurückführen zu wollen5):

Allein der Mensch würde gesungen haben, wenn er gleich keine Vögel
in der Welt gefunden hätte. Lehret uns nicht die Natur, all unsre
Gemütsbewegungen durch einen gewissen Ton der Sprache ausdrücken? Was ist

') Julii Cœsaris Scaligeri Poetices libri Septem. Editio secunda. Apud
Petrum Santandreanum MDLXXXI.

2) Manfred Schenker, Charles Batteux und seine Nachahmungstheorie
in Deutschland. Leipzig 1908. S. 30. 36.

3) Cesarotti, Abhandlung über den Ursprung und Fortgang der Poesie.
Neue Bibl. d. schönen Wissensch, u. freyen Künste. Leipz. 1766, II, 1 ff.

*) F. B. Gummere, The Beginning of Poetry. New-York 1908, p. 349.
6) F. Braitmaier, Gesch. d. poet. Theorie u. Kritik v. d. Discursen

d- Maler bis auf Lessing. Frauenfeld 1888. S. 96 ff.

421



das Weinen der Kinder anders als ein Klagelied? Die Gesänge sind
dergestalt die älteste Gattung der Gedichte und die ersten Poeten sind
Liederdichter gewesen Wann sich ein munterer Kopf von gutem
Naturelle bei der Mahlzeit oder durch einen starken Trunk das Blut erhitzt
und die Lebensgeister rege gemacht hatte, so hub er etwa an, vor Freude
zu singen und sein Vergnügen auch durch gewisse dabei ausgesprochene
Worte zu bezeigen Ein verliebter Schäfer, dem bei der Langweile auf
dem Felde, wo er seine Herden weidete, die Gegenwart einer angenehmen
Schäferin das Herz rührte und das Gemüt in Wallung versetzte, bemühte
sich nach dem Muster der Vögel ihr etwas vorzusingen und bei einer
lieblichen Melodie zugleich seine Liebe zu erklären Die allerersten Sänger
ungekünstelter Lieder haben nach der damaligen Einfalt der Zeiten wohl
nichts anders im Sinne gehabt, als wie sie ihren Affekt auf eine angenehme
Art ausdrücken wollten, so dass dieselben auch in andern eine gewisse
Gemütsbewegung erwecken möchten. Ein Saufbruder machte den andern
lustig, ein Betrübter lockte dem andern Tränen aus, ein Liebhaber gewann
das Herz seiner Geliebten etc. Die Sache ist leicht zu begreifen, weil sie
in der Natur des Menschen ihren Grund hat und noch täglich durch die
Erfahrung bestätigt wird.

Die Auffassung der Poesie als einer Art Theologie legte es

nahe, wenn man nur einmal von didaktischen Tendenzen absehen

wollte, in der religiösen Lyrik die ursprünglichste Dichtung zu
sehen. Milton lässt zu Anfang seines Paradise lost die ersten Eltern
einen Lobgesang auf Gott anstimmen, in den er den 148sten

Psalm hineinverarbeitet. Darauf beruft sich Lowth1), wenn er
die Ode für die ursprünglichste aller Dichtungsarten erklärt:

Offen genug trägt die Ode ihren Ursprung zur Schau; geboren ist sie

zuerst aus den freudigsten und stärksten Affekten der menschlichen Seele,
der Freude, der Liebe, der Bewunderung. Wenn wir uns den ersterschaffenen

Menschen denken, wie ihn uns die heiligen Schriften zeigen, mit
vollendeter Fähigkeit der Vernunft und der Sprache begabt, seiner selbst und
Gottes bewusst, einen nicht unwürdigen Beschauer dieser überherrlichen
Weltschöpfung des Himmels und der Erden, können wir glauben, dass sein
Herz nicht bei diesem Anblick warm geworden sei, sodass er von der Glut
seiner eigenen Gefühle hingerissen von selbst sich in das Lob des Schöpfers
ergoss, und zu jenem Schwung der Rede, jenem Jubel der Stimme sich
erhitzte, welche aus solchen Seelenbewegungen fast notwendig folgen?
Gewiss haben wir von jenem ersten und vollkommenen Zustande des
Menschen keinen rechten Begriff, wenn wir ihm nicht auch einen bestimmten
Besitz der Dichtkunst zugestehen, mittels deren er die frommen Empfindungen

gegen Gott und die heilige Glut der Religion in Gesang und Hymnen
würdig zum Ausdruck brachte.

') Roberti Lowth, De sacra poesi Hebraeorum. Notas et epimetra
adjecit J. D. Michaelis. Editio secunda. Goettingae 1770. p. 499. Michaelis
hatte das Buch schon 1757 in Deutschland eingeführt, erschienen war es
zuerst 1753 in Oxford.

422



Weit näher unserer modernen Auffassung steht ein anderer
Engländer des achtzehnten Jahrhunderts, der große Nationalökonom

Adam Smith1). Er hat sicher in England Vorläufer2),
die ich aber gegenwärtig nicht nachweisen kann:

Nach den Vergnügungen, die aus der Befriedigung leiblicher Bedürfnisse

entstehen, scheinen keine dem Menschen natürlicher als Musik und
Tanz Die menschliche Stimme ist wohl von Natur aus, wie sie immer
das beste alle musikalischen Instrumente ist, auch das erste und früheste
gewesen: Im Singen oder in ihren ersten Versuchen des Gesanges
verwendete sie wohl Töne, so ähnlich als möglich denen, deren sie gewohnt
war; das heißt sie verwendete wohl Worte von einer oder der andern Art,
nur so dass sie sie in Tempo und Rhythmus aussprach, und gewöhnlich in
melodiöserer Art, als in gemeiner Rede Brauch gewesen war. Diese Worte
aber brauchten nicht und hatten wahrscheinlich noch längere Zeit keinen
Sinn, sondern mochten den Silben gleichen, die wir im sinnlosen Refrain
gebrauchen, dem derry-derrydown unserer Volksballaden, und mochten nur
der Stimme als Hilfe dienen, um Klänge zu bilden, die sich zu melodischer
Modulation eignen und zur Verlängerung und Verkürzung nach dem
Zeitmaße der Melodie. Diese rohe Form vokaler Musik war, wie es die
einfachste und leichteste ist, sowohl auch die erste und älteste. Im Verlaufe
der Zeiten musste es geschehen, dass an Stelle dieser bedeutungslosen und
sozusagen musikalischen Worte solche untergeschoben wurden, die einen
Sinn ausdrückten, und deren Aussprache ebenso genau mit dem Rhythmus
und der Melodie übereinstimmten, als jene „musikalischen" Worte es früher
getan hatten. Dies ist der Ursprung des Verses oder der Poesie

Der Vers musste natürlich irgend einen Sinn ausdrücken, der zu
der ernsten oder heiteren, fröhlichen oder traurigen Laune der Melodie
zu der er gesungen ward, passte; mit dieser Melodie gewissermaßen
gemischt und vereint musste er Sinn und Inhalt dem zu geben scheinen,
was an sich augenscheinlich keinen hatte. Ein pantomimischer Tanz mag
manchmal dem gleichen Zweck entsprechen und mag, irgendein Liebesoder

Kriegsabenteuer darstellend, Sinn und Inhalt der Musik zu geben
scheinen, die sonst offenbar keinen hätte. Ja, es ist natürlicher, die Ereignisse

des gemeinen Lebens durch Geste und Bewegung mimisch
darzustellen, als sie durch Vers oder Poesie auszudrücken So mag der
pantomimische Tanz der Musik einen deutlichen Sinn und Inhalt zu geben

') On the nature of the imitation which takes place in what are called

the imitative arts. Essays philosophical and literary, die 1795 aus dem
Nachlass herausgegeben wurden.

2) Sicher gehört zu diesen seinen Vorgängern Brown: A dissertation
on the rise, union, the progressions, separations and corruptions of poetry
and music. London 1763. Ich schließe das nicht nur aus dem Titel, sondern
mehr noch aus der Inhaltsangabe bei Finsler, Homer in der Neuzeit.
Leipzig 1912, S. 365 ff. und aus der Polemik Herders in seinem Ursprung
der Sprache. Übrigens .ist das Buch nicht so unbeachtet geblieben, wie
Finsler meint, da es im nächsten Jahre eine zweite Auflage erlebte und
1763 und 64 zwei Schriften erschienen, die sich mit ihm polemisch
auseinandersetzten, deren Titel man bei Sulzer a. a. O. S. 440 findet.

423



gedient haben viele Menschenalter vor der Erfindung oder wenigstens vor
dem allgemeinen Gebrauche der Poesie Von diesen drei Schwesterkünsten,

die ursprünglich vielleicht immer zusammen gingen und zu allen
Zeiten gerne zusammen gehen, können zwei gesondert existieren, die dritte
aber kann es nicht Es ist die Instrumentalmusik, die am besten allein
existieren kann. Vokale Musik, obwohl sie aus Klängen, die keinen
bestimmten Sinn noch Inhalt haben, bestehen kann und oft besteht, ruft doch
von Natur aus nach der Unterstützung durch die Poesie Die Worte
können die Situation einer einzelnen Person ausdrücken und drücken sie
gewöhnlich aus, und alle die Empfindungen und Leidenschaften, die sie als
Folge dieser Situation fühlt. Ein fröhlicher Gesell gibt der Freude Raum
und dem Frohsinn, zu denen Wein, Festesfeier und gute Gesellschaft ihn
begeistern. Ein Liebhaber klagt oder hofft oder fürchtet oder zweifelt
Eine Person in glücklichen Umständen dankt für die Güte oder eine im
Unglück fleht um Gnade oder Vergebung zu jener unsichtbaren Macht, zu
der sie emporschaut als zu dem Lenker aller Geschicke des menschlichen
Lebens. Die Situation mag nicht nur eine sondern zwei, drei und mehr
Personen umfassen ; sie mag in ihnen allen ähnliche oder entgegengesetzte
Gefühle wachrufen etc.

Vielleicht mit dem Engländer aus einer gleichen Quelle1)
schöpfend kommt A. W. Schlegel in seinen „Briefen über Poesie,
Silbenmaß und Sprache" unsern modernen Anschauungen
merkwürdig nahe2):

In ihrem Ursprünge macht Poesie mit Musik und Tanz ein unteilbares
Ganzes aus. Der Tanz hat in allen seinen Gestalten, von der einfachsten
Natur bis zu den sinnreichsten Erweiterungen der Kunst, vom Freudensprunge

des Wilden bis zum Noverrischen Ballet, nie die Begleitung der
Musik entbehren gelernt. Dagegen bestehen jetzt Musik und Poesie ganz
unabhängig von einander: ihre Werke bilden sich vereinzelt in den Seelen
verschiedener, oft sich missverstehender Künstler und müssen absichtlich
darauf gerichtet werden, durch die Täuschung des Vortrags wieder eins
zu werden.

Poesie entstand gemeinschaftlich mit Musik und Tanz und das Silbenmaß

war das sinnliche Band ihrer Vereinigung mit den verschwisterten
Künsten. Auch nachdem sie von ihnen getrennt ist, muss sie immer noch
Gesang und gleichsam Tanz in die Rede zu bringen suchen, wenn sie noch
dem dichtenden Vermögen angehören und nicht bloß Übung des
Verstandes sein will.

Nun zum Ursprung der Poesie, worauf ich mit all meinen Betrachtungen

hinzielte. Historisch wissen wir davon ebensowenig als vom
Ursprung der Sprache die sinnlichen Gegenstände lebten und bewegten

») Die „Briefe" sind 1795 erschienen, also im gleichen Jahre mit den
posthumen Essais, so dass an einen direkten Zusammenhang nicht gedacht
werden kann. Vielleicht ist diese gemeinsame Quelle eben jenes mir leider
nicht zugängliche Buch von Brown, auf dessen vielversprechenden Titel ich
oben hingewiesen habe.

a) Sämtliche Werke hg. v. Böcking VII. Leipzig 1846, S. 103, 108, 121.

424



sich in ihr und das Herz bewegte sich mit allen. Dies ist es, was man
oft gesagt hat, und was doch nur in gewissem Sinne wahr ist: Poesie und
Musik sei von Anfang an da gewesen und gleich alt mit der Sprache.

Dagegen polemisiert er nun: jene mit der Sprache gleich
alte Poesie und Musik haben noch keinen Takt gehabt und erst
mit diesem seien sie zu Künsten geworden. Der Gedanke einer
vorkünstlerischen Periode der Poesie ist uns schon oben begegnet:
hier liegt ein fruchtbarer Keim in dem Gedanken der ataktischen
Musik, den Schlegel auch weiter unten geistreich ausführt1):

Allerdings lässt sich an eine Musik von Instrumenten ohne Takt gar
nicht denken, auch die von Instrumenten begleitete Stimme ist durchaus
an die Beobachtung desselben gebunden; aber wenn sie sich ganz allein
hören lässt, so darf sie in diesem Stücke ihre natürliche Freiheit wieder
geltend machen und darin auch neben dem künstlichen Reichtum musikalischer

Zusammensetzung gefallen wollen. Du siehst, ich rede vom Rezitativ,
das besonders in der italienischen Oper eine so schöne Stelle einnimmt,
und dem man doch den Namen eines Gesanges nicht versagen kann.

Wüsste man nicht historisch das Gegenteil, so könnte man leicht auf
den Gedanken geraten, das Zeitmaß gehöre unter die späteren Erfindungen,
der Gesang habe, solange nur wirkliche Leidenschaft ihn eingab, in
dithyrambischer Freiheit geschwärmt, und erst als er zum ergötzenden Spiele
geworden, habe man den Mangel jenes ursprünglichen Nachdrucks durch
einen kunstmäßigen Reiz zu ersetzen gesucht. Aber die Beobachter wilder
Völker rühmen einstimmig die bewundernswürdige Genauigkeit im Takt,
womit sie ihre Gesänge und Tänze aufführen.

Du wirst bemerkt haben, liebe Freundin, dass ich im Gange aller
obigen Betrachtungen zwei Sätze ohne Beweis und stillschweigend zum
Grunde gelegt habe, weil sie mir von selbst einzuleuchten schienen. Erstlich :

Poesie sei ursprünglich von der Art gewesen, die man in der Kunstsprache
lyrisch nennt. Zweitens: man habe sie immer unvorbereitet nach der
Eingebung des Augenblicks gesungen, mit einem Ausdruck, der uns Deutschen
wie die Sache selbst fremd ist, „improvisiert". Was jenes betrifft, so
erinnere ich hier nur mit wenigen Worten, dass dem empfindenden Wesen
sein eigener Zustand der nächste ist, dass der Geist die Dinge zuerst in
ihrer Beziehung auf diesen wahrnimmt, und schon zu einer sehr hellen
Besonnenheit gediehen sein muss, um seine Betrachtung derselben, wenn
ich so sagen darf, ganz aus sich heraus zu stellen. Durch welche
Veranlassungen und auf welchen Wegen die andern Gattungen, die in der
lyrischen eingewickelt lagen, sich in der Folge von ihr gesondert, erzähle
ich dir ein anderes Mal.

Dieses „andere Mai" ist, so viel ich weiß, nie gekommen.
Auch nicht in seinen Berliner Vorlesungen vom Jahre 18012).
Dort hatte er die Tanzkunst als eine Kombination der simultanen

0 Ebenda S. 124, 132, 152.
2) Seufferts Neudrucke 17, S. 119.

425



und sukzessiven, der bildenden und musikalischen Künste hingestellt,

fährt aber dann fort:
In der obigen Reihe haben wir die Tanzkunst als eine Kombination

betrachtet. Allein die Einheit ist überall im Menschen früher als die Trennung,

und so mussten sich anfangs die drei Arten des natürlichen Ausdrucks,
durch Qeberden, durch Töne und durch Worte notwendig beisammen finden.
Leidenschaften riefen ihn in seiner größten Energie hervor, und sofern er
ihnen angehörte, war er unwillkürlich. Der Mensch prägte ihm aber
dadurch seinen Charakter der Freiheit auf, dass er die wilden Ausbrüche an
eine selbst gegebene Regel band. Diese war für die Geberden, die Töne
und die Worte eine und dieselbe: das Zeitmaß, der Takt, der Rhythmus.
Bei vielen Nationen finden wir sie noch in dieser unzertrennlichen
Verbindung oder richtiger zu reden, in dieser einzigen Urkunst liegt der
Keim des ganzen vielästigen Baumes beschlossen, zu welchem sich nachher

die schöne Kunst entwickelt hat.
Wir wollen versuchen, die Poesie genetisch zu erklären Wir handeln

also zunächst von der Naturpoesie, dann der Kunstpoesie. Erst bei der
letzten tritt die Scheidung in Gattungen ein, oder vielmehr diese Scheidung
bezeichnet eben den Anfangspunkt derselben.

Die Entstehung der Dichtungsarten aus dem Gesamtkunstwerk

ist aber auch in diesen Vorlesungen nirgends dargestellt
worden.

A. W. Schlegels Theorie war damals veraltet, um heute wieder
modern zu sein. Denn 1765 und 1767 hatte sich in zwei Briefen
an Herder der Magus vom Norden für die Priorität des Epos
ausgesprochen 8):

/iO0oç. Fabel und Erfindung, scheint mir immer dem 7r«0oç und Schwung
der Empfindungen vorauszugehn.

Epos und Fabel ist der Anfang und außerdem nichts als Ode und
Gesang.

So schreibt denn Herder2):
So schritt die Sage, als eine Tochter des Gedächtnisses weiter, bis

sie Kunst ward, und diese Kunst hieß Dichtkunst. Das rohe Gold ward
geprägt, und die Sage selbst war's, die diese Prägekunst aufbrachte. Jeder
Erzähler nämlich will gut erzählen, und da er als Unterrichter der Weisere
ist, so will er auch seinen Unterricht angenehm, dauerhaft, lebhaft, kurz
auf die vollkommenste Weise einprägen. Hiermit war die Dichtkunst erfunden.

So groß ist bald die Autorität der Lehre von dem größern
Alter des Epos, dass auch Schelling8), obwohl sie ihm nicht in
sein System passt, sie als erwiesen annimmt:

') Rudolf Unger, Hamann und die Aufklärung. Jena 1911. I, 271.
a) Über Bild, Dichtung und Fabel. 1787.
8) Philosophie der Kunst. Werke V, 639.

426



Wenn wir in der Abhandlung der verschiedenen Dichtungen der natürlichen

oder historischen Ordnung folgen wollten, so würden wir von dem
Epos als der natürlichen Identität ausgehen und von da zur lyrischen und
dramatischen Dichtkunst fortgehen müssen. Allein da wir uns hier ganz
nach der wissenschaftlichen Ordnung zu richten haben, und da nach der
bereits vorgezeichneten Ordnung der Potenzen die der Besonderheit oder
Differenz die erste, die der Identität die zweite, und das, worin Einheit
und Differenz, allgemeines und besonderes selbst eins sind, die dritte istr
so werden wir auch hier dieser Stufenfolge treu bleiben und machen daher
den Anfang mit der lyrischen Kunst.

So sind es denn wohl auch „wissenschaftliche" und nicht
„historische" Gründe, die Bouterwek1) veranlassen, mit der Lyrik
statt mit der Epik zu beginnen.

Hegel hingegen schickte sich die Stellung des Epos an die
Spitze vorzüglich in sein System2):

Ein dritter Punkt endlich, worüber wir noch in Rücksicht auf den
allgemeinen Charakter der lyrischen Poesie zu sprechen haben, betrifft die
allgemeine Stufe des Bewusstseins und der Bildung, aus welcher das
einzelne Gedicht hervorgeht. Auch in dieser Beziehung nimmt die Lyrik einen,
der epischen Poesie entgegengesetzten Standpunkt ein. Wenn wir nämlich
für die Blütezeit des eigentlichen Epos einen im Ganzen noch unentwickelten,
zur Prosa der Wirklichkeit noch nicht herangereiften Zustand forderten,
so sind umgekehrt der Lyrik solche Zeiten günstig, die schon eine mehr
oder weniger fertig gewordene Ordnung der Lebensverhältnisse herausgestellt

haben, indem erst in solchen Tagen der einzelne Mensch sich dieser
Außenwelt gegenüber in sich selbst reflektiert und sich aus ihr heraus zu
einer selbständigen Totalität des Empfindens und Vorstellens abfließt.

Hegels Einfluss hat die Theorie wohl einen großen Teil ihrer
Dauerhaftigkeit zu verdanken: darum spricht Usener3) von „der
alten durch Hegel uns eingeprägten Vorstellung, dass im Anfang,
die erzählende Form, das Epos, stehe". Von ihm beeinflusst ist

jedenfalls auch Wackernagel in seinem Aufsatze „die epische
Poesie"4):

Es ist eine weit verbreitete Behauptung, dass man als die älteste
Gattung der Poesie die Lyrik zu erkennen habe ; denn dem Menschen liege
nichts näher als sein Ich, und nichts könne ihn eher und leichter zu poetischer

Produktion reizen als seine Empfindungen: mithin sei die lyrische
Poesie als die Poesie des Ichs und des Gefühls auch die älteste. Diese
Behauptung hat viel verleitenden Schein, dennoch ist sie ein lediglich aus

*) Ästhetik. Göttingen 1825.
a) Vorlesungen über die Ästhetik. Werke X, 3, 434.
3) Der Stoff des griechischen Epos. Kleine Schriften IV, 217.

4) Schweizerisches Museum fürhistorische Wissenschaften. 1837, S. 341.

427



der Luft gegriffenes Theorem, und von aller Einsicht in die Literaturgeschichte,

von aller Einsicht in das eigentliche Wesen der Poesie verlassen.
So wie man sich nach historischer Begründung umtut, und so wie man
nur einigermaßen bedenkt, was denn Poesie überhaupt solle und wolle,
so ergibt sich vielmehr und bleibt die Lehre bestehen, dass die epische
Poesie die älteste und dass alle Poesie nur episch gewesen sei.

Aus dem Aufsatz ging es in die „Poetik" des selben Autors
über und in so und so viele andere Schulpoetiken.

Selbst A. W. Schlegels Bruder wusste mit dessen zitierten
Briefen nichts anzufangen. Er behauptet1) ihnen zum Trotz das

höhere Alter des Epos auf Grund der schon mehrfach erwähnten
Scheidung von Dichtung und Dichtkunst. Man glaubt sich in die
schwärzesten Zeiten der Aufklärung versetzt, bevor die hohe
Kunst der Naturpoesie entdeckt worden war. Er spricht von
der Fähigkeit

eine Leidenschaft in gemessenen Lauten und Bewegungen unwillkürlich
auszudrücken. Mit dieser niedrigsten Gattung, welche nur den Keim zur
künftigen lyrischen Kunst enthält, fängt die Poesie überall an und bleibt
auch auf der untersten, bloß vorbereitenden Stufe ihrer Entwicklung dabei
stehen. Streng genommen sind es nur gestaltlose Regungen der poetischen
Anlage, Vorübungen der Poesie, die eigentliche Poesie ist noch gar nicht
vorhanden; denn was nur zur Befriedigung eines Bedürfnisses dient, gehört
nicht ins Gebiet der schönen Kunst.

Näher an August Wilhelm steht Schleiermacher2), der zu
seiner Unterscheidung zwischen kunstmäßig und kunstlos sich wie
dieser mit der Einführung des Rhythmus begnügt, mit der Gründung

auf den Begriff der Bewegung aber von Herder8) abhängig
scheint :

So wollen wir uns denn zunächst halten an eine alte Rede, die sich
aber auch im Munde der neueren Meister wiederholt, dass alle Kunst
entspringt aus der Begeisterung, aus lebhafter Bewegung der innersten Gemütsund

Geisteskräfte Nun können wir wohl Freude und Schmerz, ohne
nach Inhalt und Veranlassung besonders zu fragen, ohne weiteres als solche
auch zu der innersten Quelle des Lebens durchdringende Erregungen
aufstellen. Beide haben ihre entsprechenden Äußerungen im Ton und in den
willkürlichen leiblichen Bewegungen. Aber freilich, wie die ausgelassene

') Geschichte der Poesie der Griechen und Römer. 1798. Prosaische
Jugendschriften hg. v. J. Minor, S. 248.

2) Über den Umfang des Begriffs der Kunst in Beziehung auf die
Theorie derselben. Gelesen in der preußischen Akademie am 11. Aug. 1831.

") Die Lyra. Von der Natur und Wirkung der lyrischen Dichtkunst
1795. Aus dem zweiten Bande der Terpsichore.

428



Freude springt und sich in kreisenden Bewegungen ermüdet, wie sie
umarmend an sich reißt und fahren lässt, wie sie halb artikulierte Töne bunt
durcheinander in mancherlei Höhe und Tiefe ausstößt, und wie ebenso ohne
Maß und Regel auch der Schmerz seufzt und schreit, sich in kläglichen
Windungen umherwirft und so die Tonleiter auf- und abläuft und alle
barocksten willkürlichsten Bewegungen am häufigsten wiederholt: so ist bei
diesen Äußerungen an ein Kunstwerk nicht unmittelbar zu denken. Und
doch sind das unleugbar die Naturanfänge zweier Künste, das Kunstlose zu
Tanz und Gesang als dem Kunstmäßigen, zwei Künste, aus denen sich doch
die größeren Gebiete der Mimik und der Musik nur durch natürliche
Erweiterungen entwickelt haben. Was ist nun der spezifische Unterschied
zwischen dem Kunstmäßigen und Kunstlosen? Dies unstreitig, dass die
rohen und ungeschlacht wechselnden Bewegungen unter Maß und Regel
gebracht werden Und dieses ist der tiefere ursprüngliche Sinn der Formel,
dass die Leidenschaften oder vielmehr die leidenschaftlichen Zustände
gemäßigt werden durch die Künste.

Nur einige Dichter stehen auf einem A. W. Schlegels
verwandten Standpunkt, der von den Theoretikern verachtet wurde.
So Jean Paul1):

Die Lyra geht, da Empfindung überhaupt die Mutter und der Zunderfunke

aller Dichtung ist, eigentlich allen Dichtformen voraus, als das
gestaltlose Prometheusfeuer, welches Gestalten gliedert und belebt. Wirkt
dieses lyrische Feuer allein, außerhalb den beiden Formen oder Körpern
Epos und Drama, so nimmt die freifliegende Flamme, wie jede körperliche,
keine umschriebene feste Gestalt an, sondern lodert und flattert als Ode,
Dithyrambus, Elegie.

Ein fruchtbarer Gedanke, der uns heute wieder sehr nahe

liegt: alle Poesie Äußerung der Persönlichkeit, also eigentlich
immer Lyrik, nur manchmal in die ursprünglich fremde Form
der naturnachahmenden Gattungen von Epos und Drama gefasst.

Über das auch von A. W. Schlegel angeschlagene Thema von
der im Tanze enthaltenen bildenden Kunst phantasiert der
tiefgründige Novalis2):

Plastik, Musik und Poesie verhalten sich wie Epos, Lyra und Drama.
Es sind unzertrennliche Elemente, die in jedem freien Kunstwesen zusammen
und nur nach Beschaffenheit in verschiedenen Verhältnissen geeinigt sind.

Auf Goethes Betrachtung und Auslegung der Ballade vom
vertriebenen und zurückkehrenden GrafenL) macht mich Maync
aufmerksam :

') Vorschule der Ästhetik 1804. XIII. Programm.
3) Sämtliche Werke, hg. von C. Meißner. III, 32.
3) Weimarer Ausgabe, XL1, 1. S. 223 f.

429



Das Geheimnisvolle der Ballade enspringt aus der Vortragsweise. Der
Sänger nämlich hat seinen prägnanten Gegenstand, seine Figuren, deren
Taten und Bewegung so tief im Sinn, dass er nicht weiß, wie er ihn ans
Tageslicht fördern will. Er bedient sich daher aller drei Grundarten der
Poesie, um zunächst auszudrücken, was die Einbildungskraft erregen, den
Geist beschäftigen soll; er kann lyrisch, episch, dramatisch beginnen, und,
nach Belieben die Form wechselnd, fortfahren, zum Ende hineilen, oder es
weit hinausschieben Übrigens ließe sich an einer Auswahl solcher
Gedichte die ganze Poetik gar wohl vortragen, weil hier die Elemente noch
nicht getrennt, sondern wie in einem lebendigen Ur-Ei zusammen sind, das

nur bebrütet werden darf, um als herrlichstes Phänomen auf Goldflügeln
in die Lüfte zu steigen.

Einer der letzten bedeutenden Theoretiker, der an der Priorität
des Epos testhält, ist der Hegelianer Vischer1)- Auch ihm
gelingt es nur durch die bekannte Unterscheidung einer kunstlosen
und kunstmäßigen Periode:

Hier ist noch das Nötige zur Rechtfertigung der Stelle zu sagen, die
dem Lyrischen gegeben ist. Es scheint der Zeit und dem Begriffe nach,
oder, wenn man will, derZeit nach, weil dem Begriffenach, viel mehr das
Erste zu sein, denn die Poesie ist die enge Nachbarin der Musik, kommt
aus ihr und schickt sich an, aus der Innerlichkeit der Empfindung die Welt
der Objekte wieder zu erschließen und auszubreiten ; ihr Wesen ist die
Entfaltung der innerlich verarbeiteten Welt; daher waren lyrische Ergießungen

der unmittelbaren Empfindung notwendig überall die ersten Äußerungen
der dichterischen Phantasie. Ein Interesse der bloßen logischen Konsequenz,

die Kategorie der Objektivität um jeden Preis voranzustellen, wäre
nur eine Verirrung der Abstraktion Allein genauer betrachtet, verhält
sich die Sache anders: die ältesten Lieder waren überall objektiven Inhalts,
priesen Götter und Menschen; freilich in lyrischem Tone, und man kann
insofern sagen, es liege hier eine noch unentwickelte Einheit des
Lyrischen vor, allein es war keine Einheit, die ein Gleichgewicht enthielt,
vielmehr das objektive epische Element herrschte und gestaltete sich
zuerst weiter zu bestimmten Formen, zu Heldenliedern, die dann zu
Epen zusammenwuchsen, während das Subjektive, Lyrische noch lange
Zeit viel zu unentwickelt blieb, um als entschiedene Form in das Licht
der Geschichte der Poesie herauszutreten, vielmehr die späte Reife der
Bildung abwarten musste .•. Historisch und psychologisch hat den
Beweis für den Vorgang des Epischen Wackernagel geführt Demnach
behält jener Begriff einer ursprünglichen, unentwickelten Einheit des
Lyrischen und Epischen in den ältesten erzählenden Liedern seine relative
Richtigkeit; jenes war im Keime vorhanden, musste dann diesem den Vortritt

lassen, nahm aber, als es selbst an die Reihe der Entwicklung kam,
die Form wieder auf, in der es einst neben dem Epischen geschlummert
hatte, und gab ihr wirklich lyrische Gestalt.

») Ästhetik. III, 2, 5. Stuttgart 1857. S. 1262.

430



Der Vorgang des Epischen wird hier eigentlich nur mehr zaghaft

festgehalten ; das älteste ist die Chorlyrik, die als „objektive"
Lyrik bezeichnet wird, welcher Begriff noch lange die Erkenntnis
der Geschichte unserer mittelhochdeutschen Lyrik verdunkeln
sollte. Dieser Begriff der „objektiven" Lyrik war deswegen so
schädlich, weil man darunter zweierlei verstand, erstens wie
Vischer die nur lyrisch gefärbte aber imitative Darstellung der

Außenwelt, eines äußern Geschehnisses, — und die Beschränkung
der primitiven Lyrik auf diese Art ist durchaus nicht nachweisbar,
ja direkt unwahrscheinlich — zweitens aber eine „wenig subjektive",

das heißt wenig individuelle, nicht Individual- sondern
Gemeinschaftsgefühle ausdrückende, massenpsychologische, wenig
differenzierte, und insofern ist die Unterscheidung zweifellos
richtig. So weit kann man Vischer und Wackernagel das

Psychologische zugeben; dass dieser aber auch historisch den
zeitlichen Vorgang des Epos nachgewiesen habe, war damals nicht
mehr den Erkenntnissen der Zeit entsprechend. Denn das wusste

man damals schon, dass weder die griechischen noch die
indischen Epen die ältest überlieferten Dichtungen seien. Im Jahre
1837, als Wackernagel seinen Aufsatz veröffentlichte, konnte man
noch meinen, auf der Basis von Geschichte, Mythologie und

Philosophie den Nachweis für die Priorität des Epos erbringen
zu können; denn obwohl der Engländer Jones schon im letzten

Jahrzehnt des achtzehnten Jahrhunderts einen Hymnus des Rig-
veda übersetzt hatte, war es doch noch lange nicht bekannt,
dass man es hier mit der ältesten poetischen Urkunde der weißen
Rasse zu tun habe.

BERN S. SINGER

(Schluss folgt)

v'-
•<l. v.«v.

431


	Die Ursprünge der Poesie

