
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: "Gyges und sein Ring"

Autor: Glatt, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„GYGES UND SEIN RING

Wenn Friedrich Hebbel an die Ausführung eines Dramas
heranging, stand ihm gewöhnlich nichts so klar im Bewusstsein,
wie die sittliche Idee oder vielmehr der dialektische Gang der
sittlichen Idee. Bei „Gyges und sein Ring" war das anders. Er
kam ohne eigentliche Vorbereitung zu diesem Stoff, »wie der
Knabe zum Vogel; er fängt ihn, weil er gerade da sitzt". „Ich
war mir sonst bei meinen Arbeiten immer eines gewissen
Ideenhintergrundes bewusst, wegen dessen ich keineswegs produzierte,

der aber doch wie eine Gebirgskette zu betrachten war,
welche die Landschaft abschloss. Daran mangelte es diesmal

ganz; mich reizte nur die Anekdote, und nun das Stück
fertig ist, steigt plötzlich zu meiner eigenen Überraschung wie eine
Insel aus dem Ozean die Idee der Sitte, als die Alles bedingende
und bindende, daraus hervor." (Brief vom 14. XII. 1854 an Uechtritz.)
Also schuf Hebbel bei diesem Stück viel unmittelbarer, viel un-
bewusster, als es sonst bei ihm der Fall war.

Er hatte die Geschichte von Kandaules und Rhodope erstmals
in einem Lexikon gelesen — später diente ihm Herodot als Quelle —
der Stoff „zündete und noch den selben Abend entstand eine der
Hauptszenen, die zwischen Gyges und Kandaules zu Anfang des

zweiten Aktes". Dies beweist zur Genüge, dass ihn diesmal die
Idee nicht plagte.

Die Anekdote war für eine Tragödie gewiss geeignet, doch
ein roher Block, der schwere Meißelarbeit erforderte. Der Lydier-
könig Kandaules will seinen Liebling Gyges überzeugen, dass er
das schönste Weib besitze ; er soll es in nackter Schönheit sehen.
Tief verletzt, verlangt die Königin, nachdem das geschehen ist, von
Gyges, dass er den König töte und ihr Gatte werde. Sie schenkt
ihm darauf einen Sohn. Den Weg ins Schlafgemach der Königin
findet Gyges mit Hilfe eines unsichtbar machenden Ringes, aber

er sucht und findet mit dem selben Ring auch den Weg zum Herzen
der Königin.

Die Schwierigkeit für den Dichter lag vor allem in einer rein

psychologischen Motivierung der Handlung. Sie musste aus
allgemeinen menschlichen Regungen abgeleitet, sie musste dem Kreise

310



des Besondern entrückt und in die Sphäre des Allgemeinen gehoben
werden. Erst dann konnte der Gegenwart lebendig werden, was
um fast drei Jahrtausende von ihr getrennt war.

Wie wahr ist nun diese Motivierung in der Tragödie
durchgeführt! Aus dem Frevel des Königs an der Gattin wird ein
Vergehen an der ganzen, den König umgebenden Welt. Dieses Vergehen
ist nicht mehr ein Fehltritt, der auch hätte unterbleiben können, es

ist die notwendige Verteidigung des eigenen Ichs gegenüber der
Gesamtheit. Das individuelle Leben überhaupt wird Gegenstand der
Tragödie. Rhodopens Kränkung wird zur Verletzung der Natur; darum
kann die Königin nicht wie bei Herodot darüber hinweg zu einer
neuen glücklichen Ehe schreiten. Gyges braucht sie auch nicht
nackt zu sehen; es ist schon zu viel, wenn er ihr ins entschleierte
Antlitz blickt. Ich sprach vom unbewussten Arbeiten des Dichters
an dieser Tragödie, weil schon jene sofort entstandene Szene
eine dialektische Ordnung des Stoffes verrät. Es war eben so sehr
Hebbels Überzeugung, dass aller Fortschritt nur vom Individuum
ausgeht, dass alle Entwicklung sich als ein Kampf zwischen
Individuum und Gesamtheit vollzieht, zwischen dem Bringer des Neuen
und der Verehrerin und Behüterin des Alten, in dem das
Individuum immer unterliegen muss, die Gesamtheit aber, um den

individuellen Wert bereichert, als Siegerin hervortritt, dass diese

Dialektik für den Dichter gewissermaßen zu einer Anschauungsform

für alles historische Geschehen wurde. So gestalteten sich ihm
die drei Hauptcharaktere Rhodope—Kandaules—Gyges zu These—
Antithese—Synthese, ohne dass es ihm klar ins Bewusstsein trat.

Rhodope ist eine Tochter Indiens. Ihre Herkunft weist, weil
nach Osten, nach der Vergangenheit. Ihr Schleier ist das Symbol
für die alternde Welt, die sie vertritt. Ihr den Schleier rauben,
ihr Empfinden verletzen und missachten, heißt sich an der Natur
vergreifen. Und da die Natur immer stärker ist als ein Einzelnes,
so kann das ungestraft nicht geschehen. Die Welt im Schlafe
kann man Rhodope nennen, und wenn man an ein ungedrucktes
Hebbelwort „Schlaf ist Zurücksinken ins Chaos" denkt, von ihr
sagen, sie möchte immer weiter zurück in die Vergangenheit,
wogegen Kandaules sagt: „man kann doch nicht zurück". „Wecke
den Irrenden sanft und lasse ihn schelten und um sich hauen.
Erst wenn der Mensch (selbst) erwacht, räumt er Dir ein, dass

31t



er geschlafen hat." (Tagebuch III. 4831, Ausgabe Werner, zweite
Auflage.)

Das ist die Warnung, die Kandaules gilt. Mit ihm stößt eine

neue Welt auf die alte. Er steht auf einem höhern Standpunkte;
die ganze Vergangenheit soll umgewertet werden. Im Schleier

vermag er nichts zu erblicken als den Rest eines alten Aberglaubens,

der ausgerottet werden muss. Sein Streben ist für ihn ein

völliges Recht; denn er gehorcht, wenn er sich behaupten will,
einem Lebensgesetze. Nur erkennt er, trotz seiner höhern Intelligenz,

nicht, dass, wenn er die alte Form zertrümmert, die neue,
die er bietet, umfassender und kräftiger sein muss, um das Chaos
wieder aufzunehmen. Er vergisst, dass er kein Fertiger, sondern
selbst ein Werdender ist, dass er auf einer Grenze steht. „Jedes
Geschöpf, das zwischen zwei Welten in der Mitte steht, soll sich

zu der Welt, aus der es hervorwuchs, und nicht zu der, der es

entgegenwächst, rechnen. Für jene hat es Überfluss, für diese

dagegen Mangel." (Tgb. II. 2281.) Kandaules, indem er die

Zukunft zur Gegenwart machen will, indem er den natürlichen
Gang der sittlichen Idee beschleunigen möchte, vergewaltigt das

sittliche Gesetz. Er besitzt keine Pietät für das Bestehende, durch
das er geworden ist. Dieses Bestehende aber ist, obwohl nur
im Schlafe und nicht positiv, „doch unendlich mehr wie alle
zugespitzte Einzelheit". Unter Schlaf versteht Hebbel das sittliche
Gesetz in der Gesellschaft, im Staate. Es ruht eigentlich in jeder
Brust, aber es tritt in dem individuellen Bewusstsein nur ganz
dunkel oder gar nicht hervor. Es ist aber dennoch ein sicherer
Führer und lässt das naive Individuum nicht im Stich. Es ist das

Irrationale im Individuum. Das Gesetz liegt verborgen, es schläft.
„Pietät ist, wie der Schlaf, die Hauptwurzel des sittlichen

Menschen, die Nabelschnur, durch die das Individuum mit dem
Weltall zusammenhängt."

Mangelt ihm die Pietät, so ist es auch schon losgelöst vom
Weltganzen und es muss untergehen. Diese Pietät fehlt dem

König vollständig, aber nur, weil er zu sehr mit neuem sittlichem
Stoff geladen ist. Er stirbt als Pionier der sittlichen Idee, der
Hebbel bekanntlich absolute Existenz zuschreibt.

Aber aus dem Kampfe der beiden Welten, der Rhodopens
und der des Königs, erhebt sich als Synthese eine neue Welt.

312



Sie findet ihre Verkörperung in Qyges. In ihr sind die Gegensätze

ausgeglichen, es lebt das Individuelle weiter, es wird in ihr,
von der individuellen Form befreit, allgemeines Gesetz, was ehedem

in Kandaules als reine Willkür wirkte. Die kommende Welt
urteilt wie er. Seine Schuld lag nicht in einem bestimmten Wollen,
sondern vielmehr im Wollen an sich. Das ist die erschütternde
Tragik, dass der Held überall Recht hat und nur deshalb scheitern

muss, weil eine Generation noch nicht zu billigen vermag, was
die nächste schon zum Gesetze erhebt. Hebbel hat den Helden
sehr sympathisch gestaltet, indem er ihn zu einem einheitlichen
Charakter machte, der, wo er geht und steht, sich immer gleich
bleibt. Das Spezielle, dem er zum Opfer fällt, ist nicht frevelhafter

als sein übriges Tun. Er sträubt sich gegen alles, was
nicht von morgen kommt.

Gleich die erste Szene zeigt uns seinen antithetischen Geist.
Man feiert das Heraklidenfest, zu dem er mit Diadem und Schwert,
die schon seit fünf Jahrhunderten die Könige schmückten,
erscheinen soll. Aber er weigert sich, den alten Reifen und das

rostige Eisen zu tragen
Das neue Diadem! Was soll mir dies?
Hast du dich auch vielleicht im Schwert vergriffen?

lind ob ihn Thoas auch warnt, ihn daran erinnert, dass beim
letzten Feste das Volk das neue Diadem und das neue Schwert
nur mit Entsetzen erblickte, ihn versichert, dass die Lydier im
alten Schmucke zugleich alle seine Ahnen mitverehren, er bleibt
bei seinem Entschlüsse:

So darfs nicht länger bleiben! Nimm denn hin
Und tu, was ich gebot.

Schon jetzt sehen wir, dass er einem Konflikte entgegengehen
muss. Er darf zwar als König wagen, zum zweitenmale, den
Wunsch des Volkes zu missachten, weil man ihm als dem
Herrscher Gehorsam schuldig ist; aber das Verhängnis ist da, so bald
er seinesgleichen trifft.

Er verlangt von der Königin, was diese nicht tun darf, dass
sie am Feste teilnehme und sich dem Volke zeige. Sie bleibt
jedoch im Schleier, wie es ihre Sitte gebietet.

Wie kann ich!
Du holtest dir von weitentlegner Gränze
Die stille Braut und wusstest, wie sie war.

313



und er
Genug! ich bin ja an dies Nein gewöhnt!
Bläst auch der frische Wind an allen Orten
Die Schleier weg: du hältst den deinen fest.

Das ist eine der Stellen, die deutlich dartut, dass es sich
nicht um den Schleier im buchstäblichen Sinne handelt und die
deshalb auf der Bühne auch nicht bloß vorbeigeredet werden
darf, wenn der Zuschauer nicht zu einer falschen Auffassung
gelangen soll. So wie Rhodope den Schleier, das durch die
Tradition Geheiligte, verehrt, so fürchtet sie den unsichtbarmachenden
Ring. Denn er ist es, mit dem man den Schleier zu heben

vermag, mit ihm durchbricht man das Sittengesetz. Sie ängstigt sich

vor dieser unheimlichen Kraft; sie ahnt schaudernd das Unheil

vorweg, das er bringen muss. Der König aber schätzt ihn als ein
Machtmittel. Es kann aber nicht gut werden, denn dieser Ring
kommt zu einer gefährlichen Zeit. Der Zustand des Königs ist

der der Gereiztheit. Er findet überall Widerstand und so kommt
er sich in der Rolle des „Grenzpfahlkönigs" doppelt erbärmlich

vor, er, der doch ein König der Gesinnung, ein Gesetzgeber sein

möchte, den der eigene Wert zum Könige adelt, der nicht erst
von der Größe seiner Ahnen zu borgen braucht. Der Widerstand
stärkt gar oft den, der ihn erleidet, deshalb werden seine Wünsche

nur umso heftiger. In dieser Verfassung trifft ihn Gyges, aber
nicht der alte Gyges, sondern der Sieger, der gefeierte Held des

Tages. Er hat zugleich den Ruhm, der dem Könige gehörte,
mit eingeerntet, so dass Thoas von ihm sagt, er sei für das Volk
„wenn noch nicht Phöbus selbst, so doch sein Sohn." jWie fein
ist es psychologisch gedacht, dass gerade jetzt der Ring eingreift.
Denn Kandaules verträgt solche Größe nicht neben sich. Gyges
muss irgendwie besiegt werden. Hat er auch alle Kränze sich
erobert, den einen vermag er dem Könige nicht zu entreißen.
Kandaules besitzt das schönste Weib! Das soll der Grieche fühlen und

gestehen. Deshalb versichert er: „Du sollst sie sehen!"
So fängt denn der König an, das gefährliche Werkzeug zu

gebrauchen, um seinem Freunde die Schönheit Rhodopens zeigen
zu können. Dieser unsichtbar machende Ring aber hätte kein Recht
in der Tragödie, wenn er mehr bedeutete als menschliches
Vermögen, und ein Dramatiker wie Hebbel, der gerade für „Gyges"

314



den vollsten Realismus in Anspruch nahm, hätte auch nie eine

Handlung auf die Bühne gebracht, die ohne Wundermittel nicht
zustande kommen könnte. Denn eine Handlung gehört dem
Drama an, nur soweit sie menschlich ist. Darin irrte sich Hebbel
nicht. Freilich ist der Realismus, wie der Dichter selbst sagt, in
das psychologische Moment verlegt, weil ein Dichter immer nur die
Menschen und nicht den Kosmos kennt. „Nie gestatte ich mir aus der
dunklen Region unbestimmter und unbestimmbarer Kräfte, die ich
hier vor Augen habe, ein Motiv zu entlehnen ; ich beschränke mich
darauf, die wunderbaren Lichter und Farben aufzufangen, welche
unsere wirklich bestehende Welt in einen neuen Glanz tauchen,
ohne sie zu verändern. Der Gyges ist ohne Ring möglich, die
Nibelungen sind es ohne Hornhaut und Nebelkappe." (Brief vom
23. 11. 1863 an Engländer.) Für diese unbestimmten Kräfte hatte
die Mythologie Symbole. Hebbel hat sie beibehalten: den Ring
und den Schleier. Kandaules und Rhodope sind die Lichter und
die Farben dazu. Diese Kräfte sind heute noch ebenso real, wie

vor dreitausend Jahren, nur leuchtet heute unsere Erkenntnis
hinein. Die Handlung ist vorgeschichtlich. Der Dichter liebte es,
die Fabel ihres mythologischen Gewandes nicht ganz zu entkleiden

; denn es war nicht seine Meinung, dass man etwas gewinne,
wenn man den Eselskinnbacken der Bibel in ein Schwert
verwandle. Der Ring hat so im Stücke nur Platz, wenn er eine
allgemein menschliche Regung vertritt. Er ist ein Symbol für das
individuelle eigenmächtige Bewusstsein.

Es gibt einen Punkt im einzelnen Menschen, der diesem
nicht mehr angehört; er ist das, was ihn mit dem Universum
verbindet, was er mit der Gesamtheit gemein hat. Alles, was
in ihm außer diesem Allgemeinen noch existiert, ist das
eigentlich Individuelle, und es kommt für den Einzelnen darauf
an, dass er das Verhältnis des Individuellen zum Allgemeinen
richtig ordne. Es kann schon von Natur aus richtig sein,
bei dem Menschen, der, wie Rhodope, schläft, der im Grunde
gar kein individuelles Bewusstsein besitzt. Anders bei dem
Menschen, der erwacht ist, der als Individuum lebt. Bei ihm
muss das Verhältnis erst hergestellt werden und zwar so, dass das
Besondere dem Allgemeinen untergeordnet bleibt, weil nur das
Allgemeine die gültige Form des Sittlichen darstellt. Nun ist möglich,

315



dass der Einzelne sich dem Ganzen unterzuordnen vermag; es
ist aber auch möglich, dass dies nicht gelingt. Das erste ist der
Fall bei Gyges, das andere bei Kandaules. Jener besitzt den

Ring nur, dieser besitzt und gebraucht ihn. Deshalb kann aus
dem Ring sowohl das Gute wie das Böse hervorgehen, je nach
dem Menschen, der ihn trägt. Jeder besitzt ein eigenes Streben;
aber nicht jeder mäßigt es, dass es über die Grenzen des

Allgemeinen nicht hinausgeht. Das kräftige Individuum sündigt daher

vor allem ; je stärker sein Wollen, desto größer wird die
Entfernung und deshalb auch die Loslösung vom Ganzen. Der Ring
schafft bei ihm das Böse. Nur ein Individuum vermag mit ihm allein
das Gute zu tun. Das ist Gott. Denn er ist als höchstes Individuum

zugleich das vollendete Allgemeine, das sich nicht von sich
selbst entfernen kann. In diesem Sinne sagt Rhodope, der Ring
stamme „aus der Zeit, wo Gott und Mensch noch miteinander
gingen und Liebespfänder tauschten". Damals, zur Zeit der
Halbgötter, wirkte er noch das Gute; heute kann er nur Böses stiften.

Den Ring gebrauchen ist daher nur der symbolische
Ausdruck für ein gesteigertes individuelles Streben, das die Einheit in

einen Dualismus auflöst, indem es dem Besonderen eine
Selbständigkeit verleiht.

In dem Momente, wo der König den Ring benützt,
durchschneidet er, um beim Hebbelschen Bilde zu bleiben, jene oben
erwähnte Nabelschnur, durch die ihm das Leben zuströmt. Er
vergisst, dass seine eigene Begrenztheit weniger ist als der
Kosmos, dass sie bei weitem nicht ausreicht, um der ins Chaos
aufgelösten Natur wieder Gesetz zu geben, dass sie nicht einmal
durch sich selbst zu existieren vermag. Ein wenig Ehrfurcht hätte
ihn retten können, aber sie fand neben dem kühnen Drange nach

vorne keinen Platz.

Gyges dagegen ist von einer schonenden Vorsicht erfüllt, die

ihn zugleich auch gerechter macht. Ihm erscheint die Tat frevelhaft

und er tritt deshalb nicht als einer, der verurteilt zu werden
braucht, vor die Königin, sondern als ein Gerichteter, der schon
selbst das harte Urteil für sich fällte. Darum packt ihn, als er es

aus dem Munde der Königin vernimmt, auch kein Schaudern,
„wie es jeden Menschen packt, wie es den Jüngling doppelt
packen muss". Ganz im Sinne der Synthese sucht er die Gegen-

316



Sätze auszugleichen. Wie er den vernichtenden Schmerz der

Königin nachempfindet, so hat er auch für den König, nachdem
ihn Rhodope als Frevler erkannt, milde, entschuldigende Worte:

Er glich dem Priester, der die selbe Flamme,
Die ihn durchlodert, zu des Gottes Ehre
Auch in der fremden Brust entzünden mögte :

Wenn dieser leidenschaftlich — unvorsichtig
Die heiligen Mysterien enthüllt,
Um dumpfe Sinne rascher zu erwecken
Und falsche Götzen sich'rer zu entthronen:
Fehlt er so schwer, dass man ihm nicht verzeiht?

Er fand die Strafe, als sie ihm galt, gerecht; er kann sie
jetzt, da sie Kandaules trifft, nicht zurückweisen. So fordert er
denn als Rächer beim Könige die Schuld, damit nur einer lebe,
der Rhodopen entschleiert sah. Damit dieser eine ihr Gatte sei,
führt ihn die Königin zum Altare, bevor sie stirbt.

Unter dem neuen Lydierkönig — Thoas zeigt sehr klar, wie
das Volk ihn auf den Thron erhebt — gelangt das, was
Kandaules erstrebte, zum Siege; es wird ein anderer Schleier gewoben
und der Kampf wird von neuem beginnen.

Der Kern des ganzen Dramas liegt in der Schlussbetrachtung
des Helden. Des Dichters eigene Weltanschauung spricht aus
diesem Evangelium. Rückwärts schauend, erkennt er den Irrweg,
den ihn seine rein persönlichen Tendenzen führten:

O, dieser Ring! Du meinst, er wäre besser
In seiner Gruft geblieben! Das ist wahr!

Denn nicht zum Spie! und nicht zu eitlen Possen
Ist er geschmiedet worden, und es hängt
Vielleicht an ihm das ganze Weltgeschick
— — — — — — — und wäre ich
Dir gleich, so hätte er mich nicht verlockt,
Ich hätt' ihn still der Nacht zurückgegeben,
Und alles würde stehen, wie zuvor.

Aus dieser leisen Wehmut ringt er sich zu einem frohen
Optimismus empor. Die Kurzsichtigkeit weicht einem weiten,
klaren Blick, der ihn das unabänderliche Verhältnis des Einzelnen
zur Gesamtheit schauen lässt. Sein tragisches Schicksal wird
'hm die notwendige Bedingung für das Wohl der Gesamtheit. Eine
dämmernde Gewissheit überzeugt ihn, dass die Kraft, welche in
'hm wirkte, ebenso göttlich ist, als der Schleier, den er zerstörte.

317



Im Glauben, dass er das Werkzeug eines Höheren sei, empfindet
er auch das Sterbenmüssen nicht mehr als eine persönliche Sache.

Bei den Worten vom Schlaf der Welt erscheint der König so stark
geläutert, so frei von jeglicher Schuld, dass wir uns gegen seinen

Untergang sträuben möchten und sein Ende nur ertragen, weil wir
die alte Welt mit Kandaules ersterben, ihn aber in Gyges wieder
auferstehen sehen.

Was die Tragödie zu unserer Angelegenheit macht, das ist
das Verhältnis des Individuums zur Gesamtheit in der allgemeinsten

Form. Der Kampf ist im Grunde ein Kampf zwischen Ring
und Schleier, jener gleich ursprünglichen Kräfte, die als Trieb zum
Individuellen und als Macht der Tradition ewig mit einander
ringen werden.

Die Tragödie wird daher vollständig falsch aufgefasst, wenn
aus dem Schleierrecht ein Recht der freien Selbstbestimmung des

Weibes gemacht wird. Dadurch würde Rhodope zu einer modernen

Frau, die mit persönlichem Bewusstsein eine Forderung für
sich stellt.

Das tut sie aber nicht. Sie lebt gar nicht als Individuum,
wie etwa Mariamne, und darf als solche auch auf der Bühne nicht
erscheinen. Sie hat symbolisch das Allgemeine zur Darstellung
zu bringen und die Schwierigkeit liegt für sie darin, dass sie nur
individuelle Ausdrucksmittel zur Verfügung hat. Der Vorwurf,
dass sie als Weib zu wenig Gefühle zeige, ist somit für die
Darstellerin ein Lob im Sinne Hebbelscher Kunst. Denn sie muss,
um dem Dichter gerecht zu werden, möglichst weit vom Individuellen

sich entfernen. Die Distanz, die sie halten muss, wird
fälschlich als Kälte ausgelegt. Wem aber diese Kälte fremd
vorkommt, der sollte wissen, dass er Rhodopen nur so weit
verstehen kann, als er selbst über das Individuum hinaus, zum
Allgemeinen vorgeschritten ist.

Hebbel hat schon solchen und ähnlichen Vorwürfen
geantwortet in dem Epigramm: Selbstkritik meiner Dramen"

Zu moralisch sind sie! Für ihre sittliche Strenge
Stehn wir dem Paradies leider schon lange zu fern,
Und dem jüngsten Gericht mit seinen verzehrenden Flammen
Noch nicht nahe genug. Reuig bekenn' ich euch dies.

ZÜRICH LOUIS GLATT

318


	"Gyges und sein Ring"

