
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: Die Revision der Zürcher Bibel

Autor: Schmiedel, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE REVISION DER ZÜRCHER BIBEL
Im ersten Maiheft des laufenden Jahrganges dieser Zeitschrift

ist die Beibehaltung und die jetzt im Gange befindliche Revision
der Zürcher Bibel als ein kulturfeindliches Unternehmen bezeichnet
worden. Dazu möchte sich der unterzeichnete Mitarbeiter am
neutestamentlichen Teil dieser Revision1) freundliches Gehör für
ein Wort der Entgegnung und der Aufklärung erbitten.

Was versteht Herr Pfarrer Blocher in der Frage der
Bibelübersetzung unter Kultur? In erster Linie die Alleinherrschaft
der Lutherschen Übersetzung, die er über alle Maßen preist.
Sodann ein schönes, klares und packendes Deutsch; doch sind
alle seine Beispiele hiefür bis auf eins der Lutherbibel entlehnt,
und so wird dieser zweite Punkt wohl stark mit dem ersten
zusammenfallen. Endlich fordert er, dass die Übersetzung direkt
zu frommer Versenkung in die heiligen Urkunden geeignet sei.

Nun sind Kultur und Sprache zwei Dinge, zu deren Wesen

es gehört, sich fortzuentwickeln. Was zu Luthers Zeiten ihren
Höhepunkt bildete, kann heute leicht überholt sein. Doch wollen
wir durch diese Betrachtung noch nichts bewiesen, sondern nur
die Frage begründet haben, ob es eine so einfache Sache sei,
ein seit 400 Jahren unverändert gebliebenes Werk als den Höhepunkt

der Kultur auch für heute zu bezeichnen. Darin besteht
nämlich der Unterschied in der Geschichte der beiden

Übersetzungen : die Zürcher ist, wie Herr Pfarrer Blocher auch angibt,
von Jahrhundert zu Jahrhundert dem fortschreitenden Verständnis
des Grundtextes und der sich von selbst vollziehenden Änderung
des deutschen Sprachgebrauchs gemäß berichtigt worden, während
die Luthersche eine so maßlose Verehrung genoss, dass über
300 Jahre lang nur geringfügige Kleinigkeiten geändert wurden
und auch die von einer Reihe deutscher Kirchenregierungen
bestellte Kommission trotz sechzehnjähriger Arbeit (1865—1881)
kläglich wenig eingriff.

Die Vorzüge, durch die die Lutherbibel unerreicht dasteht,
haben wir in unsern Vorbemerkungen aufs nachdrücklichste an-

0 Die unlängst erschienene Probe (57 Seiten) ist in der Buchhandlung
der Evangelischen Gesellschaft an der Peterstraße sowie durch jede andere
Zürcher Buchhandlung für 20 Cts. zu haben.

281



erkannt, indem wir erklärt haben, es sei uns nie in den Sinn
gekommen, sie bieten zu können. Daneben enthält sie aber so
viel Mängel, dass sie als Ganzes eben doch völlig unzulänglich ist.

Hierüber ist freilich schwer mit einem Manne zu rechten,
der sich so ganz in sie eingelebt hat. Nur zu leicht vergisst ein

solcher, dass er vieles in ihr am Ende nur deshalb schön findet,
weil er von Kindheit an damit vertraut ist. In unserer Kommission

wenigstens ist es ein deutlicher Erfolg der mehrjährigen
Arbeit unter Vergleichung anderer Übersetzungen, dass bei den

an die Zürcher Übersetzung gewöhnten Mitgliedern die naturgemäße

Hinneigung zur Bevorzugung ihres Wortlauts immer mehr
der Bereitwilligkeit zur Annahme eines andern, wo diese nötig
schien, Platz gemacht hat.

Belege für die Mängel der Lutherschen Übersetzung darf ich

hier natürlich nur in ganz geringer Zahl bringen, und ich lege
mir weiter die überaus große Beschränkung auf, sie lediglich den

Abschnitten zu entnehmen, für die unsere Proben vorliegen, damit

man diese vergleichen kann. Trotzdem hoffe ich bei einigen
Lesern dieser Blätter auf Zustimmung, wenn ich frage, ob wirklich

heute noch festgehalten zu werden verdient, was Jesaja 5.13

bei Luther steht: „Darum wird mein Volk müssen weggeführt
werden unversehens, und werden seine Herrlichen Hunger leiden,
und sein Pöbel Durst leiden". Bei uns lautet die Stelle: „Darum
wandert mein Volk in die Verbannung, unversehens; seine Edlen
sind kraftlos vor Hunger, und die Menge brennt vor Durst". —
Oder nehmen wir Psalm 16.4 bei Luther: „Aber jene, die einem
andern nacheilen, werden groß Herzeleid haben. Ich will ihres
Trankopfers mit dem Blut nicht opfern, noch ihren Namen in
meinem Munde führen". Ich frage: ist das heute noch deutsch?
Ich frage weiter: kann man sich, auch wenn man von der Frage
der Sprachrichtigkeit absieht, etwas dabei denken? Ich frage
drittens: kann man sich mit Erbauung in einen solchen Text
versenken? Bei uns lautet er: „Viel sind der Schmerzen derer, die
andern [Göttern] nacheilen. Ich aber werde ihnen nimmer Trankopfer

von Blut spenden, noch ihren Namen auf meine Lippen
nehmen".— In demselben Psalm heißt es in Vers 7 bei Luther:
„Ich lobe den Herrn, der mir geraten hat; auch züchtigen mich

282



meine Nieren des Nachts"; bei uns: „Ich preise den Herrn, der
mich beraten; auch des Nachts mahnt mich mein Inneres". Hier
trifft Luthers Übersetzung der Vorwurf, den Herr Pfarrer Blocher
immer wieder der unsern macht, dass sie zu wörtlich ist. Im
Hebräischen gelten die Nieren so gut wie das Herz als Sitz der

geistigen Regungen des Menschen, im Deutschen nicht. — Doch
nur noch zwei Beispiele, wo bei Luther ein Missverständnis
vorliegt. Im Römerbrief 5.8 übersetzt er: „Darum preiset Gott seine
Liebe gegen uns, dass Christus für uns gestorben ist, da wir noch
Sünder waren". Ist das eine Gottes würdige Vorstellung, dass

er seine Liebe auch noch preist? Kann man sich an ihr erbauen?
Der Apostel Paulus hatte sie nicht; wir hatten zu übersetzen: „Es
beweist aber Gott seine Liebe gegen uns dadurch, dass Christus
für uns gestorben ist, als wir noch Sünder waren". Oder sollte
uns jemand nachweisen wollen, dass bei Luther „preisen" so viel
sei wie „verherrlichen", also doch gleich „erweisen", „beweisen"?
Ich weiß es nicht, ob jemand das unternehmen kann. Aber jedenfalls

müsste er sich einen Erforscher deutschen Altertums als

Zuhörer suchen ; uns, die wir eine Bibel für heute herzustellen
haben, würde so etwas in keiner Weise interessieren. — Endlich :

sollen wir glauben, dass Herodes beim Kindermord in Bethlehem,
um Jesus ganz sicher mitzutreffen, auch die Mädchen hat töten
lassen? Luther sagt es: alle Kinder (Matthäus 2.16).

Zu diesen Beispielen nur noch eine Frage. Wie wird der
Luthertext in der Schule wirken? Herr Pfarrer Blocher weiß zu

sagen, das Nebeneinanderbestehen zweier Übersetzungen sei im
Unterricht störend, und da nun die Lutherbibel nicht mehr zu

verdrängen sei, müsse man die Zürcher eben aussterben lassen;
für unsere Frage hat er kein Wort. Und doch ist klar, dass die

sprachlichen und sachlichen Anstöße bei Luther und die selbst
bei einem wohlwollenden Lehrer unvermeidliche Kritik derselben
einem nicht sehr religiös angelegten Kinde die Achtung vor seiner
Bibel und die Liebe zu ihr nur zu leicht beeinträchtigen können.
Es hilft auch gar nichts, darauf hinzuweisen, dass sie doch mit
Segen gebraucht wird. Von dem, was sich die Kinder im Stillen
denken oder nicht einmal denken und doch als Empfindung in
sich aufnehmen und behalten, erfährt der Pfarrer in den seltensten
Fällen etwas.

283



Im ganzen haben wir in unsern Vorbemerkungen als unsere
drei Hauptziele aufgestellt, „dass man genau erfährt, was wirklich
im Urtext steht, womöglich so genau wie der Kenner des Urtexts
selbst; dass auch für den schlichtesten Leser jedes etwaige
Missverständnis nach Kräften von vornherein abgeschnitten wird; dass

das Ganze sich in ein vom Standpunkt der heutigen Schule aus
einwandfreies und dabei doch stets kirchlich würdiges Deutsch
kleidet". Für den letzten Punkt hat Herr Pfarrer Blocher, was
die Schule betrifft, wie schon erwähnt, kein Wort. Für den

zweiten, der uns unsägliche Mühe macht und für eine Volksbibel
so wichtig ist, hat er überhaupt keins. Den ersten als grundver-
fehit zu bezeichnen kann er sich gar nicht genug tun.

„Die ganze Arbeit", sagt er, „geht von der Voraussetzung
aus, die Schwierigkeit liege in der Feststellung und im Verständnis

des fremdsprachigen Grundtextes. Das ist falsch. Den Sinn
des Grundtextes kann jeder fleißige Theologe mit den heute so
reichlich vorhandenen Hilfsmitteln feststellen". Auf welcher Insel
der Seligen mag wohl Herr Pfarrer Blocher wohnen, dass er das

glauben kann? Psalm 19.5 heißt es bei Luther von den Himmeln:
„Ihre Schnur geht aus in alle Lande, und ihre Rede an der Welt
Ende". Herr Pfarrer Blocher weiß zu sagen, Nichtkenner der

Ursprachen könnten sich völlig genügende Auskunft über den

wirklichen Sinn des Alten Testaments in Kautzschs Textbibel holen.
Was steht dort? „In alle Lande geht ihre Meßschnur aus, und
ihre Worte bis ans Ende des Erdkreises". Hier erfahren wir also,
was bei Luther völlig dunkel bleibt, dass mit der Schnur eine
Meßschnur gemeint ist. Aber was soll die Meßschnur der Himmel
neben deren Worten? Wir empfehlen nun, beispielsweise noch
das sehr gediegene Werk von Reuß über das Alte Testament
aufzuschlagen. Dort findet man, manche Ausleger übersetzten: „über
die ganze Erde geht ihr Gebiet, und ihre Töne bis ans Ende der
Welt", was offenbar einen etwas bessern Sinn gibt. Reuß selbst
aber gibt den Text so: „und doch geht ihr Klang durch die ganze
Erde, ihre Töne bis ans Ende der Welt". Ganz ähnlich unsere
Probe, und zwar deshalb, weil statt des hebräischen Wortes qaw,
das „Meßschnur" heißt und zur Not auch „Gebiet" heißen kann,
in der schon vor Jesu Zeiten angefertigten griechischen
Übersetzung dasWort qol, das heißt „Stimme", wiedergegeben ist und einen

284



sehr guten Sinn gibt. Das ist unter tausenden nur ein
verhältnismäßig sehr einfaches Beispiel dafür, wie uneinig die Gelehrten
über den Sinn vieler Bibelstellen sind, wie ratlos ein Nichtkenner
ist, den man auf einige einander so widersprechende Bücher als

untrügliche Auskunftsmittel hinweist, und welche umfassende
Sachkenntnis dazu gehört, um in jedem Falle eine Entscheidung zu
treffen. Nun möge man ermessen, was es mit dem Ausspruch
von Herrn Pfarrer Blocher auf sich hat: „Es würde völlig genügen,
wenn von den Herren einer recht die Grundsprachen versteht".
Sie verstehen sie alle recht, Kautzsch, Reuß und die von ihm
genannten Dritten. Aber wen von ihnen sollte man für diesen
Fall in die Kommission berufen Dem nächsten Satze von Herrn
Pfarrer Blocher: „worin sie aber alle Meister sein müssten, das

ist die Sprache, in der sie ihr Werk herausgeben wollen", stimmen
wir mit einem Seufzer über unsere Unzulänglichkeit gern zu ; der

vorhergehende aber ist einfach unerhört. Und wird den Lesern

von „Wissen und Leben" als ausgemachte Wahrheit geboten.

Im Zusammenhang hiermit rühmt Herr Pfarrer Blocher Luther,
dass er die Erzväter statt in Zelten vielmehr in Hütten wohnen
lässt, wobei der „deutsche Leser an die eigene Behausung denken
kann". Er entsetzt sich über unsern Grundsatz, das Kolorit der
biblischen Zeit möglichst zu wahren. Nun, nehmen wir einmal
die Geschichte von dem Gichtkranken (oder müssen wir im Interesse

der Kultur mit Luther sagen: von dem Gichtbrüchigen?),
der wegen des Volksandranges nicht zu Jesus ins Haus gebracht
werden kann und deshalb durchs Dach zu ihm herabgelassen
wird. Kann man das verstehen, ohne zu wissen, dass ein
orientalisches Haus ein gemauertes flaches Dach hat? Oder hat Luther
auch hier dafür gesorgt, dass „der deutsche Leser an seine eigne
Behausung denken kann"? Nein. Er übersetzt bei Markus (2.4)::
sie „deckten das Dach auf, da er war, und gruben's auf, und
ließen das Bette hernieder", bei Lukas (5.19): sie „stiegen auf
das Dach, und ließen ihn durch die Ziegel hernieder mit dem

Bettlein". Die Vorstellung von einem orientalischen Dache hat

er; wer sie aber nicht hat, ist nicht genügend davor bewahrt,
an ein schräges deutsches Ziegeldach zu denken und die Sache
höchst wunderlich zu finden.

285.



Sollen wir nun, um Herrn Pfarrer Blocher zu genügen, über
Luther hinausgehen und, wie aus dem Zelt, so hier aus dem Haus
eine Hütte machen, damit sich die Durchbrechung des Daches
leichter vorstellen lässt? Sollen wir die Einzelheiten des Ackerbaus,

der Viehzucht, der Handwerke, der Kriegführung, sollen wir
die Hausgeräte, die Waffen, die Kleidungsstücke, die Speisen, die
bloß im Morgenland vorkommenden Tiere und Pflanzen — um
nicht noch weiter zu gehen — so benennen und darstellen, dass

es zu unserm heimischen Anschauungskreis passt? Wenn nicht,
dann verfallen wir dem Urteil, das Herr Pfarrer Blocher so
ausspricht: „Soll uns durch die Übersetzung die Bibel näher gebracht
werden, oder gilt es, unserm Volk recht den Abstand fühlbar zu

machen, der uns von dem alten Buch trennt? Wenn das zweite
gilt, dann wohlan!" Und wenn das erste gilt? Dann bekommen
wir ein Buch, dessen Vorzüge ich nicht zu beschreiben brauche ;

nur eins zu sein wird es immer mehr aufhören: die Bibel.
Noch weiter geht Herr Pfarrer Blocher, wenn er behauptet,

sogar aus Gründen der Sache und des Sprachgebrauchs müsse

zum Beispiel — wir dürfen nur noch ganz wenige Punkte
berühren — ein Sklave des Altertums nicht ein Sklave, sondern
wie bei Luther ein Knecht heißen, und der See Genezareth, der
mit diesem Namen doch auch in Herrn Pfarrer Blochers Bibel
(Lukas 5,1) und in seinem eigenen Aufsatz steht, nicht der galiläi-
sche See, sondern wie bei Luther das galiläische Meer. Das
Verhältnis des Herrn zu seiner in Rede stehenden Dienerschaft nennt
er ein patriarchalisches. Findet er wirklich etwas so sehr
Patriarchalisches in der Vertreibung der „Magd" Hagar samt ihrem
doch von Abraham selbst gezeugten Sohne Ismael, oder in der
Stelle (wohlgemerkt: aus einem Gesetzbuche, 2. Mose 21.20 f.),
bei der bekanntlich einst ein Zulukaffer dem englischen Missionsbischof

Colenso die Bibel vor die Füße geworfen hat: „Wer seinen
Knecht oder Magd schlägt mit einem Stabe, dass er stirbt unter
seinen Händen, der soll darum gestraft werden. Bleibt er aber
einen oder zween Tage am Leben, so soll er nicht darum gestraft
werden; denn es ist sein Geld". In unserm Ausdruck „der
galiläische See" sieht Herr Pfarrer Blocher „eine schulmeisterliche
Schrulle" ; wir erblicken darin eine pflichtmäßige Beachtung des

veränderten Sprachgebrauchs. Auf dessen Nachweis gehe ich

286



jetzt natürlich nicht ein. Aber das hätte ich von einem Manne,
der auf Sprachsinn und Sprachverständnis Anspruch macht, nicht
erwartet, dass er sich zugunsten eines deutschen Ausdrucks („das
galiläische Meer") auf das Englische, Italienische, Französische
und Spanische berufen würde. Und gegenüber unserer Befürchtung,

dass der Ausdruck missverstanden werde, weiß er nur zu

sagen: „Sollten die Zürcher allein so unbegabt sein, dass ein
erläuterndes Wort des Religionslehrers nicht genügte, vor
Missverständnissen zu schützen?" Ich hätte geglaubt, er wünsche
gleich uns seiner Bibel auch solche Leser, die keinen Religionslehrer

zur Stelle haben.
Je weniger er uns zugestehen will, dass wir uns bemühen,

unserer Übersetzung die Eigenart einer Volksbibel zu erhalten,
desto schwerer müsste uns sein Vorwurf treffen, dass sie „als
neue wissenschaftliche Arbeit nichts leistet, was nicht andere
vorhandene Werke auch leisten". Wir sehen aber hierüber dem

Ausspruch anderer Beurteiler getrost entgegen. Aus unserer
unsäglich mühsamen Vergleichung von nahezu dreißig Übersetzungen
wissen wir, wie selten in ihnen (mit Einschluss der von ihm so
hoch gepriesenen Glarner Bibel) die Goldkörner sind, die wir
benutzen können, und wie erstaunlich oft sie das Brett bohren, wo
es am dünnsten ist; und davon vollends, dass eine bestimmte
einzelne von ihnen die Anforderungen auch nur von fern erfüllte,
die wir an uns stellen, kann nach unsern Beobachtungen gar
keine Rede sein. Ob Herr Pfarrer Blocher eine ebenso mühsame

Vergleichung angestellt hat, ehe er sein Urteil sprach,
wissen wir nicht.

Über Druck und Aussehen der Proben urteilt er so ungünstig
wie nur möglich: „Die allergewöhniichste Zeitungsletter, ein
unruhiges, zerhacktes Gesamtbild, unschön angebrachte
Überschriften" usw. Er hat also gar nicht gesehen, was doch jedem
irgend achtsamen Betrachter geradezu ins Auge springen muss,
dass wir in den verschiedenen Teilen unserer Proben eine ganze
Anzahl von Druckeinrichtungen absichtlich verschieden geben,
damit jedermann sagen kann, was ihm besser gefällt; die Schlussseite

der Vorbemerkungen, auf der wir diese zur Wahl gestellten
Einrichtungen einzeln aufführen, hat er gar nicht gelesen. Und
trotzdem dieses Verdammungsurteil vor den Lesern von „Wissen

287



und Leben", die auf solche Dinge sicher Gewicht legen. — Gerade
für sie sei deshalb noch erwähnt, dass unsere Probe inbezug auf
Schriftart, Schriftgröße, Papier usw. noch gar nichts Endgültiges
bieten will und dass man alle Anregungen hierüber gern prüfen
wird, so weit die Geldmittel reichen.

Dass die Klammern und die andern Zeichen mitten im Text
für die erbauliche Benutzung der Bibel nicht förderlich sind,
empfinden wir mit Herrn Pfarrer Blocher sehr wohl, und wir würden
sie sehr gern weglassen, wenn er uns nur sagen wollte, wie
wir ohne sie dem Leser die Auskünfte geben können, die wir
ihm nun einmal schuldig zu sein glauben. Sie für unnötig zu
erklären hilft gar nichts; wir wissen sehr genau, wie willkommen
sie denen sein werden, die, um einen von Herrn Pfarrer Blocher
fast geringschätzig gebrauchten Ausdruck aufzunehmen, „gern
wüssten, wie es eigentlich heißt", und wie oft man ohne sie

völlig ratlos sein würde. Der Kürze halber sei nur auf die oben

(Seite 312) abgedruckte Klammer in Psalm 16.4 verwiesen. Was

ist das kleinere Übel, was ist insbesondere für die Erbauung
weniger störend: dass man, wie bei Luther, keine Ahnung hat,

warum es so viel Herzeleid bringt, einem andern nachzueilen,,
oder dass man in einer Klammer erfährt, es handle sich darum,
nicht andern [Göttern] nachzueilen?

Das Gleiche wie von den Zeichen im Text gilt von unsern
Fußnoten, von denen Herr Pfarrer Blocher die meisten — also
doch nicht alle — entbehrlich, einige durch ihre Schulmeisterlichkeit

abstoßend findet. Eines Wortes bedarf nur die eine, über
die er sagt: „Abgeschmackt ist eine Fußnote zu Matthäus 1.16

über die jungfräuliche Geburt Jesu; sie wird zur Folge haben,
dass in den Kreisen, die am meisten Bibeln zu kaufen pflegen,
Misstrauen gegen die neue Übersetzung entsteht, die mit dergleichen
Anmerkungen wie eine theologische Parteiangelegenheit aussieht,

') Den Bibeitext geben wir hier, ohne wesentliche Abweichung von
der bisherigen Zürcher und der Lutherschen Übersetzung, so : Jakob zeugte
den Joseph, den Mann der Maria, von der Jesus geboren wurde, welcher
der Christus genannt wird.

Dazu folgende Fußnote: Christus bedeutet: der Heiland (wörtlich: der
Gesalbte). — Einige Zeugen, zum Teil von hohem Alter, lassen in
verschiedener Weise erkennen, dass Jesus einer andern Gestalt des Textes,
zufolge als ehelicher Sohn des Joseph und der Maria betrachtet wurde.

288



während sie eine Sache der ganzen Landeskirche sein sollte".
Das Erste, was man hier beobachten kann, ist dies: der Vorwurf
der Abgeschmacktheit wird im weitern Verlauf des Satzes nicht
begründet; das Urteil wird als ein ästhetisches eingeführt, ist aber
ein dogmatisches oder, wenn man lieber will, ein kirchenpolitisches.

Sodann weiß Herr Pfarrer Blocher, dass in der neutesta-
mentlichen Sektion, die für diese Fußnote ganz allein verantwortlich

ist, die freisinnige Richtung nur über eine Minderheit von
zwei Mitgliedern verfügt. Bei Entscheidung der Frage stand ihr
übrigens eine Mehrheit von vier konservativen gegenüber, drei
durch das zürcherische Bibelkomitee der Evangelischen Gesellschaft
gewählte und Professor Kägi, der zu unserm großen Bedauern
inzwischen aus Gesundheitsrücksichten zurückgetreten ist (an seine
Stelle kam Pfarrer Kägi in Oetwil, der sich keiner von beiden
Richtungen zuzählt). Herr Pfarrer Blocher sagt aber seinen Lesern
nicht, dass die freisinnige Richtung stets nur zwei Stimmen hatte,
und tut somit nichts, um den wirklich naheliegenden Schluss aus
seinen eigenen Worten zu verhüten, die freisinnige Partei habe
diese Fußnote aus Parteiinteresse durchgesetzt. Ich darf ihm
mitteilen, dass die konservative Mehrheit anfangs ebenfalls keine Fußnote

wollte. Sie hat sich aber gemäß dem treuen Wahrheitssinn,
der uns bei allen Meinungsverschiedenheiten immer wieder
zusammenführt, überzeugt, dass das, was jetzt in der Fußnote steht,
eine Tatsache ist und dass diese Tatsache — andere Wortfassung
vorbehalten — um der Wahrhaftigkeit willen unbedingt mitgeteilt
werden muss. — Herr Pfarrer Blocher will mit Recht, dass die

neue Übersetzung eine Sache der ganzen Landeskirche sein soll.
Zur ganzen Landeskirche gehört doch wohl auch für ihn die
freisinnige Richtung ebenfalls, deren Anhängern die Lehre von der
jungfräulichen Geburt Jesu so ernsten Anstoß bereitet und einen

engen Anschluss an die offizielle Kirche so sehr erschwert. Unsere
Probe trägt nun aber dieser Richtung keine weitergehende Rechnung,
als dass sie die der jungfräulichen Geburt Jesu entgegenstehende
Textgestalt in einer Fußnote bespricht; im Bibeltext selbst lässt
sie den bisherigen Wortlaut stehen, der die jungfräuliche Geburt
Jesu ausspricht. Bei diesem Tatbestand kann die Streichung der
Fußnote, wenn von Parteiinteressen die Rede sein soll, nur aus
einem ganz einseitigen, engen Parteiinteresse gefordert werden.

289



Doch zum Schluss. Es ist mir noch nie ein Theologe
begegnet, der so wie Herr Pfarrer Blocher imstande gewesen wäre,
auf die Richtigkeit der Bibelübersetzung, die er in seinem Amte
gebraucht, zu verzichten und sich mit ihrer Schönheit zu begnügen,
auch wenn diese Schönheit der wirklichen Bibel gar nicht eigen
ist. Mit dem größten Erstaunen ruft er aus : „Statt dessen (nämlich:

dass sie im Deutschen Meister wären) erwarten sie sogar
von uns, wir sollen ihre Arbeit mit Hilfe des Grundtextes prüfen!"
Ja, wonach prüft denn er eine Arbeit, die eine Übersetzung ist?

Um so mehr möchte ich betonen, dass wir alles bereitwillig
prüfen werden, was er uns etwa an positiven Vorschlägen bieten

will, von denen sein Aufsatz, abgesehen von den Hinweisen auf
Luther, so völlig leer ist. Wir sind sicher alle überzeugt, von
ihm lernen zu können.

Aber das muss doch noch ausgesprochen werden: zur Kultur
rechne ich auch das Durchdringen des Wahrheitsinteresses in der

Erforschung der Bibel so gut wie auf andern Gebieten des menschlichen

Wissens, und die Erschließung ihrer gesicherten Ergebnisse
für die weitesten Kreise des Volkes, das bei Befolgung der Grundsätze

von Herrn Pfarrer Blocher verurteilt ist, ewig in seiner
Unwissenheit zu bleiben. Die von mir gemeinte Kultur aber
schreitet fort, und deshalb betrachte ich es als eine Kulturtat — nicht,
dass man die Lutherbibel für ewig gültig erklärt, sondern dass

man die Zürcher Bibel immer von neuem verbessert hat. Gewiss,
die zahlreichen Umarbeitungen haben zwar keineswegs, wie Herr
Pfarrer Blocher mit riesiger Übertreibung sagt, von ihr sozusagen
nichts übrig gelassen, aber sie haben allerdings nicht weniges an
ihr geändert. Das waren jedoch eben Verbesserungen, die die
ursprünglichen Übersetzer nur zu gern angebracht hätten, wenn
sie dazu schon imstande gewesen wären. Um den Hinweis
auf Zwingiis und Leo Juds teures Erbe als nichtig, ja als lächerlich

hinzustellen, sagt Herr Pfarrer Blocher: „Das Erbe kann also
nur darin bestehen, dass man in Zürich an dem Grundsatz festhält,

eine eigene Bibelübersetzung zu gebrauchen und sie immer
von Zeit zu Zeit neu zu bearbeiten". Wider Willen spricht er
damit gerade das Richtige aus, das zudem in der Geschichte der
Bibelübersetzungen einzig dasteht. Und so wollen wir hoffen,
dass andere Beurteiler unser Werk nicht von vornherein ver-

290



werfen, sondern lediglich darauf hin prüfen werden, ob'wir die
Vorschrift der Kirchensynode von 1907 ausgeführt haben, welche
lautet :

„Der neuen Übersetzung ist in erster Linie der Wortlaut der
Zürcher Ausgabe von 1892 zugrunde zu legen. Überall aber ist
derselbe auf seine Richtigkeit genau zu prüfen, und wo er im

Widerspruch steht mit dem wirklichen Sinn oder mit dem richtig
erstellten Qrundtext, oder wo er sonst unschön, ungenau, unklar
ist, soll er verbessert werden. Hierbei sind die besten vorhandenen

Übersetzungen in erster Linie zu benutzen; nur wo diese

ungenügend sind, ist neuer Ausdruck zu suchen".

ZÜRICH PAUL SCHMIEDEL

NACHSCHRIFT

Auf den von Herrn Pfarrer Blocher am Schlüsse seines Artikels uns
gegebenen Rat, wir möchten unser Werk „vor der Drucklegung einer
Vereinigung von Sprachkundigen unterbreiten, die womöglich nicht hebräisch
und griechisch können, sondern nur deutsch, und unbarmherzig alles

,Adäquate' streichen, um dafür Ebenmaß, Tonfall, Kraft und Schönheit
hineinzubringen", bin ich absichtlich nicht eingegangen, weil es dann
selbstverständlich eine Torheit wäre, unsere Arbeit überhaupt weiterzuführen,
und weil Herr Pfarrer Blocher ja ohnehin im Ernst gar nicht ihre
Verbesserung, sondern ihre Einstellung wünscht. Da ich aber erfahren habe,
dass seine Meinung in anderer Form Anklang zu finden scheint, sei noch
die Bitte ausgesprochen : man möge doch ganz genau sagen, wie man sich
die Ausführung der Sache denkt. Sollen diese Sprachkundigen ihre
Vorschläge uns schriftlich einreichen und auf schriftlichem Wege die Antwort
erhalten, wie viele davon sie wegen Unvereinbarkeit mit dem Urtext durch
neue ersetzen müssten? Sollen sie an unsern Sitzungen zweimal in der
Woche je vier Stunden teilnehmen und darin endlose Aufklärungen über
den Sinn des Urtexts nötig machen? Wer soll die entscheidende Stimme
haben? Und wer, der sie nicht bekommt, soll überhaupt Freude an der
Arbeit finden

291


	Die Revision der Zürcher Bibel

