
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: Der schweizerische Nationalphilosoph

Autor: Maurer, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER SCHWEIZERISCHE
NATIONALPHILOSOPH

Der 1895 dahingeschiedene Charles Secrétan war ein echter
Lausanner von altem Schrot und Korn. In seiner Vaterstadt
nannte man ihn nur den Philosophen und das mit vollem Recht,

war er doch zugleich ein weiser Mann und ein systematischer
Denker.

„Secrétan, ein weiser Mann!" unterbricht mich hier vielleicht
etwas erstaunt ein Leser, der das kürzlich erschienene und schon
wieder in neuer Auflage veröffentlichte Buch durchmustert hat,
welches Louise Secrétan dem Andenken ihres Vaters gewidmet
hat. „Ja, wo denken Sie denn hin, den Namen eines Weisen
einem stürmisch auftretenden Patrizier beizulegen, der sich noch

ganz jung, ohne Vermögen und ohne sichere Stellung mit einem

zwar aus guter Familie stammenden, aber ebenfalls unbemittelten
Mädchen verheiratet, der sich in die politischen Händel mischt
und die Regierung angreift, von der die philosophische Professur
abhängt, die er provisorisch bekleidet!"

Freilich mäßigt er sich allmählich unter dem Einfluss seiner
Freunde und seiner gemütvollen Frau; allerlei erschütternde
Erfahrungen, die er durchzumachen hat, besänftigen nach und nach
sein jugendliches Ungestüm, so dass er, der sich aus den
Gedanken anderer Leute wenig machte, der im Vollgenuss seiner
Kraft ungenügend motivierte Einwände und Behauptungen
unbarmherzig zu Boden trat und nichts tat, um seine geistige
Überlegenheit nicht allzufühlbar zu machen, mit der Zeit so bescheiden
wurde, dass er, um mit Felix Bovet zu reden, in vielen Fällen,
wenn er angegriffen wurde, seinem Gegner bereitwillig Recht gab,
ja sogar manchmal einen Mangel an einschlägigen Kenntnissen
offen eingestand. In seinem ersten Mannesalter kann er also
kaum als Muster eines weisen Mannes gelten; aber unter dem

Eindruck seines spätem Lebens muss man zugeben, dass er es

geworden ist.
Ebenso und noch mehr lässt sich die Behauptung bestreiten,

Secrétan sei ein systematischer Denker gewesen. Er hat sich

niemals einem scharf umrissenen Gedankenkreis angeschlossen.

224



Die Schweizer werden oft als Anhänger einer nüchternen
Nützlichkeitslehre angesehen. Gegen eine solche Zumutung hat sich
aber Secrétan zeitlebens gewehrt. Sein ganzes Leben hindurch
hat er die bloß auf Nutzen gestützte Erfahrungsphilosophie
bekämpft und einige male überrascht er uns sogar mit dem
Feldgeschrei: Nieder mit dem Empirismus! Wenn er auch in Locke
den ersten Begründer der Erkenntnistheorie und den Gegner des
übertriebenen Rationalismus der Cartesianischen Schule respektiert,
so klagt er doch seine wesentlich auf Sinnesempfindungen fußende
Psychologie an, den materialistischen Neigungen Vorschub zu
leisten und solchermaßen das Denken als bloße Begleiterscheinung
des universellen Mechanismus aufzufassen.

Über alle Systeme, welche auf sinnlicher Erfahrung beruhen,
erhebt er die Gedankengebäude der deutschen Lehrer, zu deren
Füßen er gesessen. Und doch wird es ihm mehr und mehr
unmöglich, sich ihnen vollständig anzuschließen. Eine wahre Apostelnatur

möchte er überzeugen und Nachfolge stiften. Es leuchtet
'hm aber ein, dass eine Weltanschauung, für welche der Geist
allein wirklich existiert, nur wenigen zugänglich ist. Er verzichtet
daher auf den abstrakten Idealismus, je mehr er in nähere
Berührung mit dem wirklichen Leben tritt.

Bei der Lebhaftigkeit seiner Angriffe gegen den Determinismus
fühlt man sich oft versucht, ihn den Skeptikern anzureihen ; man
entdeckt aber bald, dass er die verschiedenen Lösungen der
Lebensrätsel nicht durchmustert, um seine Neugierde zu befriedigen,

sondern dass es ihm um Aufschlüsse über die beste
Lebensführung zu tun ist.

Will man ihn durchaus in einer bestimmten Kathegorie von
Philosophen unterbringen, so könnte man ihn allenfalls zu den
Mystikern rechnen. Wenn man jedoch bedenkt, mit welcher
Legion von Vernunftschlüssen er die geheimnisvolle Vereinigung
Gottes mit dem Menschen zu erhellen sucht, so kommt man
unwillkürlich dazu, Secrétan einen Platz im Lager der kühnsten
Nationalisten anzuweisen. Seine Philosophie der Freiheit, in der
er sein mystisches Glaubensbekenntnis ausspricht, ist übrigens
Lein System, falls wir, wie wir müssen, unter System eine
einheitliche Zusammenfassung von Begriffen verstehen. Stellt er
doch in diesem Bekenntnis Gott und den Menschen als zwei von

225



einander unabhängige, also freie Wesen auf. Das Übel, das in
der Welt existiert, soll ausschließlich das Werk des Menschen sein,
und, um dies zu erweisen, beruft er sich auf die alte Idee eines
vorhistorischen Sündenfalls. — Nun ist aber diese ins Christentum
übergegangene orientalische Sage im Lauf der Jahrhunderte auf
sehr verschiedene Weise interpretiert worden. Die Anhänger der

sogenannten natürlichen Religion benutzten dieselbe, um die
Anklage gegen die Verderbnis der Zeit auf die Schultern der Kirche
abzuwälzen. Den Vertretern des deutschen Idealismus galt sie

als der sinnbildliche Ausgangspunkt einer neuen, fortschreitenden,
sich mehr und mehr differenzierenden Menschheit, während sie

im Gegenteil von der theokratischen Schule der Joseph de Maistre
und de Bonald dazu ausgebeutet wurde, um die Übelstände, unter
denen die moderne Menschheit leidet, auf Rechnung der
rationalistischen Bewegung zu schreiben, welche von der Reformation
ausgehend bei der freigeisterischen Anarchie des achtzehnten
Jahrhunderts anlangt. — Doch welcher Art nun auch die Deutung
dieser Sage sein mag, so trägt sie jedenfalls in allen ihren
Wandlungen nicht das Gepräge einer einheitlichen, sondern einer
dualistischen Weltanschauung und kann deshalb nur dazu dienen, um
den Übergang zwischen Theologie und Philosophie, zwischen

polytheistischem Pluralismus und theistischem Monismus
anzudeuten."

Hier wird man mir erlauben, meinem improvisierten Gegenpart

das Wort abzuschneiden und ihm folgendes zu erwidern:
Gewiss ist es Secrétan nicht gleich von Anfang an gelungen,

der weise Mann zu werden, der in unserm Andenken weilt. Ebenso
muss man zugeben, dass er es niemals zu einem abgeschlossenen
System gebracht hat. Was uns aber durchaus nicht verhindern
soll, ihn zu den bedeutendsten Denkern des neunzehnten
Jahrhunderts zu rechnen. Weit davon entfernt, sich auf eine einmal

angenommene Gedankenbildung zu versteifen, hat er nicht
aufgehört, sich bis ans Ende seines Lebens fortzuentwickeln. In

seiner Jugend trat er als unerschrockener Reaktionär auf, während

er in seinem Alter zum Fahnenträger des weitgehendsten
Fortschrittes wurde. Es fällt einem unwillkürlich ein, ihn mit Pascal

zu vergleichen, welcher, obgleich er der religiösen Reaktion des

siebzehnten Jahrhunderts angehörte, sich dennoch im Innern der

226



Orthodoxie als ein Neuerer gebärdete, dessen gewaltiger Simsons-
griff die Säulen des überlieferten Heiligtums erschütterte.

Beim Studium der Geschichte der Philosophie wird es einem
oft zu Mut, als ob die philosophischen Systeme sich ohne
Zuziehung des Lebens so zu sagen aus sich selbst immer neu
erzeugten. Dieser Eindruck löst sich aber in bloßen Schein auf,
sobald man die Systeme in Verbindung mit der Gesamtheit der
sozialen Äußerungen bringt.

Descartes hat nicht nur den mittelalterlichen Dualismus auf
die äußerste Spitze getrieben und auf solche Weise den Anbruch
einer neuen Weltanschauung beschleunigt. Durch die unvermittelte
Zusammenjochung der geistigen und der materiellen Welt formuliert

er eine Lebensauffassung, in welcher er das scharfe
Aufeinanderprallen kirchlicher und weltlicher Interessen ausspricht, das

von jeher bis auf den heutigen Tag das französische Leben
gekennzeichnet hat. — Locke, Leibniz und Spinoza sind von
Descartes beeinflusst worden. Aber in der Gedankenwelt eines jeden
dieser Philosophen spielt das Volk, dem sie angehören, eine
determinierende Rolle. — Als richtiger Engländer versetzt Locke
den spekulativen Rationalismus seines französischen Lehrmeisters
mit englischem Erfahrungsgeist. — Als Deutscher, der in seiner
Philosophie, wie in Küche, Kirche und Kunstanschauung das

Prinzip der Mischung vertritt, begnügt sich Leibniz in seinen
Monaden nicht damit, geistiges und materielles Wesen ineinander
zu arbeiten; unwillkürlich spiegelt er in denselben auch die Hunderte

und Aberhunderte von souveränen oder halbsouveränen
Staaten ab, welche sich im alten Deutschland unabhängig von
e>nander um ein gemeinsames, mehr traditionell als wirksam
eingreifendes kaiserliches Zentrum bewegten. — Als unabhängiger
judischer Denker entfernt sich vom cartesianischen Dualismus der
v°n seinen orthodoxen Glaubensgenossen ebensowohl wie von
streng und freigläubigen Christen verketzerte Spinoza nur, um
,n moderner Form den religiösen Monismus der alttestament-
lichen Propheten zu verkünden. — Als guter Königsberger und
guter Preuße versteht es Kant zwar wie Descartes, in Denken und
Sein, Wissen und Leben, Theorie und Praxis die Grundlagen des
menschlichen Daseins anzuerkennen ; er weiß aber auch seiner
Philosophie das Siegel seiner Zeit und seines Volkes aufzu-

227



drücken, indem er trotz weitausgreifendem Scharfsinn nichts anderes
liefert als einen Kommentar zu dem Worte, welches Friedrich der
Große an seine Untertanen richtete, da er sagte: Räsonniert so
viel ihr wollt, tut aber euere verdammte Pflicht und Schuldigkeit.

Zieht man dies alles in Betracht, so wird man sich nicht
wundern, dass Secrétan es gerade so macht wie seine großen
philosophischen Vorfahren, und dass er wie diese, meist ohne es

zu wollen, zum Dolmetsch der Gedanken seines Volkes und
seiner Zeit wird.

Während der sechzig Jahre seines philosophischen Apostel-
tums sind die Interessen der geistigen Welt nicht immer die selben

geblieben. So bemühten sich zum Beispiel die leitenden
Persönlichkeiten der Restaurationszeit vor allem, die durch Revolution
und napoleonisches Kaisertum stark geschädigten Mächte der
Tradition wieder zu neuem Ansehen zu bringen, den überall sich

regenden Emanzipationsgelüsten entgegenzutreten, Reformation
und Renaissance wegen ihres Bruches mit der nächsten
Vergangenheit zu bekämpfen, die moderne Geistesbewegung als einen

neuen Sündenfall zu verpönen und das sittliche Bewusstsein durch
Rückkehr zum naiven Glauben des Mittelalters zu stärken.

Ganz anderer Art waren aber die Bestrebungen der
Generation, welche sich zwischen der Julirevolution und dem Fall des

zweiten napoleonischen Kaiserreichs um die Fahne des utilitaristischen

Evangeliums scharte. Während dieser Zeit wurde Europa
zu einem Kampfplatz, wo es galt, die weltbewegenden Ideen von
drei Revolutionen durchzusetzen : Das politische Erdbeben, welches
1789 von Frankreich ausgegangen war, erschütterte nacheinander
die morschen Staatsgebäude der alten Zeit bis in ihre Grundfesten.

— Der wirtschaftliche Umschlag, der sich von dem geschäftigen

England aus mit fieberhafter Schnelligkeit über die Welt
verbreitete, veranlasste die mit neu entdeckten Maschinen arbeitende

Industrie weit über die Bedürfnisse eines geschlossenen
Marktes hinaus zu produzieren, für die aufgestapelten Waren
immer neue Absatzgebiete zu suchen, alle den Verkehr hemmenden

Schranken in Verruf zu bringen und womöglich niederzureißen,

im Wettbewerb skrupellos alle Mittel anzuwenden, um
minderkräftige Konkurrenten aus dem Feld zu schlagen. — Eine

gewaltig gährende Gemütsbewegung trieb Wilhelm Meisters und

228



Fausts Gesinnungsgenossen dazu an, die größtmögliche Ausbildung
und Verwertung ihrer Fähigkeiten zu verfolgen, zu diesem Behuf
die gewagtesten Versuche anzustellen und, wenn es nicht anders
ging, selbst die Bande zu lösen, welche das Individuum an
Familie, Heimat und Vaterland fesseln. In ihrer vollen Entwicklung
drohte die Nützlichkeitsidee geradezu jedes Gefühl zu ersticken,
welches sich dem Durst nach Freizügigkeit, Reichtum, Genussund

Ausbildungssucht entgegenstemmte.
Freilich weckte der utilitaristische Wellenschlag überall und

namentlich auch in unserm Vaterlande manche verborgene Kraft
und spornte sie zu gemeinnützigen Leistungen an. Aber indem
er die Entfaltung individueller Energie begünstigte, drängte sich
einer wachsenden Anzahl praktischer Leute die Überzeugung auf,
dass planvoll konzentrierte Massenmanöver über kurz oder lang
den Sieg über vereinzelt auftretende Unternehmungen davontragen
müssen. Dies ist denn auch die Quelle der imperialistischen
Tendenzen, welche für das Ende des neunzehnten und den
Anlang des zwanzigsten Jahrhunderts so bezeichnend sind. Persönliches

Wirken gilt wenig, wofern es nicht durch Achtung gebietende
Massen unterstützt wird. Die großen Staaten begnügen sich nicht
damit, ihre militärischen Hilfsmittel straff zusammenzuziehen, sie
schließen auch noch Schutz- und Trutzbündnisse mit andern
mächtigen Staaten. Und ebenso machen es auch die industriellen
Kampforganisationen : die kapitalistischen Großmächte kombinieren
"hre Kräfte, um den Weltmarkt zu beherrschen, während die
Arbeitervereine den Klassenkampf organisieren und in vielleicht
Hicht allzu ferner Zukunft den internationalen Streitmächten die
Stange halten werden.

Von all diesen manigfaltigen Bestrebungen ist nun Secrétans
Tätigkeit vielfach berührt worden ; und glücklicherweise entwickelte
S|ch seine Laufbahn in einem Lande, wo zwei große
Kulturströmungen sich kreuzen und sich wechselseitig beeinflussen.
Man kann als Schweizer geboren sein, man wird es aber heutzutage,

wo unser Vaterland immer mehr und mehr auch für die
eisteszüge zur Drehscheibe unseres Kontinents geworden ist,

Mm dann in vollkommener Weise, wenn man Nord und Süden,
st und Westen auf sich einwirken lässt. Das ist nun aber bei
ecrétan in ganz eminenter Weise der Fall gewesen. Schon früh

229



ist seine Seele von Samen befruchtet worden, die sowohl der

germanischen wie auch der lateinischen Kultur entstammen.
Die romanische Welt hat zwei Philosophien gezeitigt, welche

den getreuen Abdruck einer Gesellschaft bilden, die in zwei von
einander getrennten Lagern haust. Katholischer Spiritualismus
auf der einen, materialistische Freigeisterei auf der andern Seite
zeichnen sich in Italien und Spanien, namentlich aber in Frankreich

durch eine so scharf ausgeprägte Form aus, dass sich die
selbe auch den dualistischen Denkern der übrigen Länder unseres
Weltteils aufdrängt. So haben denn Joseph de Maistre und de

Bonald durch straffe Formulierung des theokratischen Gedankens

Schelling und Friedrich Schlegel stark beeinflusst, während die
materialistische Strömung hauptsächlich durch die englischen
Anhänger dieser ursprünglich französischen Richtung gewirkt hat.
Wie Maistre und Bonald sind auch ihre deutschen Jünger erklärte
Feinde der Revolution, und um sie nun zu bekämpfen, greifen
sie die Revolution nicht nur in ihren Wirkungen, sondern auch
in ihren Ursachen an.

Die seit Reformation und Renaissance dahingeflossenen
Jahrhunderte scheinen den Verteidigern der Theokratie die Ordnung
dem Fortschritt, die Vergangenheit der Gegenwart, den Geist dem
Stoff aufgeopfert zu haben. Anstatt wie Cartesianer, Baconianer
und Sensualisten vom individuellen Bewusstsein auszugehen,
behaupten sie, dass die Quelle aller sozialen Ordnung im kollektiven
Bewusstsein zu finden sei und stellen deshalb dem Individualismus
ihrer Widersacher die Autorität der Rasse und der Überlieferung
entgegen. Secrétans einstiger Lehrer, der berühmte Schelling,
vertritt ihren Standpunkt seit dem Jahre 1803. In seiner
Freiheitslehre behauptet er, die Einzeldinge verdankten ihren Ursprung
dem Abfall vom absoluten göttlichen Sein. Das menschliche
Geschlecht habe von Anfang an eine Offenbarung von Kunst, Wissenschaft

und Religion empfangen, und zwar durch das Mittel
übermenschlicher Wesen, welche, nachdem sie den göttlichen Samen
einer höhern Kultur ausgestreut hätten, wieder verschwunden
wären. Dieses Verschwinden habe eine Verschlechterung der
Lebensbedingungen unseres Planeten nach sich gezogen, und die
Geschichte dieser Entartung sei wie Iliade und Odyssee eine

Epopöe in zwei Teilen, wovon der eine berichte, wie sich der

230



Mensch von Gott getrennt habe, während der andere die Rückkehr

zum Urquell alles Daseins erzähle. In dem Kampfe zwischen
Einzel- und Gesamtwillen bilde die Fleischwerdung Christi den

wichtigsten Zeitpunkt der menschlichen Geschichte, in welchem
der engültige Sieg des Guten über das Böse entschieden
worden sei.

Noch schärfer und ausführlicher, als dies durch Schelling
geschehen, ist die Philosphie des theokratischen Frankreichs durch
Friedrich Schlegel formuliert worden.

Der Sündenfall, sagt er in seiner 1827 erschienenen
Philosophie der Geschichte, ist der Anfang, von welchem eine von
Gott geplante und progressiv sich entwickelnde Rettungserziehung
anhebt. Der Mensch gehört keineswegs zum Tierreich. Von
Beginn an trägt er in seinem Innern einen göttlichen Keim, aus
dem in der Folge Sprache, Denken und alles das hervorgeht,
was den Menschen zum Herrn der Erde stempelt. Die Geschichte
der gefallenen und wieder aufgerichteten Menschheit ist eine
Restaurationsbewegung, die sich vom südöstlichen Asien nach
dem nordwestlichen Europa hinzieht und sich durch vier Perioden
hindurch entwickelt, von denen die erste im Orient, die zweite in
der klassischen Welt Persiens, Griechenlands und Roms, die dritte
im christlichen Europa des Mittelalters, die vierte im modernen
Europa abspielt. — Die Geschichte der orientalischen Welt beruht
auf einem wesentlich innern Prozess, während dessen Verlaufs
die vier Hauptvermögen des Menschen zur Entfaltung kommen:
der Verstand bei den Chinesen, die Einbildungskraft bei den
Indern, die praktische Intelligenz bei den Ägyptern, der Wille bei
den Hebräern. — Eine durchaus entgegengesetzte Richtung schlägt
die Geschichte von Persien, Griechenland und Rom ein. Bezieht
s'e sich doch wesentlich auf die äußere Organisation unseres
Geschlechtes, welche sie durch eine Reihe von Versuchen zu
bewerkstelligen trachtet, die wie die Reiche von Cyrus, Alexander
dem Großen und Cäsar auf die materielle Einheit der menschlichen

Gesellschaft hinzielen. — Unter der Ägide des Papsttums
offenbart sich im christlichen Mittelalter zugleich das äußere und
innere Leben der Menschheit, eine Zeit des höchsten Glückes,
Welches leider durch die Wirren der Reformation und der aus
'hr entstehenden revolutionären Regungen getrübt werden sollte,

231



bis endlich die Restauration der angestammten Autoritäten die
Welt wieder in die alten Bahnen zurücklenkte.

Diese spekulativ historische Erklärung des Sündenfalls bringt
also die deutschen Anhänger der theokratischen Schule dahin, in
der Freiheit die wirkliche Ursache des in der Welt hausenden
Übels zu sehen und sie deshalb wie überhaupt jede Unterbrechung
der überlieferten Denkgewohnheiten mit aller Macht zu
bekämpfen.

Wie kommt es nun, dass Secrétan, der doch von den

Prinzipien der theokratischen Schule ausgegangen ist, dennoch zu

ganz andern Schlussfolgerungen'gelangt, dass für ihn die Geschichte,
weit entfernt auf eine Unterbindung der individuellen Kräfte
hinzuleiten, im Gegenteil den Endzweck hat, eine allmähliche
Befreiung der sittlichen Persönlichkeit, den Aufstieg zu einer immer
vollkommeneren sozialen Organisation herbeizuführen, wo jeder
berufen wäre, eine seiner besondern Natur angemessene Rolle zu

spielen? In der Seele Secrétans hat sich eben unter dem Einfluss
unseres nationalen Geistes eine religiöse Änderung vollzogen; an
die Stelle der römischen Idee eines nach dem Muster Philipp II.,
Ludwig XIV. oder Napoleons zentralistisch regierenden Gottes ist
nach und nach das Bild eines Gottes getreten, welcher sich in
den von der eidgenössischen Verbrüderungsidee beseelten Individuen

offenbart.
Secrétan begreift immer mehr und mehr, welch zersetzende

Trockenheit das religiöse Denken der lateinischen Welt beherrscht,
die das Universum in zwei absolut getrennte Hälften zerlegt: die
Mächte des Guten und des Bösen, Gott und Natur, Geist und

Körper, Mann und Weib, Priester und Laie, Kirche und Staat.
Alles unvermittelte Gegensätze, deren Widerstreit nur durch die

völlige Niederlage eines der antagonistischen Elemente beseitigt
werden soll. Ergriffen vom mystischen Odem des romantischen
Deutschlands und des wiederum religiös erwachten Englands
sucht nunmehr Secrétan für das Rätsel des Lebens eine Lösung,
die ihn weniger chimärich anmutet als der absolute Dualismus.
Er sucht eher zu vereinigen als zu trennen, gesellig zu verbinden
als über- und unterzuordnen. Gut und Bös, soziales und
individuelles Wesen hören für ihn auf, sich von einander zu scheiden
wie Tag und Nacht; er ahnt, dass sie sich gegenseitig bedingen

232



und durchdringen. Gott und Natur, Geist und Körper betrachtet
er nicht mehr als durchaus von einander geschiedene, abstrakte
Wesen, sondern als lebendige, konkrete Einheiten. Mann und
Weib erscheinen ihm als zwar differenzierte aber gleichwertige
Wesen, welche dazu bestimmt sind, sich gegenseitig zu ergänzen,
anstatt in sklavischer Abhängigkeit oder gesondert von einander
ihr Leben zu führen. Priester und Laien, das heißt entweder
ausschließlich für geistige oder nur für materielle Interessen lebende
Menschen sind für ihn Monstruositäten, von denen uns die
Zukunft zu befreien hat, und mit ihnen soll auch verschwinden der
radikale Antagonismus zwischen Kirche und Staat, zwischen rein
sittlichen und rein materiellen Mächten.

Nach diesen Ausführungen hüte man sich jedoch davor, in
Secrétan einen verkappten Monisten zu wittern. Er ist vielmehr
ein föderalistischer Denker, für den die entscheidende Schicksals-
macht nicht einem monarchisch eingreifenden Oberwillen, sondern
einer Kraft entstammt, die sich im freien Kampfspiel der Einzelwillen

entfaltet; für den Sittlichkeit nicht einen von oben herab
regulierten gesellschaftlichen Zustand, sondern eine allseitig gute
Sitten schaffende Tätigkeit bedeutet. Als eifriger Apostel der freien
Persönlichkeit ist er gegen die erschlaffende Lehre der Optimisten
aufgetreten, welche in weichlichem Daseinsdusel vermeinen, der
Fortschritt beruhe nicht sowohl auf dem handelnden Eingreifen
der Einzelnen, als auf der automatischen Abwicklung eines
notwendig erfolgenden Naturprozesses. Und als die wachsende Macht
des militärischen, kapitalistischen und sozialistischen Imperialismus
die selbständige sittliche Entwicklung des Individuums bedrohte,
stellte Secrétan mit jugendlichem Feuereifer dem egoistischen
Ansturm der Massenpolitik die Handlungsweise der heldenhaften
Seelen entgegen, welche für die höchsten Güter der Menschheit
streiten. Daher auch sein mehr auf die Zukunft als auf die
Vergangenheit gerichteter Blick, seine Vorliebe für das vom historischen

Recht verdrängte idealistische Naturrecht, seine tiefe
Sympathie für alle Bemühungen, um den Übeln des Krieges und des
sozialen Elendes zu steuern, sein Feldzug zugunsten schützender
Frauenrechte; daher endlich seine unerschütterliche Überzeugung,
dass die Aera sozialer Gerechtigkeit nur dann anbrechen kann,
wenn ihr ein sittlicher Wandel vorangeht, der uns aus der engen

233



Sphäre egoistischer Interessen zu den lichten Höhen emporreißt,
wo universelle Ewigkeitsideen hausen.

In den Geschichten der Philosophie wird Secrétan nur als
Verfasser der „Philosophie de la Liberté" erwähnt, und als solcher
der Schule Schellings angereiht. Seine Schriften über das Prinzip
und den Wert der Sittlichkeit, über die sozialen Fragen und
namentlich sein wichtiges Werk über Kultur und Glauben (la
Civilisation et la Croyance) werden stillschweigend übergangen. Läge
vielleicht der Grund dieser Auslassung in der Schwierigkeit, sich
in den meist registerlosen Werken zu orientieren, die sich überdies

keinem bestimmten System anschließen; oder in dem Hin-
und Herschwanken zwischen lebendiger Anschauung und abstrakt
beweisendem Verfahren; oder in der Tatsache, dass Secrétan

weniger auf die Architektur seiner Gedanken als auf ihre praktische

Wirkung bedacht war? Vielleicht steckt etwas von alldem
in dieser Übergehungssünde. Jedenfalls hieße es sich um die von
Secrétan vertretenen Ideen verdient zu machen, wenn jemand es

unternehmen wollte, eine Ausgabe seiner Schriften zu veranstalten,
die mit allen praktischen Zutaten versehen wären, welche sie
dem Publikum zugänglich machen würden. Ebenfalls von Nutzen
dürfte es sein, wenn Secrétans gedankliche Leistungen in einem

Auszug erschienen, wo die langen dialektischen Auseinandersetzungen

getilgt würden, um die genialen Anschauungen hervortreten

zu lassen, welchen man auch in den Schriften der größten
Philosophen der Gegenwart begegnet und denen man so
lebhaften Beifall zollt.

Gewisse Stellen in „Kultur und Glauben", wo Secrétan die
Evolution als die wesentliche Form der Schöpfung preist und wo
er in der Entwicklung des individuellen Menschen das natürlichste
Symbol der universellen Entwicklung sieht, nehmen sich aus wie
ein Präludium zu Bergsons „Evolution créatrice". — Ist Secrétans

Behauptung, dass diejenigen Dinge die besten sind, welche den

größten Ewigkeitswert besitzen, nicht auch der Grundgedanke des

Pragmatismus von James? — Und finden wir Secrétans reifste

Gedankenbildungen nicht auch wieder in Euckens Ansichten vom
Zusammenwirken des Ganzen und des Teils, Gottes und der
Menschen, des Ideals und der Wirklichkeit, sowie auch in Euckens
anbetender Verehrung der erhabenen Idee des Christentums, der

234



zufolge Gott zum Menschen wurde, damit wiederum der Mensch

zur Gottheit emporgehoben würde?
Secrétan hat auch dadurch vorbildlich gewirkt, dass nicht nur

alle europäischen Geistesströmungen ihren Wiederhall in seiner
Seele fanden, sondern weil er auch in seinem Leben wie in
seinen Schriften die tiefsten Eigenheiten unseres Volkes zum
Ausdruck brachte.

Während eine mannigfach gestaltete Natur uns Schweizer zu

vielfältig verschiedenen Bildungen hindrängt, weist uns im Gegenteil

die Geschichte darauf an, die verschiedenartigsten Elemente
einander näher zu bringen, um in Gemeinschaft mit ihnen am
Werk gesitteter Freiheit zu arbeiten. Hat sie doch nacheinander
Wald-, Land- und Stadtkantone, katholische und protestantische,
germanische und romanische Völkerschaften, örtliche, soziale,
religiöse und ethnische Sonderinteressen aneinandergebunden und
so ein reiches Zusammenwirken zustande gebracht, dessen
unwillkürliche philosophische Formulierung Secrétan vollzogen hat.

Kooperatives Wirken ist sein eigentliches Losungswort. In
Religion, Metaphysik, Psychologie, Moral und Soziologie sieht er das

Zusammenwirken von Gott und Mensch, des Allgemeinen und
des Besondern, des Denkens und der Empfindung, des Ideals und
der Wirklichkeit, des kollektiven und des individuellen Bewusstseins.
Und diese eigentümliche Zusammenfassung hat nicht nur sein

Denken, sondern auch sein Leben geleitet.
Zu den wesentlich lateinischen Elementen seiner ersten

Erziehung gesellten sich schon früh deutsche Geistesgewohnheiten.
Seine Heirat mit einer Katholikin, an deren Seite er fünfzig Jahre
in ungetrübter Harmonie verlebte, erhob ihn zu dem Begriff eines
über den kirchlichen Spaltungen schwebenden Christentums. Am
Abend seines Lebens sprach er gern in öffentlichen Versammlungen

mit ansteckendem Enthusiasmus von einer Lebensweise,
nach welcher körperliche Arbeit wo möglich in freier Luft mit
sitzenden Beschäftigungen mehr geistiger Art einander ablösen
sollten, wie dies in manchen Gegenden unseres Vaterlandes noch
oft der Brauch ist. Mit seinen heißesten Wünschen sehnte er
sich nach einer sozialen Organisation, welche sich auf kooperativer

Grundlage mit brüderlicher Beteiligung von Kapital und
Arbeit erheben sollte.

235



Dieses anregend anziehende Leben, welches einer Idee
gewidmet war, die im Grunde die Idee unseres Volkes ist und die

vielleicht die Anwartschaft hat, einmal der leitende Impuls der

zukünftigen Welt zu werden, spiegelt sich mit besonderem Reiz
in dem schönen, soeben in neuer Auflage erschienenen Buch ab,
in dem Louise Secrétan Leben und Schriften ihres Vaters schildert1)
und uns zu Gemüte führt, wie die Geschlechter der Vergangenheit

mit denen der Gegenwart durch das Medium eines werbenden
Denkers zusammenhängen, wo von Vater auf Sohn übergegangene
Überlieferungen und Errungenschaften der angestammten Heimat
sich mit denen des Auslandes verschmelzen, um eine reich
ausgestattete, edle Persönlichkeit hervorzubringen.

Die Gebiete, in welchen sich die Philosophie bewegt, stehen
nicht im Ruf, angenehme Zerstreuungen aufzuweisen. Wer das

Buch von L. Secrétan in die Hand nimmt, wird jedoch von dieser

Meinung abkommen, weil er überall darin das vorbildlich
anregende Leben eines Denkers entdeckt, der, wie wir alle, gehofft,
geirrt, gelitten und gekämpft hat, und der uns noch überdies
tröstende Ausblicke auf eine Menschheit eröffnet, die wohl besser

organisiert sein dürfte als die gegenwärtige.
LAUSANNE ALEXANDER MAURER

Über die Berechtigung des Hässlichen zwischen der Dichtung und der
Malerei zu unterscheiden, hat gar keinen Sinn. Die Begierde der Salome
nach dem Blute des Johannes ist, wenn wir sie unkünstlerisch, stofflich,
als Perversität erfassen, in der Dichtung ebenso ekelerregend, wie in der
Malerei. Und wird die Salome nicht von der Unkunst, sondern von der
Kunst verarbeitet, so ist sie der Malerei ebenso wertvoll, wie der Dichtung.
So erfüllt uns ein Hässliches bald mit Ekel, bald mit dichterischer oder
malerischer Schönheit, wie auch ein Schönes durch die Unkunst zur Wollust
wird, möge es in der Malerei Adam und Eva oder in der Dichtung Faust
und Qretchen gehören.

Vierte ergänzte Auflage Von Stoff zu Form
Verlag Huber, Frauenfeid, 1913. Essays von Oscar Miller.

h L. Secrétan: Charles Secrétan, sa vie et son œuvre 1 vol. in 16.
Quatrième édition. Lausanne, Payot, 1912.

236


	Der schweizerische Nationalphilosoph

