Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: Der schweizerische Nationalphilosoph
Autor: Maurer, Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749562

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER SCHWEIZERISCHE
NATIONALPHILOSOPH

Der 1895 dahingeschiedene Charles Secrétan war ein echter
Lausanner von altem Schrot und Korn. In seiner Vaterstadt
nannte man ihn nur den Philosophen und das mit vollem Recht,
war er doch zugleich ein weiser Mann und ein systematischer
Denker.

sSecrétan, ein weiser Mann!“ unterbricht mich hier vielleicht
etwas erstaunt ein Leser, der das Kkiirzlich erschienene und schon
wieder in neuer Auflage veroffentlichte Buch durchmustert hat,
welches Louise Secrétan dem Andenken ihres Vaters gewidmet
hat. ,Ja, wo denken Sie denn hin, den Namen eines Weisen
einem stiirmisch auftretenden Patrizier beizulegen, der sich noch
ganz jung, ohne VermoOgen und ohne sichere Stellung mit einem
zwar aus guter Familie stammenden, aber ebenfalls unbemittelten
Maidchen verheiratet, der sich in die politischen Hiandel mischt
und die Regierung angreift, von der die philosophische Professur
abhidngt, die er provisorisch bekleidet!“

Freilich maBigt er sich allmdhlich unter dem Einfluss seiner
Freunde und seiner gemiitvollen Frau; allerlei erschiitternde Er-
fahrungen, die er durchzumachen hat, besdnftigen nach und nach
sein jugendliches Ungestiim, so dass er, der sich aus den Ge-
danken anderer Leute wenig machte, der im Vollgenuss seiner
Kraft ungeniigend motivierte Einwdnde und Behauptungen un-
barmherzig zu Boden trat und nichts tat, um seine geistige Uber-
legenheit nicht allzufiihlbar zu machen, mit der Zeit so bescheiden
wurde, dass er, um mit Felix Bovet zu reden, in vielen Fillen,
wenn er angegriffen wurde, seinem Gegner bereitwillig Recht gab,
ja sogar manchmal einen Mangel an einschldgigen Kenntnissen
offen eingestand. In seinem ersten Mannesalter kann er also
kaum als Muster eines weisen Mannes gelten; aber unter dem
Eindruck seines spatern Lebens muss man zugeben, dass er es
geworden ist.

Ebenso und noch mehr lasst sich die Behauptung bestreiten,
Secrétan sei ein systematischer Denker gewesen. Er hat sich
niemals einem scharf umrissenen Gedankenkreis angeschlossen.

224



Die Schweizer werden oft als Anhinger einer niichternen Niitz-
lichkeitslehre angesehen. Gegen eine solche Zumutung hat sich
aber Secrétan zeitlebens gewehrt. Sein ganzes Leben hindurch
hat er die bloB auf Nutzen gestiitzte Erfahrungsphilosophie be-
kdmpft und einige male iiberrascht er uns sogar mit dem Feld-
geschrei: Nieder mit dem Empirismus! Wenn er auch in Locke
den ersten Begriinder der Erkenntnistheorie und den Gegner des
ibertriebenen Rationalismus der Cartesianischen Schule respektiert,
SO klagt er doch seine wesentlich auf Sinnesempfindungen fuBende
Psychologie an, den materialistischen Neigungen Vorschub zu
leisten und solchermaBen das Denken als bloBe Begleiterscheinung
des universellen Mechanismus aufzufassen.

Uber alle Systeme, welche auf sinnlicher Erfahrung beruhen,
erhebt er die Gedankengebdaude der deutschen Lehrer, zu deren
FiiBen er gesessen. Und doch wird es ihm mehr und mehr un-
maoglich, sich ihnen vollstandig anzuschlieBen. Eine wahre Apostel-
natur mochte er iiberzeugen und Nachfolge stiften. Es leuchtet
ihm aber ein, dass eine Weltanschauung, fiir welche der Geist
allein wirklich existiert, nur wenigen zuginglich ist. Er verzichtet
daher auf den abstrakten Idealismus, je mehr er in nidhere Be-
rihrung mit dem wirklichen Leben tritt.

Bei der Lebhaftigkeit seiner Angriffe gegen den Determinismus
fiihlt man sich oft versucht, ihn den Skeptikern anzureihen; man
€ntdeckt aber bald, dass er die verschiedenen Losungen der
Lebensritsel nicht durchmustert, um seine Neugierde zu befrie-
C!igen, sondern dass es ihm um Aufschliisse tiber die beste Lebens-
fihrung zu tun ist.

Will man ihn durchaus in einer bestimmten Kathegorie von
PhiIOSOphen unterbringen, so konnte man ihn allenfalls zu den
Mystikern rechnen. Wenn man jedoch bedenkt, mit welcher
Legion von Vernunitschliissen er die geheimnisvolle Vereinigung
Gottes mit dem Menschen zu erhellen sucht, so kommt man un-
Willkiirlich dazu, Secrétan einen Platz im Lager der kiihnsten
Rationalisten anzuweisen. Seine Philosophie der Freiheit, in der
€r sein mystisches Glaubensbekenntnis ausspricht, ist iibrigens
kein System, falls wir, wie wir miissen, unter System eine ein-
heitliche Zusammenfassung von Begriffen verstehen. Stellt er
doch in diesem Bekenntnis Gott und den Menschen als zwei von

225



einander unabhingige, also freie Wesen auf. Das Ubel, das in
der Welt existiert, soll ausschlieBlich das Werk des Menschen sein,
und, um dies zu erweisen, beruft er sich auf die alte Idee eines
vorhistorischen Siindenfalls. — Nun ist aber diese ins Christentum
iibergegangene orientalische Sage im Lauf der Jalirhunderte auf
sehr verschiedene Weise interpretiert worden. Die Anhdnger der
sogenannten natiirlichen Religion benutzten dieselbe, um die An-
klage gegen die Verderbnis der Zeit auf die Schultern der Kirche
abzuwdlzen. Den Vertretern des deutschen Idealismus galt sie
als der sinnbildliche Ausgangspunkt einer neuen, fortschreitenden,
sich mehr und mehr differenzierenden Menschheit, wadhrend sie
im Gegenteil von der theokratischen Schule der Joseph de Maistre
und de Bonald dazu ausgebeutet wurde, um die Ubelstinde, unter
denen die moderne Menschheit leidet, auf Rechnung der rationa-
listischen Bewegung zu schreiben, welche von der Reformation
ausgehend bei der freigeisterischen Anarchie des achtzehnten Jahr-
hunderts anlangt. — Doch welcher Art nun auch die Deutung
dieser Sage sein mag, so trdgt sie jedenfalls in allen ihren Wand-
lungen nicht das Geprédge einer einheitlichen, sondern einer dua-
listischen Weltanschauung und kann deshalb nur dazu dienen, um
den Ubergang zwischen Theologie und Philosophie, zwischen
polytheistischem Pluralismus und theistischem Monismus an-
zudeuten.“

Hier wird man mir erlauben, meinem improvisierten Gegen-
part das Wort abzuschneiden und ihm folgendes zu erwidern:

Gewiss ist es Secrétan nicht gleich von Anfang an gelungen,
der weise Mann zu werden, der in unserm Andenken weilt. Ebenso
muss man zugeben, dass er es niemals zu einem abgeschlossenen
System gebracht hat. Was uns aber durchaus nicht verhindern
soll, ihn zu den bedeutendsten Denkern des neunzehnten Jahr-
hunderts zu rechnen. Weit davon entfernt, sich auf eine einmal
angenommene Gedankenbildung zu versteifen, hat er nicht auf-
gehort, sich bis ans Ende seines Lebens fortzuentwickeln. In
seiner Jugend trat er als unerschrockener Reaktionér auf, wéihrend
er in seinem Alter zum Fahnentrdger des weitgehendsten Fort-
schrittes wurde. Es féallt einem unwillkiirlich ein, ihn mit Pascal
zu vergleichen, welcher, obgleich er der religiosen Reaktion des
siebzehnten Jahrhunderts angehorte, sich dennoch im Innern der

226



Orthodoxie als ein Neuerer gebirdete, dessen gewaltiger Simsons-
griff die Sdulen des iiberlieferten Heiligtums erschiitterte.

Beim Studium der Geschichte der Philosophie wird es einem
oft zu Mut, als ob die philosophischen Systeme sich ohne Zu-
ziechung des Lebens so zu sagen aus sich selbst immer neu er-
zeugten. Dieser Eindruck l6st sich aber in bloBen Schein auf,
sobald man die Systeme in Verbindung mit der Gesamtheit der
sozialen AuBerungen bringt.

Descartes hat nicht nur den mittelalterlichen Dualismus auf
die duBerste Spitze getrieben und auf solche Weise den Anbruch
einer neuen Weltanschauung beschleunigt. Durch die unvermittelte
Zusammenjochung der geistigen und der materiellen Welt formu-
liert er eine Lebensauifassung, in welcher er das scharfe Aufein-
anderprallen kirchlicher und weltlicher Interessen ausspricht, das
von jeher bis auf den heutigen Tag das franzosische Leben ge-
kennzeichnet hat. — Locke, Leibniz und Spinoza sind von Des-
Cartes beeinflusst worden. Aber in der Gedankenwelt eines jeden
dieser Philosophen spielt das Volk, dem sie angehoren, eine
determinierende Rolle. — Als richtiger Englinder versetzt Locke
den spekulativen Rationalismus seines franzosischen Lehrmeisters
mit englischem Erfahrungsgeist. — Als Deutscher, der in seiner
Philosophie, wie in Kiiche, Kirche und Kunstanschauung das
Prinzip der Mischung vertritt, begniigt sich Leibniz in seinen
Monaden nicht damit, geistiges und materielles Wesen ineinander
Zu arbeiten; unwillkiirlich spiegelt er in denselben auch die Hun-
derte und Aberhunderte von souverinen oder halbsouverinen
Staaten ab, welche sich im alten Deutschland unabhéngig von
€inander um ein gemeinsames, mehr traditionell als wirksam ein-
Sreifendes kaiserliches Zentrum bewegten. — Als unabhingiger
lidischer Denker entfernt sich vom cartesianischen Dualismus der
Von seinen orthodoxen Glaubensgenossen ebensowohl wie von
Streng und freiglaubigen Christen verketzerte Spinoza nur, um
N moderner Form den religiosen Monismus der alttestament-
lichen Propheten zu verkiinden. — Als guter Konigsberger und
guter PreuBe versteht es Kant zwar wie Descartes, in Denken und
Sein, Wissen und Leben, Theorie und Praxis die Grundlagen des
Menschlichen Daseins anzuerkennen; er weiB aber auch seiner
Phllosophle das Siegel seiner Zeit und seines Volkes aufzu-

227



driicken, indem er trotz weitausgreifendem Scharfsinn nichts anderes
liefert als einen Kommentar zu dem Worte, welches Friedrich der
GroBe an seine Untertanen richtete, da er sagte: Résonniert so
viel ihr wollt, tut aber euere verdammte Pflicht und Schuldigkeit.

Zieht man dies alles in Betracht, so wird man sich nicht
wundern, dass Secrétan es gerade so macht wie seine groBen
philosophischen Vorfahren, und dass er wie diese, meist ohne es
zu wollen, zum Dolmetsch der Gedanken seines Volkes und
seiner Zeit wird.

Wihrend der sechzig Jahre seines philosophischen Apostel-
tums sind die Interessen der geistigen Welt nicht immer die selben
geblieben. So bemiihten sich zum Beispiel die leitenden Person-
lichkeiten der Restaurationszeit vor allem, die durch Revolution
und napoleonisches Kaisertum stark geschddigten Machte der Tra-
dition wieder zu neuem Ansehen zu bringen, den iiberall sich
regenden Emanzipationsgeliisten entgegenzutreten, Reformation
und Renaissance wegen ihres Bruches mit der nidchsten Ver-
gangenheit zu bekdmpfen, die moderne Geistesbewegung als einen
neuen Siindenfall zu verpdnen und das sittliche Bewusstsein durch
Riickkehr zum naiven Glauben des Mittelalters zu stirken.

Ganz anderer Art waren aber die Bestrebungen der Gene-
ration, welche sich zwischen der Julirevolution und dem Fall des
zweiten napoleonischen Kaiserreichs um die Fahne des utilitaristi-
schen Evangeliums scharte. Wahrend dieser Zeit wurde Europa
zu einem Kampfplatz, wo es galt, die weltbewegenden Ideen von
drei Revolutionen durchzusetzen: Das politische Erdbeben, welches
1789 von Frankreich ausgegangen war, erschiitterte nacheinander
die morschen Staatsgebdude der alten Zeit bis in ihre Grund-
festen. — Der wirtschaftliche Umschlag, der sich von dem geschif-
tigen England aus mit fieberhafter Schnelligkeit iiber die Welt
verbreitete, veranlasste die mit neu entdeckten Maschinen arbei-
tende Industrie weit iiber die Bediirfnisse eines geschlossenen
Marktes hinaus zu produzieren, fiir die aufgestapelten Waren
immer neue Absatzgebiete zu suchen, alle den Verkehr hemmen-
den Schranken in Verruf zu bringen und womdglich niederzu-
reiBen, im Wettbewerb skrupellos alle Mittel anzuwenden, um
minderkraftige Konkurrenten aus dem Feld zu schlagen. — Eine
gewaltig gahrende Gemiitsbewegung trieb Wilhelm Meisters und

228



Fausts Gesinnungsgenossen dazu an, die groBtmogliche Ausbildung
und Verwertung ihrer Fédhigkeiten zu verfolgen, zu diesem Behuf
die gewagtesten Versuche anzustellen und, wenn es nicht anders
ging, selbst die Bande zu losen, welche das Individuum an Fa-
milie, Heimat und Vaterland fesseln. In ihrer vollen Entwicklung
drohte die Niitzlichkeitsidee geradezu jedes Gefiihl zu ersticken,
Welches sich dem Durst nach Freiziigigkeit, Reichtum, Genuss-
und Ausbildungssucht entgegenstemmte.

Freilich weckte der utilitaristische Wellenschlag iiberall und
Namentlich auch in unserm Vaterlande manche verborgene Kraft
und spornte sie zu gemeinniitzigen Leistungen an. Aber indem
er die Entfaltung individueller Energie begiinstigte, dridngte sich
einer wachsenden Anzahl praktischer Leute die Uberzeugung auf,
dass planvoll konzentrierte Massenmandver iiber kurz oder lang
den Sieg iiber vereinzelt auftretende Unternehmungen davontragen
Missen. Dies ist denn auch die Quelle der imperialistischen
Tendenzen, welche fiir das Ende des neunzehnten und den An-
fang des zwanzigsten Jahrhunderts so bezeichnend sind. Person-
liches Wirken gilt wenig, wofern es nicht durch Achtung gebietende
Massen unterstiitzt wird. Die groBen Staaten begniigen sich nicht
damit, jhre militdrischen Hilfsmittel straff zusammenzuziehen, sie
SchlieBen auch noch Schutz- und Trutzbiindnisse mit andern
Machtigen Staaten. Und ebenso machen es auch die industriellen
Kampforganisationen : die kapitalistischen GroBméachte kombinieren
thre Krdfte, um den Weltmarkt zu beherrschen, wahrend die
A‘rbeitervereine den Klassenkampf organisieren und in vielleicht
Nicht allzu ferner Zukunft den internationalen Streitmichten die
Stange halten werden.

_Von all diesen manigfaltigen Bestrebungen ist nun Secrétans
Tatigkeit vielfach beriihrt worden; und gliicklicherweise entwickelte
Sich seine Laufbahn in einem Lande, wo zwei groBe Kultur-
Stromungen sich kreuzen und sich wechselseitig beeinflussen.
Man kann als Schweizer geboren sein, man wird es aber heutzu-
tag-e, WO unser Vaterland immer mehr und mehr auch fiir die
Gelstesziige zur Drehscheibe unseres Kontinents geworden ist,
ur dann in vollkommener Weise, wenn man Nord und Siiden,
Ost und Westen auf sich einwirken ldsst. Das ist nun aber bei
Secrétan in ganz eminenter Weise der Fall gewesen. Schon friih

229



ist seine Seele von Samen befruchtet worden, die sowohl der
germanischen wie auch der lateinischen Kultur entstammen.

Die romanische Welt hat zwei Philosophien gezeitigt, welche
den getreuen Abdruck einer Gesellschaft bilden, die in zwei von
einander getrennten Lagern haust. Katholischer Spiritualismus
auf der einen, materialistische Freigeisterei auf der andern Seite
zeichnen sich in Italien und Spanien, namentlich aber in Frank-
reich durch eine so scharf ausgepragte Form aus, dass sich die
selbe auch den dualistischen Denkern der iibrigen Lander unseres
Weltteils aufdrdngt. So haben denn Joseph de Maistre und de
Bonald durch straffe Formulierung des theokratischen Gedankens
Schelling und Friedrich Schlegel stark beeinflusst, wahrend die
materialistische Stromung hauptsachlich durch die englischen An-
hanger dieser urspriinglich franzosischen Richtung gewirkt hat.
Wie Maistre und Bonald sind auch ihre deutschen Jiinger erkldrte
Feinde der Revolution, und um sie nun zu bekdmpien, greifen
sie die Revolution nicht nur in ihren Wirkungen, sondern auch
in ihren Ursachen an.

Die seit Reformation und Renaissance dahingeflossenen Jahr-
hunderte scheinen den Verteidigern der Theokratie die Ordnung
dem Fortschritt, die Vergangenheit der Gegenwart, den Geist dem
Stoff aufgeopfert zu haben. Anstatt wie Cartesianer, Baconianer
und Sensualisten vom individuellen Bewusstsein auszugehen, be-
haupten sie, dass die Quelle aller sozialen Ordnung im kollektiven
Bewusstsein zu finden sei und stellen deshalb dem Individualismus
ihrer Widersacher die Autoritit der Rasse und der Uberlieferung
entgegen. Secrétans einstiger Lehrer, der bertihmte Schelling,
vertritt ihren Standpunkt seit dem Jahre 1803. In seiner Frei-
heitslehre behauptet er, die Einzeldinge verdankten ihren Ursprung
dem Abfall vom absoluten géttlichen Sein. Das menschliche Ge-
schlecht habe von Anfang an eine Offenbarung von Kunst, Wissen-
schaft und Religion empfangen, und zwar durch das Mittel iiber-
menschlicher Wesen, welche, nachdem sie den gottlichen Samen
einer hohern Kultur ausgestreut hitten, wieder verschwunden
wiren. Dieses Verschwinden habe eine Verschlechterung der
Lebensbedingungen unseres Planeten nach sich gezogen, und die
Geschichte dieser Entartung sei wie Iliade und Odyssee eine
Epopoe in zwei Teilen, wovon der eine berichte, wie sich der

230



Mensch von Gott getrennt habe, wihrend der andere die Riick-
kehr zum Urquell alles Daseins erzéihle. In dem Kampfe zwischen
Einzel- und Gesamtwillen bilde die Fleischwerdung Christi den
wichtigsten Zeitpunkt der menschlichen Geschichte, in welchem
der engiiltige Sieg des Guten iiber das Bose entschieden
worden sei.

Noch schéarfer und ausfihrlicher, als dies durch Schelling
geschehen, ist die Philosphie des theokratischen Frankreichs durch
Friedrich Schlegel formuliert worden.

Der Siindenfall, sagt er in seiner 1827 erschienenen Philo-
sophie der Geschichte, ist der Anfang, von welchem eine von
Gott geplante und progressiv sich entwickelnde Rettungserziehung
anhebt. Der Mensch gehort keineswegs zum Tierreich. Von Be-
ginn an trdgt er in seinem Innern einen gottlichen Keim, aus
dem in der Folge Sprache, Denken und alles das hervorgeht,
was den Menschen zum Herrn der Erde stempelt. Die Geschichte
der gefallenen und wieder aufgerichteten Menschheit ist eine
Restaurationsbewegung, die sich vom siidostlichen Asien nach
dem nordwestlichen Europa hinzieht und sich durch vier Perioden
hindurch entwickelt, von denen die erste im Orient, die zweite in
der klassischen Welt Persiens, Griechenlands und Roms, die dritte
im christlichen Europa des Mittelalters, die vierte im modernen
Europa abspielt. — Die Geschichte der orientalischen Welt beruht
auf einem wesentlich innern Prozess, wdhrend dessen Verlaufs
die vier Hauptvermdgen des Menschen zur Entfaltung kommen:
der Verstand bei den Chinesen, die Einbildungskraft bei den In-
dern, die praktische Intelligenz bei den Agyptern, der Wille bei
den Hebriern. — Eine durchaus entgegengesetzte Richtung schligt
die Geschichte von Persien, Griechenland und Rom ein. Bezieht
Sle sich doch wesentlich auf die duBere Organisation unseres
Geschlechtes, welche sie durch eine Reihe von Versuchen zu be-
Werkstelligen trachtet, die wie die Reiche von Cyrus, Alexander
C%em GroBen und Cisar auf die materielle Einheit der mensch-
lichen Gesellschaft hinzielen. — Unter der Agide des Papsttums
foenbart sich im christlichen Mittelalter zugleich das &uBere und
Nnere Leben der Menschheit, eine Zeit des hochsten Gliickes,
Welches leider durch die Wirren der Reformation und der aus
ihr entstehenden revolutioniren Regungen getriibt werden sollte,

231



bis endlich die Restauration der angestammten Autorititen die
Welt wieder in die alten Bahnen zuriicklenkte.

Diese spekulativ historische Erkldrung des Siindenfalls bringt
also die deutschen Anhadnger der theokratischen Schule dahin, in
der Freiheit die wirkliche Ursache des in der Welt hausenden
Ubels zu sehen und sie deshalb wie iiberhaupt jede Unterbrechung
der iiberlieferten Denkgewohnheiten mit aller Macht zu be-
kdmpfen.

Wie kommt es nun, dass Secrétan, der doch von den Prin-
zipien der theokratischen Schule ausgegangen ist, dennoch zu
ganz andern Schlussfolgerungen‘gelangt, dass fiir ihn die Geschichte,
weit entfernt auf eine Unterbindung der individuellen Kréfte hin-
zuleiten, im Gegenteil den Endzweck hat, eine allmidhliche Be-
freiung der sittlichen PersOnlichkeit, den Aufstieg zu einer immer
vollkommeneren sozialen Organisation herbeizufilhren, wo jeder
berufen wdre, eine seiner besondern Natur angemessene Rolle zu
spielen? In der Seele Secrétans hat sich eben unter dem Einfluss
unseres nationalen Geistes eine religiose Anderung vollzogen; an
die Stelle der romischen Idee eines nach dem Muster Philipp II.,
Ludwig XIV. oder Napoleons zentralistisch regierenden Gottes ist
nach und nach das Bild eines Gottes getreten, welcher sich in
den von der eidgendssischen Verbriiderungsidee beseelten Indivi-
duen offenbart.

Secrétan begreift immer mehr und mehr, welch zersetzende
Trockenheit das religiose Denken der lateinischen Welt beherrscht,
die das Universum in zwei absolut getrennte Haliten zerlegt: die
Miéchte des Guten und des Bosen, Gott und Natur, Geist und
Korper, Mann und Weib, Priester und Laie, Kirche und Staat.
Alles unvermittelte Gegensdtze, deren Widerstreit nur durch die
vollige Niederlage eines der antagonistischen Elemente beseitigt
werden soll. Ergriffen vom mystischen Odem des romantischen
Deutschlands und des wiederum religios erwachten Englands
sucht nunmehr Secrétan fiir das Ratsel des Lebens eine LOsung,
die ihn weniger chimdrich anmutet als der absolute Dualismus.
Er sucht eher zu vereinigen als zu trennen, gesellig zu verbinden
als iiber- und unterzuordnen. Gut und Bos, soziales und indi-
viduelles Wesen horen fir ihn auf, sich von einander zu scheiden
wie Tag und Nacht; er ahnt, dass sie sich gegenseitig bedingen

232



und durchdringen. Gott und Natur, Geist und Korper betrachtet
er nicht mehr als durchaus von einander geschiedene, abstrakte
Wesen, sondern als lebendige, konkrete Einheiten. Mann und
Weib erscheinen ihm als zwar differenzierte aber gleichwertige
Wesen, welche dazu bestimmt sind, sich gegenseitig zu ergdnzen,
anstatt in sklavischer Abhdngigkeit oder gesondert von einander
ihr Leben zu fiihren. Priester und Laien, das heiBt entweder
ausschlieBlich fiir geistige oder nur fiir materielle Interessen lebende
Menschen sind fiir ihn Monstruosititen, von denen uns die Zu-
kunft zu befreien hat, und mit ihnen soll auch verschwinden der
radikale Antagonismus zwischen Kirche und Staat, zwischen rein
sittlichen und rein materiellen Méchten.

Nach diesen Ausfiihrungen hiite man sich jedoch davor, in
Secrétan einen verkappten Monisten zu wittern. Er ist vielmehr
ein foderalistischer Denker, fiir den die entscheidende Schicksals-
macht nicht einem monarchisch eingreifenden Oberwillen, sondern
einer Kraft entstammt, die sich im freien Kampfspiel der Einzel-
willen entfaltet; fiir den Sittlichkeit nicht einen von oben herab
regulierten gesellschaftlichen Zustand, sondern eine allseitig gute
Sitten schaffende Titigkeit bedeutet. Als eifriger Apostel der freien
Persdnlichkeit ist er gegen die erschlaffende Lehre der Optimisten
aufgetreten, welche in weichlichem Daseinsdusel vermeinen, der
Fortschritt beruhe nicht sowohl auf dem handelnden Eingreifen
der Einzelnen, als auf der automatischen Abwicklung eines not-
wendig erfolgenden Naturprozesses. Und als die wachsende Macht
des militdrischen, kapitalistischen und sozialistischen Imperialismus
die selbstandige sittliche Entwicklung des Individuums bedrohte,
Stellte Secrétan mit jugendlichem Feuereifer dem egoistischen
Ansturm der Massenpolitik die Handlungsweise der heldenhaften
Seelen entgegen, welche fiir die hochsten Giiter der Menschheit
Streiten. Daher auch sein mehr auf die Zukunft als auf die Ver-
gangenheit gerichteter Blick, seine Vorliebe fiir das vom histori-
Schen Recht verdringte idealistische Naturrecht, seine tiefe Sym-
Pathie fiir alle Bemiihungen, um den Ubeln des Krieges und des
Sozialen Elendes zu steuern, sein Feldzug zugunsten schiitzender
Frauenrechte; daher endlich seine unerschiitterliche Uberzeugung,
dass die Aera sozialer Gerechtigkeit nur dann anbrechen kann,
wenn ihr ein sittlicher Wandel vorangeht, der uns aus der engen

233



Sphéare egoistischer Interessen zu den lichten Hohen emporreiBt,
wo universelle Ewigkeitsideen hausen.

In den Geschichten der Philosophie wird Secrétan nur als
Verfasser der ,,Philosophie de la Liberté“ erwdhnt, und als solcher
der Schule Schellings angereiht. Seine Schriften iiber das Prinzip
und den Wert der Sittlichkeit, iiber die sozialen Fragen und
namentlich sein wichtiges Werk iiber Kultur und Glauben (la Ci-
vilisation et la Croyance) werden stillschweigend iibergangen. Ldge
vielleicht der Grund dieser Auslassung in der Schwierigkeit, sich
in den meist registerlosen Werken zu orientieren, die sich iiber-
dies keinem bestimmten System anschlieBen; oder in dem Hin-
und Herschwanken zwischen lebendiger Anschauung und abstrakt
beweisendem Verfahren; oder in der Tatsache, dass Secrétan
weniger auf die Architektur seiner Gedanken als auf ihre prakti-
sche Wirkung bedacht war? Vielleicht steckt etwas von alldem
in dieser Ubergehungssiinde. Jedenfalls hieBe es sich um die von
Secrétan vertretenen ldeen verdient zu machen, wenn jemand es
unternehmen wollte, eine Ausgabe seiner Schriften zu veranstalten,
die mit allen praktischen Zutaten versehen wdren, welche sie
dem Publikum zugdnglich machen wiirden. Ebenfalls von Nutzen
diirfte es sein, wenn Secrétans gedankliche Leistungen in einem
Auszug erschienen, wo die langen dialektischen Auseinander-
setzungen getilgt wiirden, um die genialen Anschauungen hervor-
treten zu lassen, welchen man auch in den Schriften der groBten
Philosophen der Gegenwart begegnet und denen man so leb-
haiten Beifall zolit.

Gewisse Stellen in ,Kultur und Glauben“, wo Secrétan die
Evolution als die wesentliche Form der Schopfung preist und wo
er in der Entwicklung des individuellen Menschen das natiirlichste
Symbol der universellen Entwicklung sieht, nehmen sich aus wie
ein Prdludium zu Bergsons ,Evolution créatrice“. — Ist Secrétans
Behauptung, dass diejenigen Dinge die besten sind, welche den
groBten Ewigkeitswert besitzen, nicht auch der Grundgedanke des
Pragmatismus von James? — Und finden wir Secrétans reifste
Gedankenbildungen nicht auch wieder in Euckens Ansichten vom
Zusammenwirken des (Ganzen und des Teils, Gottes und der
Menschen, des Ideals und der Wirklichkeit, sowie auch in Euckens
anbetender Verehrung der erhabenen ldee des Christentums, der

234



zufolge Gott zum Menschen wurde, damit wiederum der Mensch
zur Gottheit emporgehoben wiirde?

Secrétan hat auch dadurch vorbildlich gewirkt, dass nicht nur
alle europdischen Geistesstromungen ihren Wiederhall in seiner
Seele fanden, sondern weil er auch in seinem Leben wie in
seinen Schriften die tiefsten Eigenheiten unseres Volkes zum
Ausdruck brachte.

Wadhrend eine mannigfach gestaltete Natur uns Schweizer zu
vielfaltig verschiedenen Bildungen hindréngt, weist uns im Gegen-
teil die Geschichte darauf an, die verschiedenartigsten Elemente
einander ndher zu bringen, um in Gemeinschaft mit ihnen am
Werk gesitteter Freiheit zu arbeiten. Hat sie doch nacheinander
Wald-, Land- und Stadtkantone, katholische und protestantische,
germanische und romanische Volkerschaften, oOrtliche, soziale,
religiose und ethnische Sonderinteressen aneinandergebunden und
so ein reiches Zusammenwirken zustande gebracht, dessen unwill-
kiirliche philosophische Formulierung Secrétan vollzogen hat.
Kooperatives Wirken ist sein eigentliches Losungswort. In Reli-
gion, Metaphysik, Psychologie, Moral und Soziologie sieht er das
Zusammenwirken von Gott und Mensch, des Allgemeinen und
des Besondern, des Denkens und der Empfindung, des ldeals und
der Wirklichkeit, des kollektiven und des individuellen Bewusstseins.
Und diese eigentiimliche Zusammenfassung hat nicht nur sein
Denken, sondern auch sein Leben geleitet.

Zu den wesentlich lateinischen Elementen seiner ersten Er-
ziechung gesellten sich schon friih deutsche Geistesgewohnheiten.
Seine Heirat mit einer Katholikin, an deren Seite er fiinfzig Jahre
in ungetriibter Harmonie verlebte, erhob ihn zu dem Begriff eines
iber den kirchlichen Spaltungen schwebenden Christentums. Am
Abend seines Lebens sprach er gern in offentlichen Versamm-
lungen mit ansteckendem Enthusiasmus von einer Lebensweise,
nach welcher korperliche Arbeit wo mdoglich in freier Luft mit
sitzenden Beschaftigungen mehr geistiger Art einander ablosen
Sollten, wie dies in manchen Gegenden unseres Vaterlandes noch
oft der Brauch ist. Mit seinen heiBesten Wiinschen sehnte er
sich nach einer sozialen Organisation, welche sich auf koopera-
tiver Grundiage mit briiderlicher Beteiligung von Kapital und
Arbeit erheben sollte.

235



Dieses anregend anziehende Leben, welches einer Idee ge-
widmet war, die im Grunde die Idee unseres Volkes ist und die
vielleicht die Anwartschaft hat, einmal der leitende Impuls der
zukiinftigen Welt zu werden, spiegelt sich mit besonderem Reiz
in dem schonen, soeben in neuer Auflage erschienenen Buch ab,
in dem Louise Secrétan Leben und Schriften ihres Vaters schildert?)
und uns zu Gemiite fithrt, wie die Geschlechter der Vergangen-
heit mit denen der Gegenwart durch das Medium eines werbenden
Denkers zusammenhédngen, wo von Vater auf Sohn iibergegangene
Uberlieferungen und Errungenschaften der angestammten Heimat
sich mit denen des Auslandes verschmelzen, um eine reich aus-
gestattete, edle Personlichkeit hervorzubringen.

Die Gebiete, in welchen sich die Philosophie bewegt, stehen
nicht im Ruf, angenehme Zerstreuungen aufzuweisen. Wer das
Buch von L. Secrétan in die Hand nimmt, wird jedoch von dieser
Meinung abkommen, weil er iiberall darin das vorbildlich an-
regende Leben eines Denkers entdeckt, der, wie wir alle, gehofit,
geirrt, gelitten und gekdmpft hat, und der uns noch iiberdies
trostende Ausblicke auf eine Menschheit eroffnet, die wohl besser
organisiert sein dirfte als die gegenwadrtige.

LAUSANNE ALEXANDER MAURER

Uber die Berechtigung des Hasslichen zwischen der Dichtung und der
Malerei zu unterscheiden, hat gar keinen Sinn. Die Begierde der Salome
nach dem Blute des Johannes ist, wenn wir sie unkiinstlerisch, stofflich,
als Perversitdt erfassen, in der Dichtung ebenso ekelerregend, wie in der
Malerei. Und wird die Salome nicht von der Unkunst, sondern von der
Kunst verarbeitet, so ist sie der Malerei ebenso wertvoll, wie der Dichtung.
So erfiillt uns ein Hissliches bald mit Ekel, bald mit dichterischer oder
malerischer Schdnheit, wie auch ein Schones durch die Unkunst zur Wollust
wird, moge es in der Malerei Adam und Eva oder in der Dichtung Faust
und Gretchen gehoren.

Vierte erginzte Auflage Von Stoff zu Form
Verlag Huber, Frauenfeld, 1913. Essays von Oscar Miller.

1) L. Secrétan: Charles Secrétan, sa vie et son ceuvre 1 vol. in 16.
Quatriéme édition. Lausanne, Payot, 1912.

236



	Der schweizerische Nationalphilosoph

