
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: Die Güte : ein erdachtes Gespräch

Autor: Ernst, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GÜTE
EIN ERDACHTES GESPRÄCH VON PAUL ERNST

*

Personen: Yagnavalkya; ein Schüler. Ort: Ein Mangohain.

Der Schüler: Ich hörte von einem Lehrer, der zu seinen
Schülern sagte: Werdet hart; sehet zu, dass ihr alle eure Kraft
zusammenhaltet, um euch selber höher zu bilden, und verzettelt
euch nicht, indem ihr eure Kraft an Geringere verschenkt.

Yagnavalkya: Der Arme soll sparsam sein, der Reiche soll
ausgeben, so leben beide verständig.

Der Schüler: Also du meinst das selbe, wenigstens für einen
Teil der Menschen?

Yagnavalkya: Freilich habe ich noch nie gesehen, dass ein

Armer durch Sparsamkeit zu Reichtum gekommen ist.

Der Schüler: Aber er kann doch zu einem kleinen Wohlstand

gelangen?
Yagnavalkya: Vielleicht hat jener Lehrer von Leuten

gesprochen, welche zu einem kleinen Wohlstand gelangen wollen,
damit sie dann sagen können: Seht, so unabhängig sind wir. Und

es muss ja auch wohl Leute geben, die auf dergleichen stolz sind.

Der Schüler: Derartige Leute liebst du nicht?

Yagnavalkya: Du gebrauchst starke Worte; weshalb sollte
ich sie hassen?

Der Schüler: Aber du meinst, dass diese Leute nicht die
wesentlichen Menschen sind?

Yagnavalkya: Die wesentlichen Menschen sind selten, wie
die wirklich Reichen; aber sie üben eine große Wirkung aus und
deshalb bleiben sie in der Erinnerung der Menschen, auch wenn
man sie nicht sieht, während die anderen vergessen werden,
sobald sie aus unseren Augen entschwunden sind; deshalb hält man
sie im Vergleich zu den andern für zahlreicher wie sie sind. Sie

gleichen dem Licht, das ein Zimmer erleuchtet; und wenn ein
Wanderer im Dunkeln die Straße entlang geht, so denkt er: siehe,
da muss ein Haus stehen, in dem ist ein Zimmer hell; von den
übrigen Häusern, in welchen kein erleuchtetes Zimmer ist, weiß

159



er aber gar nichts. Ist nun der Wanderer ein verständiger aber

armer Mann, so spricht er: in diesem Lande sollten die Leute

sparsamer sein ; denn wenn ich in der Dunkelheit gehe, so sehe

ich hier ein Licht, und nach einer halben Stunde wieder eines,
und nach einer viertel Stunde ein drittes. Er weiß aber nicht,
dass nur die wenigen Leute ein Licht brennen, welche reich sind,
und dass es sehr viele Arme gibt, welche klugerweise im Dunkeln
sitzen. So wird also sein Rat schon befolgt von denen, welche

er angeht, noch ehe er ihn gesagt hat.

Der Schüler: Wenn ich dich recht verstehe, so meist du,
man solle überhaupt solche Ratschläge nicht geben?

Yagnavalkya: Ich habe mich freilich immer gehütet, den
Leuten Ratschläge zu geben ; denn die Narren befolgen sie doch
nicht, und die Verständigen wissen jeder selber, was für ihn das

Richtige ist.

Der Schüler: Aber weshalb geht der Schüler zum Lehrer,
oder wenn du lieber willst, der gewöhnliche Mann zu bedeutenden?

Yagnavalkya: Um sich selber kennen zu lernen, denn der
Arme weiß nicht, dass er arm ist, ehe er einen Reichen gesehen
hat; und um Einsicht auch in die Dinge außer ihm zu gewinnen;
denn der Arme, welcher nur die vier Pfähle seines Hauses und
die vier Grenzsteine seines Ackers sieht, kann doch nicht wissen,
wodurch die Menschen unter einander zusammenhängen, sondern
er denkt nur: neben mir wohnt auch ein sparsamer Mann, und
neben dem wieder einer; und er denkt: das genügt, dass wir
verständigen Menschen so ehrbar neben einander leben.

Der Schüler: Das Eine habe ich jetzt verstanden, dass der
Schüler durch den Lehrer sich selber erkennt. Denn als ich zu
dir kam, da hielt ich mich noch für einen wesentlichen Menschen,
weil ich dachte: die Menschen, welche hart sind gegen sich und
andere, welche sparsam sind mit ihrer Kraft und aus sich das
Höchste bilden wollen, das sind die Wesentlichen. Nun ich aber
dich gesehen und dein heiteres Antlitz, die Güte, mit welcher
du Jedem mitteilst, und seit ich beobachtet, wie die Leute zu dir
mit Traurigkeit kommen und mit Frohsinn fortgehen, da habe
ich eingesehen, dass ich nicht zu den Wesentlichen gehöre, und
habe mich hierin also selber erkannt. Aber das Zweite, was du

160



sagst, verstehe ich nicht: wie soll ich durch dich einsehen,
wodurch die Menschen unter einander zusammenhängen?

Yagnavalkya : Das ist freilich nicht so leicht einzusehen. Die
Welt gleicht einem Teig, den ein Weib geknetet hat aus Wasser
und Mehl, und die Teile von Mehl und Wasser ruhen eng bei

einander auf dem Boden des Backtroges. Der Teig aber soll
aufgehen in der Nacht und den ganzen Backtrog füllen, damit
das Weib am Morgen die Brotlaibe bilden und in den Backofen
schieben kann. Deshalb nimmt sie ein kleines Stückchen Sauerteig

und mengt das zwischen das andere, und durch den Sauerteig

geht in der Nacht alles auf, füllt den Backtrog und quillt über
ihn hinaus, und wie sie am Morgen aufsteht, dankt sie erst Gott,
dass er ihren Teig sich so hat vermehren lassen, knetet dann
ihre Laibe und backt das Brot.

Der Schüler: Ich glaube dich zu verstehen: du meinst, erst
durch das kleine Stückchen Sauerteig wird die große Masse zu
wirklichem Brotteig, und das ist kein besonderes Tun des Sauerteigs,

sondern es geschieht einfach, weil es nun einmal so ist.

Yagnavalkya: Ja, wie auch das Licht noch anderen Menschen

leuchtet, als denen, die es angezündet haben und unterhalten,
und selbst solchen, die verdrossene Reden über die

Lichtverschwendung führen; denn wenn die Besitzer es etwa unter einen
Scheffel stellen wollten, so hätten sie ja selber nichts von ihrem
Licht; oder wie das Salz alle flüssigen Dinge salzig macht, ohne
das besonders zu wollen, nur weil es einmal so ist; denn wenn
es nicht salzig machte, so wäre es ja dumm geworden und ganz
wertlos.

Der Schüler: Du meinst also inbezug auf die Worte des

Lehrers, von dem ich am Anfang sprach, dass er die Frage
überhaupt falsch gestellt hat, indem der wesentliche Mensch gar nicht

sparsam mit seiner Kraft und karg mit sich sein kann; sondern
dass er ausgibt, das gehört eben mit zu seinem Wesen; und er
gibt nicht zu irgend einem Zwecke aus, sondern weil es seine

Natur ist, auszugeben, wie ja auch die Wolke ihren Regen fallen
lässt auf den Acker des Fleißigen, der ihn benutzt und an alle
Wurzeln das Wasser leitet, und auf den Acker des Trägen, der ihn
nicht benutzt und das Wasser ablaufen lässt in den Straßengraben?

161



Aber ist das nicht nur eine bloße Behauptung, indem du sagst:
das ist nun so der wesentliche Mensch ; und könnte jener andere
Lehrer dir nicht erwidern: ich für meine Person nenne diesen
eben nicht den wesentlichen Menschen?

Yagnavalkya: Du hast wohl recht, deshalb muss ich noch
mehr sagen. Alle Gedanken, welche wir aussenden, kommen auf

irgend eine Weise zu uns wieder zurück. Wenn ein Mensch einen
andern hasst, so wird er ein Hasser, wenn er ihn beneidet, so
wird ein Neider, und wenn er ihn beschenkt, so wird er ein

Schenker. Denn alles Geistige unterliegt nicht dem Gesetz des

Körperlichen, welches weniger wird, wenn man davon nimmt,
sondern es wird mehr. Wer einen Menschen hasst oder beneidet,
der erzeugt immer neuen und immer mehr Hass und Neid in
sich, denn eine Frucht kann sein Acker nur tragen. Wer einem
Menschen Güte schenkt, der erzeugt immer mehr Güte in sich.
Die Güte hat aber dieselbe Eigentümlichkeit wie Hass oder Neid:
der Acker dieses Menschen wird nur noch Güte tragen. Dadurch
nun wird er außerordentlich reich, dass er nicht mehr andere
Pflanzen erzeugen kann, die Kraft aus dem Boden saugen und
ihm nichts einbringen: Eigennutz, Hochmut und wie sie sonst
heißen; denn er wird ja den Menschen gegenüber in allem gleichgültig

werden. So geschieht es, dass im Geistigen der Schenker
reicher wird ; und weil man die geistigen Dinge nie besitzt, sondern

immer nur erwerben muss, so muss hier umgekehrt auch
der Reiche immer Schenker sein. Darum sage ich: wer einen
andern beneidet oder hasst, wer hochmütig ist oder eigennützig,
wer karg und hart ist, der ist kein wesentlicher Mensch. Ein
wesentlicher Mensch hat keine würdig gerunzelte Stirn und keinen
hoffärtigen Gang, er ist nicht von mürrischem Ernst und saurem
Wesen, sondern er lacht gern und ist höflich, er schenkt gern und
lässt sich gern schenken; und die Geringeren verachtet er nicht,
sondern er hat sie nicht ungern, denn sie sind doch für ihn da,
damit er jemanden hat, dem er geben kann.

Der Schüler: Das habe ich nun wohl verstanden ; aber es

wird doch immer gesagt, dass die Einen Lohn erhalten und die
Anderen Strafe für ihre Taten; das sehe ich hier nun nicht; denn
ich kann mir denken, dass ein solcher wesentlicher Mensch doch

162



viele Leute zu Feinden hat, die sich vor ihm schämen, dass sie

nicht sind wie er; und wenn ihm auch ihre Gesinnung gleichgültig

sein mag, so weiß er doch nicht, ob sie nicht vielleicht zu

Taten gegen ihn kommen; und wirklich hört man doch auch,
dass die Menschen oft gerade die Wesentlichen verfolgt haben.

Yagnavalkya: Wenn du so fragst, so sagst du, dass du den
letzten Grund des Lebens nicht erkannt hast. Die Menschheit
gleicht einem großen Walde, in welchem viele Arten von Bäumen
wachsen: nützliche, die Obst tragen, und schädliche, die giftige
Früchte haben, und dumme, die ganz überflüssig sind. Welche
Belohnung kann ein Apfelbaum dafür erwarten, dass er Äpfel
trägt, als die, dass man seine Äpfel pflückt und isst, und welche
Strafe ein Giftbaum, als dass man vor ihm ausbiegt? Und was
soll mit den dummen Bäumen geschehen, als dass man sie stehen
lässt, wo sie stehen? Und wenn böse Buben einem Apfelbaum
die Zweige abreißen, schaden sie sich dadurch nicht ebenso wie
dem Baum? Manche Bäume ziehen den Blitz an, weil sie
besonders hartes Holz haben; wäre es nicht töricht, wenn sie sich
beschweren wollten und sagten: was haben wir verbrochen vor
Anderen, dass wir so vom Blitz leiden? Die Härte ihres Holzes
zieht den Blitz an, weil der Blitz nun einmal so beschaffen ist,
dass er von ihr angezogen wird. So ziehen die wesentlichen
Menschen auch die böswilligen an, dass sie ihnen Schaden
zufügen, weil die Böswilligen nun einmal so beschaffen sind, dass

sie den Wesentlichen schaden müssen. Ich glaube, dass der
Gedanke von Lohn und Strafe auch so ein Gedanke der Armen ist
wie die Härte und Kargheit; denn die Armen müssen ja freilich
immer daran denken, dass sie etwas verdienen; der Reiche hat
das nicht nötig.

Der Schüler: Es muss freilich sehr schön sein, wenn einer
ein reicher Mann ist.

Yagnavalkya: Du bist nicht der Erste, der diese Einsicht hat:
aber merkwürdigerweise ist sie bei den Reichen verbreiteter als
bei den Armen.

163


	Die Güte : ein erdachtes Gespräch

