Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 12 (1913)

Artikel: Die Gute : ein erdachtes Gesprach
Autor: Ernst, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749554

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE GUTE

EIN ERDACHTES GESPRACH VON PAUL ERNST

*

Personen: Yagnavalkya; ein Schiiler. Ort: Ein Mangohain.

Der Schiiler: Ich horte von einem Lehrer, der zu seinen
Schiilern sagte: Werdet hart; sehet zu, dass ihr alle eure Kraft
zusammenhaltet, um euch selber hoher zu bilden, und verzettelt
euch nicht, indem ihr eure Kraft an Geringere verschenkt.

Yagnavalkya: Der Arme soll sparsam sein, der Reiche soll
ausgeben, so leben beide verstdndig.

Der Schiiler: Also du meinst das selbe, wenigstens fiir einen
Teil der Menschen?

Yagnavalkya: Freilich habe ich noch nie gesehen, dass ein
Armer durch Sparsamkeit zu Reichtum gekommen ist.

Der Schiiler: Aber er kann doch zu einem kleinen Wohi-
stand gelangen?

Yagnavalkya: Vielleicht hat jener Lehrer von Leuten ge-
sprochen, welche zu einem kleinen Wohlstand gelangen wollen,
damit sie dann sagen konnen: Seht, so unabhéngig sind wir. Und
es muss ja auch wohl Leute geben, die auf dergleichen stolz sind.

Der Schiiler: Derartige Leute liebst du nicht?

Yagnavalkya: Du gebrauchst starke Worte; weshalb sollte
ich sie hassen?

Der Schiiler: Aber du meinst, dass diese Leute nicht die
wesentlichen Menschen sind?

Yagnavalkya: Die wesentlichen Menschen sind selten, wie
die wirklich Reichen; aber sie iiben eine groBe Wirkung aus und
deshalb bleiben sie in der Erinnerung der Menschen, auch wenn
man sie nicht sieht, wahrend die anderen vergessen werden, SO-
bald sie aus unseren Augen entschwunden sind; deshalb halt man
sie im Vergleich zu den andern fiir zahlreicher wie sie sind. Sie
gleichen dem Licht, das ein Zimmer erleuchtet; und wenn ein
Wanderer im Dunkeln die StraBe entlang geht, so denkt er: siehe,
da muss ein Haus stehen, in dem ist ein Zimmer hell; von den
ubrigen Hausern, in welchen kein erleuchtetes Zimmer ist, weiB

159



er aber gar nichts. Ist nun der Wanderer ein verstidndiger aber
armer Mann, so spricht er: in diesem Lande sollten die Leute
sparsamer sein; denn wenn ich in der Dunkelheit gehe, so sehe
ich hier ein Licht, und nach einer halben Stunde wieder eines,
und nach einer viertel Stunde ein drittes. Er weiB aber nicht,
dass nur die wenigen Leute ein Licht brennen, welche reich sind,
und dass es sehr viele Arme gibt, welche klugerweise im Dunkeln
sitzen. So wird also sein Rat schon befolgt von denen, welche
er angeht, noch ehe er ihn gesagt hat.

Der Schiiler: Wenn ich dich recht verstehe, so meist du,
man solle iiberhaupt solche Ratschldge nicht geben?

Yagnavalkya: Ich habe mich freilich immer gehiitet, den
Leuten Ratschldge zu geben; denn die Narren befolgen sie doch
nicht, und die Verstdndigen wissen jeder selber, was fiir ihn das
Richtige ist.

Der Schiiler: Aber weshalb geht der Schiiler zum Lehrer,
oder wenn du lieber willst, der gewdhnliche Mann zu bedeutenden ?

Yagnavalkya: Um sich selber kennen zu lernen, denn der
Arme weill nicht, dass er arm ist, ehe er einen Reichen gesehen
hat; und um Einsicht auch in die Dinge auler ihm zu gewinnen;
denn der Arme, welcher nur die vier Pfdhle seines Hauses und
die vier Grenzsteine seines Ackers sieht, kann doch nicht wissen,
wodurch die Menschen unter einander zusammenhangen, sondern
er denkt nur: neben mir wohnt auch ein sparsamer Mann, und
neben dem wieder einer; und er denkt: das geniigt, dass wir
verstindigen Menschen so ehrbar neben einander leben.

Der Schiiler: Das Eine habe ich jetzt verstanden, dass der
Schiiler durch den Lehrer sich selber erkennt. Denn als ich zu
dir kam, da hielt ich mich noch fiir einen wesentlichen Menschen,
weil ich dachte: die Menschen, welche hart sind gegen sich und
andere, welche sparsam sind mit ihrer Kraft und aus sich das
Hochste bilden wollen, das sind die Wesentlichen. Nun ich aber
dich gesehen und dein heiteres Antlitz, die Giite, mit welcher
du Jedem mitteilst, und seit ich beobachtet, wie die Leute zu dir
mit Traurigkeit kommen und mit Frohsinn fortgehen, da habe
ich eingesehen, dass ich nicht zu den Wesentlichen gehére, und
habe mich hierin also selber erkannt. Aber das Zweite, was du

160



sagst, verstehe ich nicht: wie soll ich durch dich einsehen, wo-
durch die Menschen unter einander zusammenhéingen?

Yagnavalkya: Das ist freilich nicht so leicht einzusehen. Die
Welt gleicht einem Teig, den ein Weib geknetet hat aus Wasser
und Mehl, und die Teile von Mehl und Wasser ruhen eng bei
einander auf dem Boden des Backtroges. Der Teig aber soll
aufgehen in der Nacht und den ganzen Backtrog fiillen, damit
das Weib am Morgen die Brotlaibe bilden und in den Backofen
schieben kann. Deshalb nimmt sie ein kleines Stiickchen Sauer-
teig und mengt das zwischen das andere, und durch den Sauer-
teig geht in der Nacht alles auf, fiillt den Backtrog und quillt {iber
ihn hinaus, und wie sie am Morgen aufsteht, dankt sie erst Gott,
dass er ihren Teig sich so hat vermehren lassen, knetet dann
ihre Laibe und backt das Brot.

Der Schiiler: Ich glaube dich zu verstehen: du meinst, erst
durch das kleine Stiickchen Sauerteig wird die groBe Masse zu
wirklichem Brotteig, und das ist kein besonderes Tun des Sauer-
teigs, sondern es geschieht einfach, weil es nun einmal so ist,

Yagnavalkya: Ja, wie auch das Licht noch anderen Menschen
leuchtet, als denen, die es angeziindet haben und unterhalten,
und selbst solchen, die verdrossene Reden iiber die Lichtver-
schwendung fiihren; denn wenn die Besitzer es etwa unter einen
Scheffel stellen wollten, so hdtten sie ja selber nichts von ihrem
Licht; oder wie das Salz alle flissigen Dinge salzig macht, ohne
das besonders zu wollen, nur weil es einmal so ist; denn wenn
es nicht salzig machte, so wére es ja dumm geworden und ganz
wertlos.

Der Schiiler: Du meinst also inbezug auf die Worte des
Lehrers, von dem ich am Anfang sprach, dass er die Frage iiber-
haupt falsch gestellt hat, indem der wesentliche Mensch gar nicht
sparsam mit seiner Kraft und karg mit sich sein kann; sondern
dass er ausgibt, das gehOrt eben mit zu seinem Wesen; und er
gibt nicht zu irgend einem Zwecke aus, sondern weil es seine
Natur ist, auszugeben, wie ja auch die Wolke ihren Regen fallen
lasst auf den Acker des FleiBigen, der ihn benutzt und an alle
Wurzeln das Wasser leitet, und auf den Acker des Tragen, der ihn
nicht benutzt und das Wasser ablaufen ldsst in den StraBengraben?

161



Aber ist das nicht nur eine bloBe Behauptung, indem du sagst:
das ist nun so der wesentliche Mensch; und konnte jener andere
Lehrer dir nicht erwidern: ich fiir meine Person nenne diesen
eben nicht den wesentlichen Menschen?

Yagnavalkya: Du hast wohl recht, deshalb muss ich noch
mehr sagen. Alle Gedanken, welche wir aussenden, kommen auf
irgend eine Weise zu uns wieder zuriick. Wenn ein Mensch einen
andern hasst, so wird er ein Hasser, wenn er ihn beneidet, so
wird ein Neider, und wenn er ihn beschenkt, so wird er ein
Schenker. Denn alles Geistige unterliegt nicht dem Gesetz des
Korperlichen, welches weniger wird, wenn man davon nimmt,
sondern es wird mehr. Wer einen Menschen hasst oder beneidet,
der erzeugt immer neuen und immer mehr Hass und Neid in
sich, denn eine Frucht kann sein Acker nur tragen. Wer einem
Menschen Giite schenkt, der erzeugt immer mehr Giite in sich.
Die Giite hat aber dieselbe Eigentiimlichkeit wie Hass oder Neid:
der Acker dieses Menschen wird nur noch Giite tragen. Dadurch
nun wird er auBerordentlich reich, dass er nicht mehr andere
Pflanzen erzeugen kann, die Kraft aus dem Boden saugen und
ihm nichts einbringen: Eigennutz, Hochmut und wie sie sonst
heiBen; denn er wird ja den Menschen gegeniiber in allem gleich-
giiltig werden. So geschieht es, dass im Geistigen der Schenker
reicher wird; und weil man die geistigen Dinge nie besitzt, son-
dern immer nur erwerben muss, so muss hier umgekehrt auch
der Reiche immer Schenker sein. Darum sage ich: wer einen
andern beneidet oder hasst, wer hochmiitig ist oder eigenniitzig,
wer karg und hart ist, der ist kein wesentlicher Mensch. Ein
wesentlicher Mensch hat keine wiirdig gerunzelte Stirn und keinen
hofféartigen Gang, er ist nicht von miirrischem Ernst und saurem
Wesen, sondern er lacht gern und ist hoflich, er schenkt gern und
lasst sich gern schenken; und die Geringeren verachtet er nicht,
sondern er hat sie nicht ungern, denn sie sind doch fiir ihn da,
damit er jemanden hat, dem er geben kann.

Der Schiiler: Das habe ich nun wohl verstanden; aber es
wird doch immer gesagt, dass die Einen Lohn erhalten und die
Anderen Strafe fiir ihre Taten; das sehe ich hier nun nicht; denn
ich kann mir denken, dass ein solcher wesentlicher Mensch doch

162



viele Leute zu Feinden hat, die sich vor ihm schdmen, dass sie
nicht sind wie er; und wenn ihm auch ihre Gesinnung gleich-
giiltig sein mag, so weill er doch nicht, ob sie nicht vielleicht zu
Taten gegen ihn kommen; und wirklich hért man doch auch,
dass die Menschen oft gerade die Wesentlichen verfolgt haben.

Yagnavalkya: Wenn du so fragst, so sagst du, dass du den
letzten Grund des Lebens nicht erkannt hast. Die Menschheit
gleicht einem groBen Walde, in welchem viele Arten von Baumen
wachsen: niitzliche, die Obst tragen, und schédliche, die giftige
Friichte haben, und dumme, die ganz iiberfliissig sind. Welche
Belohnung kann ein Apfelbaum dafiir erwarten, dass er Apfel
tragt, als die, dass man seine Apfel pflickt und isst, und welche
Strafe ein Giftbaum, als dass man vor ihm ausbiegt? Und was
soll mit den dummen Bdumen geschehen, als dass man sie stehen
lasst, wo sie stehen? Und wenn bodse Buben einem Apfelbaum
die Zweige abreilen, schaden sie sich dadurch nicht ebenso wie
dem Baum? Manche Bdume ziehen den Blitz an, weil sie be-
sonders hartes Holz haben; wire es nicht toricht, wenn sie sich
beschweren wollten und sagten: was haben wir verbrochen vor
Anderen, dass wir so vom Blitz leiden? Die Harte ihres Holzes
zieht den Blitz an, weil der Blitz nun einmal so beschaffen ist,
dass er von ihr angezogen wird. So ziehen die wesentlichen
Menschen auch die boswilligen an, dass sie ihnen Schaden zu-
fiigen, weil die Boswilligen nun einmal so beschaffen sind, dass
sie den Wesentlichen schaden miissen. Ich glaube, dass der Ge-
danke von Lohn und Strafe auch so ein Gedanke der Armen ist
wie die Harte und Kargheit; denn die Armen miissen ja freilich
immer daran denken, dass sie etwas verdienen; der Reiche hat
das nicht notig.

Der Schiiler: Es muss freilich sehr schdon sein, wenn einer
ein reicher Mann ist.

Yagnavalkya: Du bist nicht der Erste, der diese Einsicht hat:

aber merkwiirdigerweise ist sie bei den Reichen verbreiteter als
bei den Armen.

ooo

163



	Die Güte : ein erdachtes Gespräch

