
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: La morale laïque au commencement du XVIIIe siècle

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA MORALE LAÏQUE AU
COMMENCEMENT DU XVI1IE SIÈCLE

MADAME DE LAMBERT

En 1711 entrait à l'Académie, malgré l'opposition de Boi-
leau, le vieux marquis de St-Aulaire, auteur d'un madrigal. Cette
victoire des modernes était due au salon de la marquise de Lambert.

Celle-ci dispensait la renommée à ses amis; elle se chargeait

de consacrer les réputations naissantes, et son hôtel de la
rue Colbert fut pendant quarante ans l'antichambre de l'Académie
française. Mais s'ils lui devaient une promesse de gloire, elle
devait beaucoup aussi à ses familiers. La conversation distinguait

cette maison. On y lisait, les mardis et les mercredis,
''après-midi et le soir, les ouvrages parus et les ouvrages prêts à

paraître; on les discutait avec finesse et courtoisie. Au cours
de ces entretiens sérieux quoique galants, Madame de Lambert
ornait son esprit et affinait sa sensibilité. De plus elle avait, dès
sa jeunesse, lu beaucoup dans la solitude et si l'on peut reprocher

quelque chose à ceux qui ont parlé d'elle, c'est d'avoir oublié

trop souvent qu'elle a eu des contemporains et qui ont
écrit*).

On n'a pas avec assez de précision marqué leur place aux
ouvrages de Mme de Lambert dans le courant d'idées où ils
baignent. La timidité de la forme a fait prendre le change: la

marquise avait des bienséances à garder, la maîtresse de maison
des susceptibilités à ménager. Elle était pour Lamotte et les
modernes, mais elle recevait aussi Mme Dacier. Elle accueillait Fon-
tenelle et le P. Ruffier, M. de Sacy et le marquis de Lassay, des
disciples de Descartes et des disciples de Locke, des croyants et
des libertins. Le cercle avait pour patron Fénelon, alors exilé
de Paris, également vénéré par des chrétiens et par des
philosophes, et dont la tête déjà s'auréolait de légendes.

On publia tardivement les Avis d'une mère à son ßls et à
Sa fille (1726) et, en les donnant au public malgré elle, on fit à
'a marquise une violence agréable ; car si elle craignait le bruit,

') A consulter sur Mme de Lambert: Ste-Beuve: Lundis T. IV. — Ch. Gi-
raud: Journal des Savants 1880. — De Lescure, Préface de son édition des
Ouvres morales de Mme de Lambert. Bibl. des dames 1880.

47



elle aimait la gloire. Ces ouvrages étaient écrits en 1702 et
représentent très fidèlement le mouvement d'idées et les tendances

qui caractérisent cette époque de transition qu'est le début du

XVIIIe siècle.

Dans les vingt-cinq dernières années du XVIIe, la religion
des honnêtes gens de France glissait insensiblement vers le déisme.
Sous l'influence du rationalisme cartésien, sous l'influence aussi
de la philosophie épicurienne modernisée par Gassendi, puis par
Bernier, on voyait diminuer l'autorité des dogmes et des principes

de la morale chrétienne. On cherchait quelque chose qui pût
la remplacer et ainsi se constitua peu à peu une morale des

honnêtes gens, qui ne reconnaissait qu'à la conscience le droit
de juger les actions. On exaltait la raison et déjà la nature (Fé-
nelon lui-même ne s'en défiait plus). On réhabilitait les instincts,
les passions, les plaisirs; on professait un éclectisme qui s'adaptait

à chaque individu, et où il entrait un peu de toutes les

philosophies anciennes; on prenait position entre „la vertu rigide
et le sale intérêt" (St-Evremond) et les prédicateurs ne cessaient
d'anathématiser „ces sages du monde, qui ne savent s'ils sont
chrétiens ou non, et qui s'imaginent avoir rempli tous les devoirs
de la religion quand ils vivent en gens d'honneur sans tromper
personne, pendant qu'ils se trompent eux-mêmes en donnant tout
à leurs passions et à leurs plaisirs" (Bossuet: Maximes et
réflexions sur la Comédie). C'est en vain qu'ils tonnaient. Le
tourment de la sainteté ne possédait plus les hommes, et l'on sentait

toujours plus vivement l'impossibilité de réaliser, dans les
sociétés modernes, l'idéal de la charité chrétienne.

Cette morale des honnêtes gens est l'origine de la morale
naturelle des philosophes. D'abord purement mondaine et
individuelle, elle est professée par des personnes qui cherchent pour
eux-mêmes un art de se conduire; mais elle ne tarde guère à

s'élargir en morale sociale et déjà avant Montesquieu on
subordonnait à la prospérité de l'Etat le bien-être des particuliers.

C'est peu à peu, et sans secousse, qu'on abandonne le
christianisme; longtemps l'habitude et peut-être aussi un peu de
crainte firent garder un peu de religion; une casuistique
ingénieuse rassurait les consciences timides, s'efforçant de concilier
les maximes du monde et celles de la religion. — Mme de Lambert

48



a connu sans doute bien des indécisions : elle se contredit parfois,
elle se corrige, et sa pensée sinueuse, toujours exprimée discrètement,

laisse quelquefois le lecteur incertain. II semble que cette
pensée ait peine à prendre conscience d'elle-même et redoute,
Pour ainsi dire, de se découvrir tout entière.

La morale de Mme de Lambert n'est pas inspirée du christianisme;

la marquise n'était pas chrétienne; mais (est-ce prudence ou
modestie?) elle se conformait à la religion établie: „Les mœurs
du souverain dominent; elles ordonnent ce qu'il fait et défendent
ce qu'il ne fait pas". Des esprits plus hardis, Bayle, le marquis
de Lassay conseillaient aussi de se soumettre à la religion dominante,

et il faut avouer que, quelques années après la Révocation,
de semblables conseils ne manquaient pas de sagesse. Mais pour
se conformer aux pratiques extérieures du culte, pour assister

à la messe et faire ses Pâques, la conscience n'en restait pas
moins libre. Mme de Lambert avait sa religion à elle, religion
d'aristocrate: „Au-dessus de tous vos devoirs est le culte que
vous devez à l'Etre suprême Les âmes élevées ont pour
Dieu des sentiments et un culte à part qui ne ressemble point
à celui du peuple: tout part du cœur et va à Dieu". C'est déjà
le vague sentiment d'adoration de Rousseau.

De cette religion découle une morale dont voici le principe:
»Je ne vous demande point, dit Mme de Lambert à sa fille, une
P'été remplie de faiblesse et de superstition; je demande seulement

que l'amour de l'ordre soumette à Dieu vos lumières et
vos sentiments, que le même amour de l'ordre se répande sur
votre conduite; il vous donnera la justice et la justice assure
toutes les vertus". Ouvrez le Traité de morale de Malebranche;
vous n'y trouverez pas autre chose: La raison universelle, bien
commun à tous les mortels et qui se confond avec l'Intelligence
divine (Mme de Lambert ne retiendra pas cette identification), la
mison nous porte à aimer l'ordre immuable (Malebranche sépare
nettement de cet ordre immuable celui de la nature; mais plus
tai"d on oubliera de faire cette distinction et l'ordre sera de se

informer aux loix de notre nature) — aimer l'ordre, dit Male-
branche, s'est s'aimer en Dieu. 11 y a donc un amour-propre
reglé qui n'est point opposé à notre perfection. C'est l'intelligence,
P'us que la foi qui doit nous conduire, et la grâce ne nous

49



donne proprement qu'une intelligence supérieure. Avec Male-
branche, la morale tend à s'affranchir de la théologie pour ne

dépendre plus que de quelques principes rationnels. Madame
de Lambert a avancé dans cette même direction et sa morale est

presque complètement laïque.
D'après elle, le dérèglement, contraire à l'ordre et à la

raison, doit être l'ennemi de notre bonheur; „il faut, dit-elle, être

persuadée que la perfection et le bonheur se tiennent, que vous
ne serez heureuse que par la vertu et presque jamais malheureuse

que par le dérèglement". Voilà une de ces pensées
stoïciennes, que Ste Beuve déjà remarquait dans les Avis. Mais si

nous y prenons bien garde, nous nous apercevrons que Mme de

Lambert n'est pas si stoïcienne qu'elle le paraît d'abord. La vertu
qu'elle prêche, n'est pas cette vertu abstraite, ce souverain bien

quasi chimérique des stoïciens; sa vertu consiste en des avantages

plus solides, plus tangibles, dont notre égoïsme naturel
s'accommode facilement. Elle n'est pas inaccessible aux âmes

qui ne sont pas foncièrement bonnes, à ceux qui ne sont pas
des sages, au sens stoïcien du mot: „II n'y a qu'à avoir de bons

yeux et connaître ses véritables intérêts pour corriger un mauvais

penchant". Ainsi la vertu (quand elle n'est pas une tendance
innée au bien formel), c'est la connaissance de ce qui nous
est utile.

Ainsi la morale peut être fondée sur l'amour-propre. Sans

parler de Malebranche, d'autres penseurs l'avaient tenté avant
elle. La Rochefoucauld, non sans quelque amertume, avait montré

que toutes nos plus belles actions se réduisent à un calcul
de notre égoïsme. La réciproque de cette proposition est vraie.
L'amour-propre est capable de conseiller des actes généreux.
Nicole, tout janséniste qu'il était, reconnaissait que l'amour-propre

éclairé peut avoir d'aussi bons effets que la charité*) et qu'il est
très capable de conserver les sociétés humaines. Et qu'importe
au fond qu'il ne nous donne que des fantômes de vertus, puisque,
pratiquement, ces fausses vertus sont aussi utiles que les véritables;

c'est ce que durent penser un grand nombre de lecteurs
de Nicole.

*) Voir Nicole : Essais de Morale : Sur la ressemblance qu'il y a de
l'amour-propre et de la charité.

50



Ainsi la morale et l'éducation bien comprise, ne tendront
pas à détruire la nature, à taire mourir le vieil homme; mais
seulement à la conduire et à la perfectionner. „Suivre et aider
la nature" disait Fénelon. Ainsi l'amour de soi, le sentiment le

plus fort et le plus tenace de tout ce qui vit, s'il est réglé par
la raison et par la justice, n'est point vicieux. L'égoïsme le

plus éclairé et le plus raffiné se limite lui-même et nous
donne toutes les vertus de société: „Si vous voulez être heureux
tout seul, vous ne le serez jamais; tout vous contestera votre
bonheur; si vous voulez que tout le monde le soit avec vous,
tout vous aidera."

Les vices eux-mêmes (et ceci est très nettement antichrétien),
les vices ne sont pas mauvais en soi: „il n'y en a point qui ne
tienne à quelque vertu ou ne les favorise". Fontenelle, au cours
de ses Dialogues des Morts, comme Rémond de St-Mard, dans
ses Dialogues des Dieux, avaient montré que ni ce qu'on appelle
bien, ni ce qu'on appelle mal n'est si bon, ni si mauvais qu'on
croit; tout est relatif; vérité en-deça des Pyrénées, erreur au-delà.
Sous une forme très atténuée, ces écrivains ont reproduit la
thèse de Mandeville: que les passions et les vices sont à la base
des sociétés humaines.

Madame de Lambert n'est pas idéaliste; elle n'inspire pas
l'amour du sacrifice. C'est qu'elle ne croyait guère aux sanctions

d'outre-tombe; mais elle était attentive à mériter l'approbation

des juges d'ici-bas: la conscience et le monde; de là
'e caractère pratique et positif de sa morale. Elle définit la
conscience: „le sentiment intérieur d'un honneur délicat qui ne
se pardonne rien pour le monde." La conscience s'instruit et
s'éduque au contact du monde. Nous pouvons naître avec une
Pente naturelle à la vertu ; nous ne saurions naître avec la
connaissance précise de nos devoirs. La nature nous donne la forme
de notre conscience; c'est la société qui nous en fournit la
magere. Au cours de nos expériences successives, une harmonie
s établit peu à peu entre la voix de notre conscience et celle de
' opinion. Ainsi la morale est une science expérimentale; elle est
relative aux sociétés pour lesquelles elle est faite. La fameuse
'°i de l'influence des climats sur les mœurs était dans l'air.

51



Madame de Lambert n'avait garde de la formuler; mais Locke
(que peut-être elle connaissait par le P. Buffier) en avait posé les

prémisses1)- Bayle, Denys Vairasse d'AUais (Histoire des Séra-
rambes 1677) le marquis de Lassay (Relation de l'Ile des Fe'li-

ciens) l'avaient obscurément pressentie avant que Montesquieu la

formulât avec la lucidité qui distingue son génie.

Les vertus de société sont les premières vertus, puisque
notre bonheur est lié à celui de nos semblables. Elles peuvent
fort bien remplacer les vertus chrétiennes. La modestie a les
mêmes effets que l'humilité et l'humanité que la charité. Ce sont
les devoirs de l'honnête homme vers 1700 que Mme de Lambert
enseigne à ses enfants. Montesquieu, qui s'est souvenu de son
amie2), les ramène tous à l'honneur, principe de la monarchie
(il aurait dû dire de la monarchie française moderne): „Le monde,
dit-il, est ^l'école de ce qu'on appelle l'honneur, ce maître
universel qui doit partout nous conduire. C'est là que l'on voit et

que l'on entend dire trois choses, qu'il faut dans les vertus une
certaine noblesse, dans les mœurs une certaine franchise et dans
les manières une certaine politesse." Ce sont les trois vertus que
Mme de Lambert recommande à son fils. Vérité et justice sont
pour elle des vertus cardinales; et la vérité n'est, à le bien prendre,

qu'une forme de la justice. Elle estimait infiniment la
politesse, cette qualité liante des âmes sociables et délicates; elle se

demande si la politesse ne tient pas du vice plus que de la vertu.
Mais qu'importe au fond, puisque ses effets sont bons: „elle est

une préparation à la charité, une imitation même de l'humilité."
Elle est devenue nécessaire avec la civilisation; elle supplée à la

vertu qui règne moins que dans les temps grossiers; et l'on n'a

point perdu au change. La politesse n'est pas nécessairement
opposée à la franchise: „elle est l'art de concilier avec agrément
ce qu'on doit à autrui et ce qu'on se doit à soi-même."
Madame de Lambert regrettait qu'on n'eût point conservé la
tradition de cette politesse exquise qui ornait les salons de 1650 et
elle voulut que le sien restât toujours une école de courtoisie et

x) L'Essai sur l'Entendement fut traduit en français par Coste dès 1700.

2) 11 lui doit son fauteuil académique; et quelques chapitres des IV« et
Ve livres de l'Esprit des Lois.

52



de fine galanterie. Elle n'y tolérait point le jeu, qui sévissait
alors dans toutes les grandes maisons1). Elle savait que toutes
les conversations ingénieuses et fines s'éteignent en présence des
dés et des cartes, et qu'on y oublie jusqu'aux règles les plus
élémentaires de la décence. Madame de Lambert était un peu
précieuse ; mais c'était la plus exquise des précieuses et aussi la
plus intelligente.

„La politesse est une envie de plaire". Une femme ne
devait point, comme Fénelon, condamner chez les femmes „le désir
effréné de plaire". Elles sont naturellement destinées à plaire;
la société leur demande des charmes et presque toujours les

qualités agréables leur sont nécessaires pour faire valoir les solides:

„II faut donc que les femmes aient un mérite aimable et

qu'elles joignent les grâces aux vertus." Mme de Lambert excuse
un peu de coquetterie (ce qui ne devait point plaire à Fénelon,
quoiqu'il fût tout séduction et coquetterie, et devait scandaliser
des chrétiens plus sévères). Et elle donne aux femmes quelques
conseils dignes de son ami Marivaux: „II faut connaître le cœur
humain quand on veut plaire. Les hommes sont bien plus
touchés du nouveau que de l'excellent; mais cette fleur de
nouveauté dure peu et ce qui plaisait comme nouveau déplaît bientôt

comme commun. Pour occuper ce goût pour la nouveauté,
il faut avoir en soi bien des ressources et des sortes de mérite.

Il ne faut pas se fixer aux seuls agréments; il faut présenter

à l'esprit une variété de goûts et de mérites pour soutenir
les sentiments et pour faire jouir dans le même objet de tous
les plaisirs de l'inconstance."

Quant aux hommes, il faut qu'ils plaisent à leurs supérieurs.
»11 faut faire sa cour aux ministres, mais il la faut faire avec
dignité". La politesse que recommandait et que pratiquait Mme de
Lambert n'est que la forme la plus raffinée de la noblesse de
sentiments.

La vraie grandeur consiste à se conformer exactement aux devoirs
et aux exigences de son rang: „II faut avec les supérieurs savoir
Plaire sans bassesse, montrer de l'estime et de l'amitié à ses égaux,
"e point faire sentir le poids de sa supériorité à ses inférieurs;

*) Le Joueur de Regnard est de 1696. Voir St-Simon, Madame de
Sévigné, etc.

53



conserver de la dignité avec soi-même". Tels sont, résumés en
deux mots, les devoirs de Société qu'enseigne Malebranche dans

son traité de morale. Ils découlent tous de l'amour de l'ordre et
de la justice.

Et l'amour de la justice conduit assez naturellement à l'amour
de l'humanité. Mme de Lambert vivait dans un milieu de

penseurs généreux, dont quelques-uns songeaient à apporter dans
l'ordre social des réformes à la fois chimériques et timides.

Le salon connaissait les écrits les plus subversifs de Fé-
nelon, comme YExamen de la conscience d'un roi. C'est chez
elle que Montesquieu put lire des réflexions de Fénelon sur le

projet de monarchie universelle rêvé par Louis XIV; ce prélat,
comme d'ailleurs le marquis de Lassay, songeaient déjà à une
sorte d'équilibre européen. Je soupçonne fort les habitués des

mardis de n'avoir pas craint de discuter, avec une réserve prudente
qui n'excluait pas certaines audaces, le système politique et
économique de la France; on rencontrait à l'hôtel Mazarin presque
tous ceux de l'Entresol, l'abbé Alary, d'Argenson, le marquis de

Lassay, l'abbé de St-Pierre, l'abbé de Braguelonne et, selon
d'Argenson, Mme de Lambert eut avec l'abbé Alary une célèbre
tracasserie qui contribua à hâter la dissolution du club.

Mme de Lambert a respiré le souffle d'humanité qui alors
courait sur la France. Elle a, comme les meilleurs cœurs d'entre
ses contemporains, comme La Bruyère, comme Fénelon, comme
Massillon et cent autres, de ces accents généreux qui étonnent
et qui charment. „Songez, dit-elle à sa fille, que le christianisme
et l'humanité égalent tout." Cela, c'est du Fénelon; mais elle
avait plus de foi dans l'humanité que dans le christianisme; cette
marquise croyait à l'égalité naturelle. Elle aurait voulu une aristocratie

fondée sur le mérite: „Dans un empire où la raison serait
la maîtresse, tout serait égal et l'on ne donnerait de distinction
qu'à la vertu." Elle appelle peuple, „tout ce qui pense bassement

et communément" et elle ajoute: „la cour en est remplie."
Elle dit à son fils: „Les premières lois auxquelles vous devez

obéir, sont celles de l'humanité." Elle exalte la libéralité; elle est

sévère pour les avares. Puisque la vertu consiste à assurer son
bonheur en faisant celuijd'autrui, l'avarice est foncièrement
immorale; c'est peut-être le seul vice irréductible, puisque l'avare

54



ne jouit de rien et qu'il prive les autres d'une jouissance
légitime ').

Fidèle aux enseignements de Fénelon, Mme de Lambert
condamnait le luxe et par là, elle retardait sur son siècle; on
commençait à le réhabiliter: l'Anglais Mandeville, le marquis de Lassay,
l'abbé de St-Pierre et bien d'autres avaient montré que les grands
Etats vivent du luxe des particuliers et des vices mêmes que le
luxe favorise, et Baudot de Juilly, en faisant l'éloge des plaisirs
délicats, se moquait finement de ceux qui condamnent toute
espèce de luxe. Quant à Mme de Lambert, elle pensait qu'on ne
peut faire du superflu qu'un seul bon usage, la bienfaisance.
La générosité est un devoir de justice: „Quand vous faites du
bien, vous ne faites que payer une dette."

Mais la générosité est aussi une source d'émotions délicieuses :

»Le plaisir le plus touchant pour les honnêtes gens, c'est de faire
du bien et de soulager les misérables." Non seulement la raison,
mais la sensibilité trouvent leur compte dans la bienfaisance; nous
sommes loin des principes de la charité chrétienne (comparer par
exemple Bossuet: sur l'éminente dignité des pauvres dans l'Eglise).

A la fin du dix-huitième siècle on commence à reconnaître
'es droits du cœur; des chrétiens comme Pascal et Massillon lui
attribuaient beaucoup et l'orthodoxe Bossuet lui-même glorifiait
'e grand Condé d'avoir eu le cœur sensible à l'endroit de ses
amis: „Loin de nous, s'écrie-t-il, les héros sans humanité2). Ils
Pourront bien forcer les respects et ravir l'admiration, mais ils
l'auront pas les cœurs." C'est la sensibilité qui rendra Fénelon
s' sympathique au dix-huitième siècle, à Rousseau, à Chateaubriand.

Je n'ai pas besoin de rappeler les noms de La Bruyère
et de l'abbé de St-Pierre qui furent de vrais hommes sensibles.
Nous ne sommes pas loin du temps où l'on applaudira aux
comédies larmoyantes de Nivelle de la Chaussée et où l'on n'aura
Plus honte de pleurer au spectacle.

La sensibilité, pour les contemporains de Mme de Lambert,
est la qualité des âmes délicates et raisonnables qui les porte à

*) Tel n'était pas l'avis de Rémond de St-Mard (Dialogue des Dieux)-.
avarice n'est point mauvaise parce que l'avare est heureux par son or,K <)ue tôt ou tard la société en profite. Cette idée vient de Mandeville.

2) C'est-à-dire, les héros qui en même temps ne sont pas des hommes.

55



se laisser émouvoir par les objets qu'elles ont jugé attendrissants.
Les sentiments ne prenaient pas sur la raison, et la raison (du
moins ils le pensaient) favorisait la sensibilité. Le cœur et l'esprit

voisinent et conspirent. On aimait à raffiner sur les
sentiments, à s'y attarder par une longue et complaisante attention,
à en épuiser les délices goutte à goutte, à les intensifier enfin par
mille réflexions ingénieuses et amollissantes. Déjà les héros de

Racine raisonnent leurs sentiments, et la passion chez eux laisse
à l'esprit toute sa lucidité.

Mme de Lambert était une femme sensible. Elle pensait que
la sensibilité est bonne, parce qu'elle contribue à rapprocher et
à unir les hommes; elle est l'âme de la société: „Ce sont les

qualités du cœur qui entrent dans le commerce; l'esprit ne lie
point aux autres et vous voyez souvent des personnes fort
haïssables avec beaucoup d'esprit." Les vertus de société sont en danger
sans la sensibilité : „Vous ne pouvez avoir ni humanité, ni générosité
sans sensibilité; la sensibilité secourt l'esprit et sert la vertu."

C'est la nature qui en a doué les cœurs: „Le premier
mouvement du cœur a été de s'unir à un autre cœur." Mais
l'éducation doit venir en aide à la nature. Il faut que notre sensibilité

native soit enrichie, épurée, perfectionnée par la culture;
il faut que la note primitive développe toutes ses harmoniques.
„Je vous exhorterai bien plus à travailler sur votre cœur qu'à
perfectionner votre esprit, dit-elle à son fils: ce doit être là l'étude
de toute la vie. La vraie grandeur de l'homme est dans le cœur;
il faut l'élever pour aspirer à de grandes choses, et même oser
s'en croire digne." La vraie grandeur de l'homme est dans le

cœur: c'est déjà et peut-être avec plus d'ampleur le mot fameux
de Vauvenargues: „Les grandes pensées viennent du cœur."

En s'éprenant de la sensibilité, le XVIIIe siècle devait
réhabiliter les passions. Le XVIIe siècle classique s'en était défié et

le passionné Racine, dans le temps qu'il apprenait au public
quelles sont les délices de la passion, lui montrait aussi quels
en sont les désastres. Les jansénistes croyaient la raison impuissante

à les dompter et que la grâce seule peut nous en délivrer.
Vers 1700 réapparaît une conception antique, platonicienne,

d'une raison gouvernant les passions. (Tout le monde a lu dans
le Phèdre la splendide allégorie du char traîné par deux coursiers,

56



qui représentent l'un les passions basses, l'autre les passions
supérieures; celui qui conduit ce char c'est Nous, la raison). Bien
que Platon eût au commencement du XVIIIe siècle quelques
admirateurs passionnés, comme les deux Rémond, on n'oserait affirmer

que leurs idées sur les passions remontassent à Platon ; mais
ils se plaisaient à s'autoriser de la doctrine de ce grand homme,
dont l'influence se borne, comme celle de tous les antiques, à

augmenter la force et à préciser la direction d'un courant déjà
établi. Et ce courant d'idées me paraît remonter aux premiers
épicuriens du XVIIe siècle, à Bernier, à St-Evremond, à Ninon de
Lenclos, qui déjà pensaient que la raison ne condamne point les

passions, puisqu'elles sont l'œuvre de la nature.
L'effet de la raison réglant les passions, c'est, tout en

diminuant les dangers qu'elles peuvent faire courir à l'individu, de
les rendre utiles à la société. „Nous avons, dit Rémond de St-
Mard, une raison pour modérer les passions et les rendre utiles
à la Société." C'était aussi l'opinion de Rémond dit le Grec, son
frère, auteur de ce délicieux pastiche de dialogues de Platon qui
s'appelle Agathon ou de la Volupté-, c'était l'opinion de Fonte-
nelle, celle de Mme Lambert, du marquis de Lassay; et c'était
aussi celle de Montesquieu qui l'emprunta à ses devanciers. L'effort

de l'éducateur et du législateur doit tendre à tirer parti, pour
le bien public, des passions en apparence les plus dangereuses:
«Les préceptes de Lycurgue et de Socrate sur l'amour pour les

garçons nous font voir le penchant déterminé des Grecs pour
ce vice, puisque les législateurs songeaient à faire usage de ce

Penchant, en le réglant, à peu près comme Mme de Lambert et
'es moraux d'aujourd'hui ont pensé à faire usage de l'amour
Pour les femmes et de l'amour des femmes pour les hommes en
Purifiant cet amour et en le réglant"1).

L'ambition, la plus noble des passions, est aussi la moins
dangereuse, la plus capable de rendre un homme utile à la
Société. Les chrétiens l'avaient condamnée et ce n'est pas une
leçon d'ambition que Bossuet donne à son siècle dans ses oraisons

funèbres. Mais déjà l'ambitieux Fénelon indiquait à son
elève le chemin de la gloire; il faisait ses réserves pourtant sur

') Ce curieux passage est tiré des Pensées 'et Fragments publiés à
Bordeaux en 1899 par les soins des descendants de Montesquieu.

57



les dispositions dans lesquelles il faut jouir de la renommée et
il aurait voulu que l'ambition se conciliât avec l'humilité chrétienne.
Madame de Lambert rêvait pour son fils une gloire illimitée à

laquelle elle souffrait de ne pouvoir atteindre. Grisée par la lecture
de Plutarque et des autres historiens anciens, elle avait un
immense besoin de grandeur; c'était une âme cornélienne; et elle
disait à sa fille avec amertume: „La renommée ne se charge point
de nous". Nous verrons plus loin ce qu'elle pensait du rôle de

la femme et nous verrons qu'elle réclamait pour elle les mêmes
droits que pour l'homme; mais elle le faisait dans un ouvrage
qu'elle espérait qu'on ne publierait pas1).

Elle parle à son fils sur un tout autre ton qu'à sa fille:
„Vous ne pouvez aspirer à rien de plus digne et de plus
convenable que la gloire Ceux qui sont soutenus par l'ambition

marchent à pas de géants dans le chemin de la gloire."
L'humilité ne convient pas à un jeune homme: „Tout homme
qui n'aspire pas à se faire un grand nom n'exécutera jamais de

grandes choses." Et elle cite une anecdote des Dits mémorables
des Lacédémoniens: „On disait à Agésilas que le roi de Perse
était le grand roi. Pourquoi sera-t-il plus grand que moi, répondit-il,

tant que j'aurai une épée à mon côté?" Elle conclut: „II y
a un mérite supérieur qui sent que rien ne lui est impossible."

Tout cela est inconciliable avec la doctrine chrétienne, et ce

superbe quo non ascendant érigé en principe de conduite ne
laissa pas d'étonner et d'inquiéter Fénelon. Il écrivait à M. de

Sacy, l'ami de Mme de Lambert et le sien : „Je ne serais peut-être
pas tout à fait d'accord avec elle sur toute l'ambition qu'elle
demande de son fils." Madame de Lambert répondit aussitôt: „J'ai
la hardiesse de croire que je penserais comme vous sur
l'ambition; mais les mœurs des jeunes gens d'à présent nous mettent

dans la nécessité de leur conseiller, non pas ce qui est le

meilleur, mais ce qui offre le moins d'inconvénients et ils nous
forcent à croire qu'il vaut mieux occuper leur cœur et leur courage

d'ambitions et d'honneurs que de hasarder que la débauche
s'en empare." Ainsi l'ambition est bonne, parce qu'elle est utile,

opportune. Point de morale idéaliste, une morale pratique adap-

Voir l'appendice: Lettre inédite de Madame de Lambert au président

Bouhier.

58



tée aux circonstances. Tel est le fond de la pensée de Mme de
Lambert et des moraux dont parle Montesquieu.

Les Avis d'une mère à son fils furent publiés d'abord sous
le titre: Réflexions sur la vraie gloire; il leur convient parfaitement.

Les Réfierions sur les femmes pourraient s'appeler:
„Réflexions sur le véritable amour."

L'amour est plus dangereux que l'ambition, et voici pourquoi:

„Quand il est violent, il surprend la raison, jette le trouble

dans l'âme et dans les sens et finalement ternit la réputation."
" peut être immoral puisqu'il peut être déraisonnable. II y a
des moyens d'en guérir: Les remédia amoris que Mme de Lambert

conseille à sa fille sont les réflexions. Défions-nous de

l'imagination, qui (et ceci est encore du Malebranche) est con-
traire à la perfection et au bonheur: „Sachons reconnaître que
'a plupart des biens que l'amour promet sont purement illusoires

et imaginaires et que les maux qu'il apporte sont très réels."
Dans les Réflexions sur les femmes, Mme de Lambert ne

conseille plus de chercher à étouffer l'amour. Elle était dans son
rôle quand elle conseillait à sa fille de ne point être trop indulgente

pour cette passion. Elle devait parler autrement au vieil
abbé de Choisy, galant incorrigible, qui venait de dédier à la

marquise la peu édifiante Histoire de la comtesse des Barres.
Sans doute elle dut sourire finement au récit des débauches du
jeune abbé costumé en femme. Mais en lui envoyant sa propre
confession et son apologie, elle lui faisait comme une discrète
réprimande. C'est bien, malgré les protestations de l'auteur1), une
confession que ces Réflexions sur les femmes. Sa longue et
constante tendresse pour Saint Aulaire n'était sans doute un secret
Pour personne. D'Argenson en parle à mots couverts. Le
président Hénault assure qu'un mariage tardif et clandestin unit les
deux amants. Cela n'est pas impossible. Les mariages secrets
Paient à la mode et leur fréquence caractérise bien cette époque
de piété décadente, où les consciences cherchaient leur repos
dans les détours d'une casuistique subtile et où l'on fuyait moins
'e vice que le scandale.

*) Voir Lettres de Madame de Lambert à M. de Saint Hyacinthe.
PARIS J. P. ZIMMERMANN

(A suivre)

59


	La morale laïque au commencement du XVIIIe siècle

