
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: Betrachtungen zur christlichen Passionsgeschichte

Autor: Riklin, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BETRACHTUNGEN ZUR CHRISTLICHEN

PASSIONSGESCHICHTE

Als wir in einem der letzten Sommer einige Ferientage auf
dem Untersee zubrachten, fesselte uns beim Besuch der alten
Kirchen auf Reichenau mit ihren reichen Denkmalen frühmittelalterlicher

religiöser Mystik und Symbolik ein uraltes romanisches

Vortragkreuz. Schmerz und Todespein des Crucifixus, der
erschöpfte, geschundene Leib und das unter der Domenkrone
blutende Haupt des Erlösers sind in so elementarem Realismus
dargestellt, dass es Grauen, Erschütterung und Mitleid erregen
konnte. Eine merkwürdige Sympathie für diesen echten Dulder
stieg in uns auf, beinahe als wären wir darüber strittig geworden,
wem er mehr zu sagen habe und wer, dank alter religiöser
Verehrung und besonderem Verständnis, den größern Anspruch auf
ihn zu erheben habe. Der war echt, und die Zeit, welche ihn
hervorgebracht hat, muss ihn wohl furchtbar ernst genommen
und erlebt haben. Drüben vom Altar aber schaute lächelnd eine
heitere, rotbackige Barockmadonna, reich und weltlich angetan,
mit dem Bambino auf dem Schöße, auf den Gekreuzigten und
seine sonderbaren Andächtigen herunter, und sprach von einer
fröhlichem, vielleicht oberflächlichen Auffassung des Mysteriums
in einer Zeit, die diesem Opfer skeptisch gegenüberzustehen
schien.

Diese Episode mag sich mir gegenwärtig darum aufdrängen,
weil sie in die Anfangszeit einer für uns neuen Auffassung der
mythologischen und religiösen Gedankenwelt fällt, die für uns
von großer Tragweite geworden ist. Der fortwährende hartnäckige
Vergleich mit den Ergebnissen der täglichen psychoanalytischen
Beobachtung hat zu einem neuen lebendigen und praktisch überaus

wertvollen Verständnis dieser Gebilde unseres Denkens
geführt, und schon frühe hat Freud begonnen, die Brücken von der
Psychoanalyse zur Völkerpsychologie zu schlagen. Und so fühlen
wir uns 'berechtigt, an einem Problem wieder mitzusprechen,
das sich bisher vorwiegend andere Fakultäten vorbehalten

26



haben1). Ich möchte in gedrängter Kürze einiges darstellen, was wir
vom analytischen Standpunkte aus zur Passion Christi etwa zu sagen
haben. Dabei möchte ich mich gerne vor allen möglichen
Missverständnissen schützen, welche mir daraus erblühen könnten ;

aber ich unterlasse dies, weil es mich unnötig in die Breite führen
würde. Ich will weder Transzendentales ergründen, noch die
Religion im besondern retten oder zerstören. Vielleicht ergibt sich
aus unsern Arbeiten für die Psychotherapie das erfreuliche Resultat,
mit dem religiösen Vorstellungsmaterial wieder etwas anfangen zu
können, und für die Theologen, auf rationalistische Auffassungen,
wie sie populär etwa in Frenssens „Leben des Heilandes" zu-
sammengefasst sind, zu verzichten und der Orthodoxie durch eine
Wiederaufnahme und ein psychologisches Verstehen des Mythischen

gleichsam mehr Ehre anzutun. Ich mache mir die Sache
leicht, indem ich mich nicht um die Streitfrage „Hat Jesus
gelebt?" kümmere. Wohl aber gehe ich mit jenen wichtigen neuen
Arbeiten einig, welche vor allem die reiche mythologische und
kultische Unterfütterung der Evangelien und des christlichen
Mysteriums dartun und welche in dem letzteren eine besondere
Weiterentwicklung auf schon vorhandener Grundlage erblicken.
In diesem kurzen Aufsatze ist es mir nicht möglich, überall auf
alle Ursprünge und Vergleichsmaterialien einzugehen; ich kann sie
"ur da und dort beiziehen.

Ich versuche kurz einiges über den Weg zu erzählen, wie wir
ln der Psychoanalyse dazu kamen, das Opfermotiv und damit
auch das christliche Opfermysterium, die Passion, näher ins Auge
zu fassen. Wer täglich das zur Analyse des sogennannten Unbe-
wussten dienende Material an Träumen, Phantasien und
Kunstschöpfungen untersucht, dem drängen sich die Parallelen von
Motiven, wie wir sie in Sage, Märchen, Mythos und Religion
Wl'ederfinden, ganz besonders auf. Aus diesen Vergleichen sind

en" auch eine Reihe von analytischen Bearbeitungen völker-
Psychologischer Gebilde hervorgegangen.

Jah d'e Arbeit von C.G. Jung „Wandlungen und Symbole der Libido",

er \
UC- Psychoanalytische und psychopathologische Forschungen. IV. Bd.

e Hälfte, Leipzig, Deuticke, 1912. Jung hat hier dem Opfer ein beson-
eres Kapitel gewidmet.

27



Bei der Analyse sogenannter nervöser Symptome, vor allem
nervöser" Beschwerden am Körper., fällt uns auf, wie der „nervöse"

Ausdruck des Leidens durch etwas zur Darstellung gebracht wird,
was einmal Lust und Seligkeit war. Als dezentes und verständliches

Beispiel nenne ich unter anderm das angenehme „holde"
Erröten, das den lebhaften, guten Gefühlsrapport gewöhnlich
begleitet, im Gegensatz zum peinlichen, qualvollen Rotwerden des

ertappten Sünders, oder das vom Durchschnittsmenschen psychologisch

nicht mehr verstandene „nervöse" Erröten, das, oft mit
großer Angst verbunden, als nervöses Krankheitssymptom
angesehen wird; es ist ebensogut begründet wie das noch verstandene
.normale Erröten, nur haben sich die Ursachen und Zusammenhänge

der oberflächlichen Beobachtung entzogen.
Die Ambivalenz des Empfindens findet ihren Ausdruck in den

religiösen Bildern und Vorstellungen wieder. Im Himmel ist der
strahlende Glanz ewigen Lichtes, das ein Sterblicher nicht
aushalten könnte, in der Hölle als qualvolles Äquivalent das ewige,
sengende Feuer, ambivalente Qualitäten, die übrigens in unserem
großen Tagesgestirn vereinigt sind, das ebenso wohltätig als furchtbar

sein kann. Fra Angelico hat diesen Vorstellungen dadurch

Wirkung gegeben, dass er in einem jüngsten Gericht (Galleria antica
e moderna, Florenz) das Paradies mit Strahlen, Licht, Gold, Farben,
Formenreichtum und Rhythmus ausstattete, die Hölle aber in matten,
toten Farben malte, mit dumpfem Feuer und den typischen
Motiven der Höllenqual. Das Dürre, Öde, Tote gehört durch die

ganze Psychologie durch ebenso zum Quälenden, wie das sengende,
brennende Feuer. In manchen Sagen, zum Beispiel in einer Reihe

von schweizerischen, wird darum die Hölle oder Unterwelt in die

öden Moore verlegt und ebenso gehört die tote, brennende Wüste

zu den Höllenmotiven. Bezeichnend ist, dass die Versuchung
Christi in die Wüste verlegt und ebenso der israelitische Sündenbock

in die Wüste gejagt wird (3. Mose 16).

Interessant ist die noch leicht verständliche, primitive
Auffassung der schweizerischen „Giritzenmoos"-Sagen *) und Riten,
dass diejenigen Mädchen in die Hölle kommen, welche nicht rechtzeitig

geheiratet haben, und daraus erlöst werden müssen. Der

') Vgl. Schweiz. Archiv für Volkskunde von Hoffmann-Krayer,

28



Vergleich mit dem Danaïdenmotiv ist gewiss gerechtfertigt. Vorr
hier aus verstehen wir weiter den Sinn der Tantalusqualen als
Darstellung ewig unbefriedigter Begierde. Um nun auch die
symbolische Gleichwertigkeit von Hunger- und Liebesbildern in der
Darstellung der unerfüllten Sehnsucht anzudeuten, verweise ich
auf den sprachlichen Ausdruck der Bibelstelle: „Wie der Hirsch
schreit nach frischem Wasser".

Wir begegnen denn auch in den nervösen Symptomen massenhaft

den Darstellungen der Qual unerlöster Sehnsucht:
Heißhunger, nervöser Durst, stundenlanges, ruheloses Herumlaufen
und vieles ähnliche. Die Analyse solcher Symptome nach
Entstehungsweise und Konfliktausdruck, kurzum die Individualbedeu-
fung gibt uns durchaus das Recht, diese Ausdrucksweisen mit
den mythologischen gleich zu setzen.

Eine bekannte, sehr ursprüngliche Empfindung und Darstel-
lung von Wonne ist das Schweben. Wir kennen es reichlich be-
legt aus den Traumanalysen, wie auch aus allgemein bekannten
religiösen und dichterischen Vorstellungen.

Die Lyrik ist überaus reich an solchen Bildern ; Wolken und
Vögel sind ständige und schöne Ausdrucksymbole sehnsüchtiger
Gedanken ; sie haben jene Eigenschaft an sich, die dem Menschen
Wonneempfindung sind. Ich erinnere mich beispielsweise an
überaus hübsche Wolkensymbolik in den Gedichten Lermontows
aus einer in einem psychoanalytischen Kreise gebotenen Studie
über diesen Dichter. So verstehen wir auch die Ausstattung der
göttlichen Wesen, welche uns als Engel traditionell bekannt sind,
m,t Flügeln, und die reiche, liebevoll dekorative Ausarbeitung
dieser Attribute bei den Malern der Frührenaissance.

Einer Bedeutung in diesem Sinne unterlag folgender Traum
e'nes Patienten, der sich von Zeit zu Zeit wiederholt hatte: Aus
der Ferne schwillt etwas Kleines rasch an und stürzt sich lawinen-
art|g auf den Träumer. Im Moment wo er von der Lawine ein-

gfeüHt wird, beginnt ein seliges, unendliches Schweben darin.
'r erkennen im Traum die Elemente einer gefährlich schwellen-

en übidinösen Erregung (im allgemeinsten Sinne), die sich, statt'
S'Çh in höchste Angst zu steigern, in Seligkeit auflöst. Die Ein-
a e ergeben in erster Linie Erinnerungen an schöne Bergtouren^
le das Genießen höchster Freiheit bedeuteten, mit Wünschen, sich

29



von den weiten, luftigen Abgründen, oder von dem Flaum weicher
Nebelmeere in seligen Gefühlen aufnehmen, sich hineinfallen zu
lassen. Die letzteren Vorstellungen stehen denen vom ewigen
Geborgensein, mütterlichen Charakters, außerordentlich nahe.
Das höllische Pendant des seligen Schwebens finden wir wieder
in den Motiven ruhelosen Schwebens und Umhergetriebenwerdens
(in Dantes Inferno, im Irrlichtermotiv, im Ausdruck „Hangen und
bangen in schwebender Pein". Was unerledigt ist, nennen wir „in
der Schwebe" oder brauchen das Fremdwort „pendent" dafür,
also „hängend" *).

Für die zwiespältige Seelenverfassung ist es bezeichnend, dass

wir, uneinig mit der Triebrichtung, ruhelos getrieben werden. Wir
empfinden dies als zwanghafte Qual. Nach unserer Andeutung
über den ursprünglichen Sinn der Höllenmotive, die ja als Höllen-
strafen bezeichnet werden, dürfen wir bereits erwarten, dass die

Strafen, welche die menschliche Phantasie zur Rache für die
Gesetzesübertretung erfunden hat, in erster Linie aus der symbolischen

Darstellung und Aktivierung seelischer Qual hervorgehen,
und es würde nicht gar schwer fallen, dies historisch nachzuweisen

: für das Hängen, Kreuzigen, Köpfen, Rädern, Pfählen,
Kastrieren, Blenden, Geißeln, Rösten, Spießen bis zur einfachen
Freiheitsberaubung, dem Gefangenhalten, und zur Buße.

Es sind nicht nur unsere Patienten, welche uns diese Motive
der Qual in den sinnvollsten und wunderbarsten Darstellungen
bieten; ebenso reiches Material liefern Mythen und Kulte.

Die als sexuelle Perversion gebrandmarkten sadistischen
Motive erhalten damit eine neue Beleuchtung, welche sie uns
verständlicher macht; In erster Linie handelt es sich um Bilder
und Empfindungen eigener Seelenqual, in zweiter Linie um ihre
motorische Entladung. Nur in einer Spezialform sind sie pervers:
wenn sie in eigentümlicher Gefühlsambivalenz lustvoll betätigt
und die vorherrschende Triebäußerung werden.

Es schadet nichts, wenn wir einmal die Darstellungen der

Qual rehabilitieren : Durch die ältern Betrachtungsweisen wurden
wir verleitet, sie mit Widerwillen abzutun und die Nase darüber
zu rümpfen, oder als psychiatrisch-klinische Sexualabnormität an-

') C. O. Jung hat verschiedentlich über das Hängemotiv gesprochen.

30



zusehen. Damit sind wir ihnen nicht gerecht geworden, weder
ihrer Bedeutung in den alten Strafgebräuchen, noch in ihrer
kultischen Erscheinung.

Denn es hatte einen tiefen Sinn, dass bei der Kulturentwick-
'ung, die zahlreiche Einschränkungen mit sich brachte, die
Empfindungen, die die kulturelle Einschränkung in der Psyche
auslöste, die Qualbilder des Verzichts, in einer motorischen Entladung
an dem zu vollziehen, der die Schranke durchbrach. Auch wenn
wir humanere Anschauungen erworben haben, werden wir diesem
Racheprinzip gerechter, wenn wir es aus seiner Entwicklung
verstehen lernen. Dann ist es uns auch eher möglich, bei unsern
Reformen des Strafrechts die sinngemäßen modernen Ersatzauswege

zu entdecken.

Noch besseres Verständnis können wir den religiösen
Anwendungen der Qualmotive entgegenbringen. In der Religion
steckt sowohl Katharsis, also Entladung des Qualmotivs (Rache)
als vorbildliche rituelle Darstellung dessen, was im Denken
geschieht oder geschehen soll, respektive sich vorbereitet.

Deutlich sehen wir dies zum Beispiel in den rituellen
Opfervorschriften des Alten Testaments (3. Buch Mose). Dort wird die
Rache, die Qual nicht am Sünder vollzogen, sondern dieser selbst
rächt sich am Symbol, am Tiere. Eine kleine Geschichte, die ich
einem kürzlich erschienen Feuilleton des „Zeitgeist" entnehme1),
g'bt den Sinn dieses Verhältnisses recht hübsch wieder.

Das Söhnlein eines Indianers ist am Sterben. Ängstlich
beobachtet der Vater, wie ein Augurium, die sorglich gepflegten
Haustauben: Sie fliegen fort und der Kleine stirbt. Im namen-
'osen Schmerz findet der Vater einen Ausweg: mit der Axt
zerstört er den Taubenschlag, aus dem zwei hilflose junge Täubchen
'allen. Vor den Augen des um die Brut geängstigten
zurückkehrenden Taubenpaares zerquetscht er die Jungen mit roher
Hand. Nach dieser Entladung ist er erlöst, kann sich ins Schicksal

fügen.

Wir erkennen in den Haustauben, ihrem Kult und ihrer Rolle
alte Totemtiere, also göttliche Wesen. Wenn ein sogenannter

2 Die Tauben. Erzählung aus der Wildnis von Coelho Netto. Aus
em tsrasil-Portugiesischen von Martin Brusot.

31



„Kopfjäger" in der gleichen Lage zur Entladung der Qual und

Angst, in die sich die Liebe zum Sohne plötzlich verkehrt, einen
andern, dem verstorbenen ähnlichen Knaben töten würde, so wird
hier die Entspannung, einer gesitteteren Stufe entsprechend, an den

göttlichen Wesen vollzogen. Die Qual verlangt zu ihrer Erlösung
einen Ausweg. Was innerhalb des Göttlichen, Religiösen geschieht,
ist aber sowohl primitive Entladung in kultischer Einschränkung,
als auch projiziertes Denksymbol. Ins Göttliche projizieren wir
die eigenen Wünsche und Tendenzen, besonders jene, welche wir
als treibende in uns wahrnehmen, ohne sie als unsere eigenen
anzuerkennen. Gott rächt, was der Mensch selbst zu rächen

aufgegeben hat. Aber der Mensch rächt sich auch an der Gottheit,

und indem er dies tut, ist er bereits auf dem Wege hoher
Kultur: Er erlöst sich, indem er die in die Gottheit (hier die

Tauben) projizierten Wünsche tötet, opfert. So findet er allmählich
den einzigen Weg, der erlösend wirkt: Was uns geschieht, ist
qualvoll; erst wenn wir es nachträglich durch die eigene Tat
sanktionieren, sind wir erlöst. Für jene Strebungen in uns, auf
die wir kulturell Verzicht leisten müssen, gibt es nur eine erlösende
Erledigung: Die Nachahmung dieses Wilden durch den aktiven
Verzicht, wobei die motorische Aktion sich allmählich über den

Weg des religiösen Ritus in eine psychische Anstrengung und

Leistung des Denkens umwandelt.
Durch diese Aktivierung der unerlösten Qual wird das Opfer

ein Ersatz für die Aktivierung der Lust.
Die Psychologie des Individuums zeigt uns Schritt für Schritt,

dass in jeder Leistung, in jedem Fortschritt das Opferprinzip
enthalten ist, sobald wir aus dem rein infantilen Lustprinzip heraustreten

und uns an die Realität anpassen.
Das verleiht nun den sadistischen Tendenzen in uns neue

Bedeutung und verschiedene kulturelle Bewertungen: Sie enthalten
eine Neigung zur Umwandlung. Die primitive Form ist das Quälen
anderer, die uns jetzt verwerflich erscheint; eine kulturell bedeutsamere

Anwendung ist das Strafen, in den religiösen und rituellen
Formen aber kommen wir erst zu einer höheren Entwicklung
empor: zum aktiven Opfern.

Wir sind, gemäß der historischen Entwicklung des Dramas,
berechtigt, auch Schauspiel und Tragödie zu den religiösen Aktionen1

32



1
zu zählen, im Dienste kultureller Tendenzen. Ihr Wert besteht,
ähnlich dem des religiösen Opferritus, an dem die Gläubigen
teilnehmen, in einer Handlung, an der wir uns mitdenkend zu
erlösen suchen. So wird uns der Sinn der Tragödie, zum Bei-
sPiel des Ödipus, vergleichend-psychologisch verständlich: Der
Verzicht auf eine regressive Tendenz wird dadurch geleistet, dass
s'e zwar ausgeführt wird, aber qualvoll ist und tragisch endet.
Sie muss untergehen (Motiv des Sonnenuntergangs in der
Blendung), muss sterben.

Unsere Analysen sind nun voller Qual- und Opferbilder. Sie
unterscheiden sich in einem wesentlichen Punkte, wobei sich das
Opfer von der bloßen Vorstellung der unerlösten Qual immer
durch eine Komponente von Aktivität und Handeln unterscheidet.

Und von all den Opfermotiven ist uns gerade eines geläufig:
das Motiv des Verzichtens auf alte, sehnsüchtig begehrte
Tendenzen, in Form des aktiven Erhöhungs- und Hängemotivs.

Wenn wir gelernt haben in der antiken Zoologie, die
vorlegend Mythologie ist, unsere psychischen Geschehnisse wieder
2U erkennen, so verstehen wir auch die Geschichte vom Fuchs
und den hochhängenden Trauben ; nur dass er den Verzicht nicht
anerkennt, sondern beschimpft; und dieser Fuchs gehört nicht zu

en Erlösten und Befreiten.
Wir lernen nun auch jene archaisch-religiösen Verirrungen

Erstehen, die uns aus der Nähe bekannt sind: Den historischen
Mord von Wildenspuch im Zürcher Weinland, wo ein Mädchen
taiso direkt das Objekt der verbotenen Wünsche statt eines alten

ymbois von phallischem oder tierischem Charakter) an einer Scheune

gekreuzigt wurde, und jenes Ereignis pathologisch-
'g'oser Degeneration, das vor einigen Jahren im Kanton Aar-

Tau sP'elte, wo ein Kalb als Teufel (Personifizierung verbotener
enzen) ßemartert wurde. Ich kenne auch Fälle von Kinder-

Vje^s/,and'ung, welche einen solchen Ursprung haben, und wie-
ierquäierei mag daher kommen!

jene archaisch-regressiven Tendenzen sind aber gerade

pr
raumbilder gegenüberzustellen, welche in vorwärtsgerichteter,

zweckamniatiSCher ^orm ^en intellektuellen Verzicht auf das Un-

ni„; ma^'§e darstellen, in Bildern, die den schönsten religiösen
c n'ssen nie nachstehen.

33



Auf zwei Vorläufer des christlichen Passionsmotivs möchte
ich nun kurz eingehen : Einmal auf das Motiv des geopferten
Königs („Le roi supplicié" in 5. Reinach-. Cultes, Mythes, Religions;
vergleiche auch M. Robertson: Die Evangelienmythen, und M.Frazer-,
The golden Bough). Durch eine Menge von Ländern geht und

ging die Sitte, zu bestimmter Zeit die Schranken von Gesetz und
Moral aufzuheben, wovon die römischen Saturnalien und deren
chistlicher Abkömmling, der Fasching, Beispiele sind. Vielerorts
waren diese Festlichkeiten, die sich uns bereits als Reste
primitiver religiös-kathartischer Riten dokumentieren, von uns
barbarisch anmutenden Sitten begleitet, von denen wir bei uns harmlose

und heitere Relikte und Analogien kennen (den Gebrauch
in England, dass einmal im Jahre die Diener die Herren spielen
dürfen ; ferner die rituelle Verbrennung eines aufgehängten Simu-
lacrums, zum Beispiel des Böggs am Zürcher Sechseläuten); ein

Sklave, also ein auf niederer Stufe stehender Mensch, oder ein

Verbrecher wurde zum Beispiel durchs Los als König erklärt,
oder hatte den Gott des goldenen Zeitalters (ohne
Kulturschranken) darzustellen. Er hatte das Recht, von seiner königlichen

Macht Gebrauch oder Missbrauch zu machen und Exzesse

zu begehen. Schließlich hatte er sich aber selbst zu töten (in der
römischen Provinz am Altar des Saturnus). Wir haben zahlreiche
Kunde von ähnlichen Gebräuchen archaischer Religionsübung und

von deren Überresten, die ich nicht einzeln anführen will, die
aber alle ein ähnliches Motiv enthalten: ein Menschenopfer unter
der Form, dass das Opfer, allmählich immer ein Verbrecher,
an dem betreffenden Feste ausgelassen sein durfte, mit königlichen

Insignien angetan und umgeben wurde, häufig einen Gott
darstellte, und am Schluss seiner Ehren entkleidet, oft gegeißelt,
und dann getötet wurde: zum Beispiel gehängt oder gekreuzigt.
(Sacaea in Babylon). Oder: die Rolle ist auf zwei Personen
verteilt: der eine Darsteller entgeht dem Schicksal und kommt zu

königlichen Ehren, der andere wird geopfert (Esthermotiv).
Während die Historiker sich bemühen, diese Geschichten zu
vergleichen, und ihre Einzelheiten mit der biblischen Passionsgeschichte
in Einklang zu bringen, und namentlich das Datum, vorwiegend
die Frühjahrstag- und Nachtgleiche, mit Recht bedeutungsvoll
finden, begegnen wir durchaus den gleichen Motiven in den Traum-

34



Materialien : Ein Symbol, mit Sonnen- und Königsqualität
(mythologisch und antik gesprochen ein Gott) wird grausam
geschunden und gequält und stirbt oder wird getötet, und
aufgehängt. Solche Bilder erscheinen im Laufe der Analyse dort,
Wo eine wesentliche Umwandlung im Anzug ist. Aber auch das
andere Motiv ist da: das der Wiedergeburt, der wiederaufsteigenden

0nne, des neuen Königs. Und wir werden lebhaft an die ganz
^ementare Fassung des Libidoproblems erinnert, wie sie das
Motiv des „Golden bough" von Frazer enthält: der priesterliche
nuter des heiligen Baums tötete den, der den Zweig abreißen
wollte. Wem das aber gelang, der hatte das Recht, den

bissigen Priester zu töten und selbst Priester zu sein.
Das genaue Studium all dieser Bilder, verglichen mit dem

® endigen Material der psychoanalytischen Behandlung, ergibt eine
Kulturelle, moderne Formulierung: Die alte, rückwärtsgerichtete
gefährliche Sehnsucht ist zu opfern; in neuer, wiedergeborner

estalt ist sie anzuwenden, und die Gefahr nicht zu scheuen.
Die Individualanalyse erleichtert uns die Deutung insofern,

a s das Einfallsmaterial uns den deutlichen Hinweis gibt, was zu
°Pfern und was zu wagen sei. In diesem Zusammenhang wird
pUch verständlich, dass das Symbol des Aufzugebenden inzestuöser

arbung ist; was im Mysterium geschieht, enthält ja bereits den
erzieht auf das gleiche Tun in der realen Kultur, und enthält

p'Hen Hinweis, dass das Gleiche nur in höherer und sublimirter
0rrn auszuüben sei, nämlich im Denken1),

die
-^er zwe'te ^erg'e'ch g'lt dem Mithraskult, einer Religion,
ln der Antike als Vorläuferin und Nebenbuhlerin des Christen-
s große Bedeutung besaß. Dort wurde, mit archaischen

Wied''60' ^'t'lras' e'n Sonnengott, verehrt, dessen Geschichte,

bare
'CC*es ^e,'lands, die typischen Heldenmotive aufweist: wunder-

So f
^*el)urt, Weisheit, Überwindung des Alten (Versuchung) und

Alta^i ^'r^sam aber ist vor allem das Opfermotiv, das als

der V ^ e'ne ähnliche Verbreitung hatte wie heute das Kruzifix:

Sonn
0tt °^ert schmerzvoll sein animalisches Ebenbild, den

Tieris hSt'er' a'S0 SIC^ se'^er (w'r dürfen gleichzeitig sagen: sein
^_cs, in dem Sinn des Sprachgebrauchs). Wer dem Opfer

lunsen n^^ährliche Untersuchungen darüber siehe bei Jung, „Wand-ë Und Symbole der Libido".

35



beiwohnt, gläubig ist, wird dadurch wiedergeboren, ist ein
Unsterblicher.

Betrachten wir die religiösen und kultischen Vorkommnisse
als lebendige, treibende Gebilde im Dienst der kulturellen
Anpassung und der Entwicklung des Denkens und der Einsicht (über
deren Endzwecke wage ich nichts zu sagen), so dürfen wir uns
wohl ein Urteil erlauben, in welcher Fassung eines ursprünglich
gleichlautenden Motivs der größere kulturelle Wert zu suchen sei.
Zwar deckt sich die praktische Moral keineswegs mit der
Differenzierung des Glaubens. Reinach legt Wert darauf, dass die mithra-
istische Moral des Julianus Apostata der christlichen durchaus
ebenbürtig gewesen sei; Gottfried Keller behandelt einen ähnlichen
Gedanken im „Verlorenen Lachen" (Ursula und Agathchen). Gleichwohl

bedeutet das christliche Passionsmotiv inhaltlich einen
Fortschritt über das des Mithras1), ebensosehr, wie der christliche
Abendmahlskult die barbarischen Stieropfer überragt. Zwar ist
Mithras ein Mittler, ähnlich wie Christus, also eine Vermenschlichung

des Symbols. Aber er bleibt uns trotzdem ferner,
astrologischer, und erreicht bei weitem nicht die unmittelbar menschliche

Gestaltung, die uns ein volles Einfühlen erlaubt. Das
Wesentliche aber ist, dass der christliche Gottmensch sich selbst

opfert; in diesem Sinne reicht das Opfermotiv an Wert weit über
das des mithraistischen Stieropfers hinaus: Hier erst wird das Göttliche

auch ganz menschlich, und der Gottmensch opfert sich
selbst und vollständig. Diese Andeutungen über den psychologischen

Sinn des Opfermotivs veranlassen uns, einigen besondern
Zügen der Passionsgeschichte noch genauer nachzugehen. Das

reichhaltige Material vorchristlicher analoger Kultmotive mit ihren
beständigen Verdichtungen, Entlehnungen und Verschmelzungen
berechtigt ganz besonders und stützt die Art, diese Probleme
psychoanalytisch in ihren fortwährend neuen Fassungen zu
untersuchen.

Der Heiland ist ein niedriger Gott und verkörpert ein Motiv,
dem wir in der Mythologie, im Märchen und Traum überaus

häufig begegnen. Aus dem Unscheinbaren, Niedrigen, Gemeinen,
Verachteten geht ein Held hervor. Alles Neue und Wertvolle steigt

*) Vgl. auch die archaischen Einzelheiten in A. Dieterich, „Eine Mi-
thrasliturgie".

36



aus der Tiefe des Trieblebens herauf; damit es wertvoll werde,
bedarf es der Umwandlung, des Opfers, der Wiedergeburt. Die
Kulte, sofern sie als ursprünglich primitiv-kathartische Entladung
in Betracht kommen, beweisen diesen Gedanken durch ihre
Geschichte und durch ihre Rückfälle ins Primitive. Die Bedeutung
dieser Tatsache für unsere eigene Psychologie kann der am besten
beurteilen, dem sich diese Bilder in täglich neuer Variation und
Gleichheit am Traummaterial der Analysanden offenbaren. Wir
verstehen, nicht bloss aus praktischen, sondern auch aus
psychologisch-historischen Gründen, warum so häufig Verbrecher als
Opferobjekte dienten; und warum sich auf der andern Seite
wieder die Priester opfern oder kastrieren mussten, versteht sich
nur aus den ursprünglich intimsten Beziehungen der Gegensätze
von verbrecherisch und heilig. Im zitierten Motiv vom„ goldenen
Zweig" ist noch der der Verbrecher, dem der Raub nicht gelingt;
der, dem er gelingt, tötet den Priester und tritt an dessen Stelle, ist
also ein Held geworden.

Vom Lustprinzip, das heißt vom innern Entwicklungsprinzip
aus beginnt die Schuld und die Angst erst da, wo es sich der
Realanpassung gegenüber nicht mehr durchsetzen kann. Auch bei
uns umleuchtet den Verbrecher noch häufiger als es einem oft
lieb wäre die Heldengloriole. Der Priester ist aber bereits der
Repräsentant eines kulturellen Niveaus, wo nur noch Gott tun
darf, was der Mensch bereits aufgegeben hat. Und darum muss
in diesem Kulturstadium der Priester zugleich rein sein und
zugleich den Verzicht auf das Unreine oder Primitivere rituell
darstellen. Diesen Gedanken enthält auch die christliche Passion.
Die Schuld der Menscheit, das heißt äquivalent die Größe ihrer
Kulturaufgabe, ist so enorm, dass nur ein Gott, der zugleich auch
Mensch ist, die Erlösung bringen kann. Im Gottmenschentum
wird etwas ganz Wesentliches seiner Verwirklichung nahe gebracht:
das ganze Problem wird wieder in den Menschen gelegt, es wird
seine eigene Angelegenheit; in dieser Beziehung ist das Christentum

weiter gekommen, als der Mithraskult. Was wir in der
Psychoanalyse erstreben: ein Verständnis für die mythologisch-symbolische

Ausdrucksweise der Tendenzen unseres Unbewussten
(darum die Traumanalyse), findet ein Analogon in der Entwicklung

der religiösen Kulte. Freilich hat diese Entwicklung seit den

37



Evangelien noch weitere große Fortschritte gemacht. Die kräftigen
Choräle der Bach'schen Passionen zeigen, was an Verinnerlichung
und Symbolauflösung aus dem Evangelientext geworden ist.

Dem Motiv des unschuldig, aber wie ein Verbrecher geopferten

Gottes, das auch im Selbtsopfer des Priesters enthalten ist,
kommt in der Psychoanalyse praktische Bedeutung zu. Solange
keine Schranken der Not oder Kultur oder fortschreitender Lebensaufgabe

den Weg unserer primären triebhaften Entfaltung stören,
sind wir unschuldig. Wir dürfen das Schuldgefühl nicht in erster
Linie moralisch auffassen, wie es noch die Psychiatrie in der
ersten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts tat und wie es

noch die allgemeine Auffassung überhaupt ist, sondern als ganz
primäre Reaktion auf ein Hemmnis der libidinösen Entfaltung,
eine psychische Stauung, viel aligemeiner und in der
Neurosenpathologie viel elementarer, als es durch die Einschränkung
moderner Moralgebote geschieht. Wir sprechen von den unschuldigen
Kindern, die uns ja nicht an Moral überragen. Schuldig werden
wir mit zunehmender Schwierigkeit der Anpassung an das Leben,
sofern wir da in Rückstand geraten.

In der Analyse sehen wir an dieser Stelle die Schuldgefühle
anschwellen und alte Erinnerungen von ähnlichen Hemmnissen
neubeleben und überschwemmen.

Nehmen wir den einfachen, aber häufigen Fall, jemand scheitere

an einer der gewöhnlichsten Klippen: von der Pubertät an
zögere er, den neuen Aufgaben des Lebens gerecht zu werden;
von da an wird er schuldig. Seine Phantasien bezeichnen nun
das ganze bisherige kindliche Entwicklungsstadium als unschuldig,
die kommende Aufgabe als Begehen einer Schuld; oder das

Schuldgefühl besetzt die gegenwärtigen elementaren Triebäußerungen.

An dieser Stelle ist ein Opfer des reinen Lustprinzips
nötig: Wir müssen vorwärtsschreiten, und um zu leben, auf
Leben verzichten: gerade zum Beispiel die Kinder, die wir haben,
mahnen uns, dass wir mit unserm Fortschritt im Leben auch

unser Grab schaufeln und bereits unsere Erben geboren haben.
Die fortschreitende Einsicht macht uns schuldig, wenn wir

im Handeln nicht nachkommen. In „Niels Lyhne" spricht Jacobsen
von einer Sünde, die nie vergeben werde, jene gegen den heiligen
Geist. Als solche bezeichnet er das Unvermögen, seine neu-

38



gewonnen Einsichten und Anschauungen festzuhalten oder in die
Tat umzusetzen, weil sie zu hart sind, oder weil wir uns von
liebgewonnenen kindlichen Anschauungen und Sentimentalitäten
nicht zu trennen vermögen.

Das Widerspiel des unschuldigen Opfers bildet in der Passion
das jüdische Volk, welches das Opfer verlangt; in den Analysen,
die ja nach dem bisher Angedeuteten einer Passion sehr ähnlich
sehen, ist uns diese drängende Masse in allerhand Gestaltung
v/ohlbekannt. Im Widerstreit innerer Tendenzen drängt eine zur
Durchsetzung der treibenden Kraft, die vom Standpunkt des Nicht-
wagens — oder des Nichtopfernwollens — schuldhaft ist.

Dieser ambivalente Charakter des Volks in der Passion zeigt
sich darin, dass es, gemäß historischer Entwicklung des kultischen
Gebrauchs, eigentlich die Opfernden darstellt. Diese Rolle des

jüdischen Volks in der Passion erhellt aus einer kulturhistorischen
Tatsache wohl nur zu deutlich: sie ist ihm schlecht bekommen.
Die Christen scheinen den Juden die Rolle, welche sie in der
Passionsgeschichte als Opferende spielen, furchtbar übel
genommen zu haben. Den durch die „Juden" dargestellten (nicht
unbedingt selbst realisierten) Zwang zu weitern kulturellen
Verzichten mussten sie im Lauf der Geschichte oft blutig büßen ; an
allem Unglück waren ja immer die Juden schuld. Der Tugendhafte

ist gewöhnlich recht intolerant.
Die mythologischen Untersuchungen der Passionsgeschichte

betonen deren dramatischen Charakter, was unserer analystischen
Auffassung sehr entgegenkommt. Die Rolle, die das böse, zugleich
aber opfernde Volk spielt, die Tendenz, die es darzustellen hat,
leuchtet aus Otto Julius Bierbaum's Samalio Pardulus hervor.
Das war ein Maler in der italienischen Renaissance, einsam auf
e'ner unheimlichen Burg hausend ; er war ein Ketzer, behauptete,
Gott habe die Welt erschaffen, weil ihm die Einsamkeit unerträglich

geworden sei; durch die Erschaffung sei er aber selbst
sterblich geworden (analytisch gesprochen : die Isolierung nötigt
den Menschen, nämlich den Maler, seine Phantasien in Hand-
lungen umzusetzen, mit der Umwelt in Kontakt zu kommen. Alle
Handlung ist aber ein Opfer von Millionen unverbindlichen
Phantasiemöglichkeiten und Größenideen, und wo wir mit der
Wirklichkeit in Beziehung treten, anerkennen wir gleichzeitig unsere

39



Sterblichkeit). Mit Entsetzen nennt der Chronist seine Bilder:
eines stellt den eigenen Schwester-Incest dar. Auf einem andern
aber malt er sich als Gekreuzigten mit der Dornenkrone; aber

statt der Züge des göttlichen Erlösers malt er seine eigene tierische
Physiognomie, und in einer Weise, die dem Chronisten als blas-
phemisch erscheint, malt er auch seine Entblößung. Wir werden
uns weniger entrüsten; denn diese Darstellung ist zwar archaischer,

aber für den Eingeweihten von monumentalem Eindruck :

das Animalische (wie bei Mithras) im speziellen Sinne, die
regressiv-inzestuöse Tendenz, und allgemeiner die altertümlichere und
primitivere Triebtendenz ist gequält und muss geopfert werden.
Indem er dem Gekreuzigten die eigenen hässlichen Züge leiht,
stempelt er auch das Opferproblem zum eigenen.

M. John Robertson (die Evangelienmythen) setzt das Motiv
vom Leiden am Ölberg in Parallele zur Verklärung. Für den

Analytiker ist dies sehr annehmbar und einleuchtend, dank der
Umwandlung von Seligkeit in Qual durch den Widerstand vor
der Umwandlung. Die Verklärungsszene ist mit Sonnenmythologie

reichlich untermalt; und wie die als Sonnen- und dadurch
Libidosymbol dokumentierte Krone höchste Kraft darstellt, die
Dornenkrone aber eine, wie früher schon angedeutet, mythen-
und kultgeschichtlich wohlfundamentierte Spottkrone oder Qualenkrone

des Opferkönigs ist, die auch antiken Mythenhelden (zum
Beispiel Herakles) nach Überwindung einer Schwierigkeit zukommt,
also wird Seligkeit zur Qual im Angesicht eines schwer zu leistenden

Fortschritts oder Opfers. Nicht umsonst sind diese
typischen Motive der Passion auch „Geheimnisse" des schmerzhaften
Rosenkranzes geworden. „Geheimnis", Mysterium ist ja immer
ein Symbol.

Der Verrat des Judas und die nächtliche Gefangennahme

bringt Robertson in Beziehung zur Sprache der Sonnenkulte,
deren Spuren oder lebendige Analogien wir in der Ausdrucksweise

unseres Unbewussten immer wieder finden. Der göttliche
Held wurde dort den Häschern (den Figuren, welche unsern
eigenen psychologischen Widerstand darstellen) den finstern
Mächten, sagen: „Dies ist eure Stunde und die Macht der Finsternis".

Ähnhich stellen Mythos und Märchen den (nur als
psychologisches Symbol richtig zu verstehenden) Helden in Schwierig-

40



keit und Zweifel dar. Interessant sind jene Gebräuche, welche
in der Nacht vom Gründonnerstag auf Charfreitag „den Lärm
der jüdischen Rotte nachahmen". Dieser Ritus erinnert uns
allzusehr an alle jene Lärmgebräuche, um die dunklen Dämonen
zu verjagen und der Sonne oder dem Sonnengott zum Siege
zu verhelfen (Sylvester, Fastnacht, Johannisglocken in Rom,
kulthistorische Bedeutung der Glocken im Allgemeinen und den

„Rätschen" in den katholischen Kirchen in der Charwoche im

speziellen).
Psychologisch ist also Judas eine Art Antichrist, der Held der

Verneinung, der zugrunde geht. In gar vielen Heldenmotiven (und
Träumen) tritt uns dies Motiv entgegen: Der sonst unverletzliche

Held ist irgendwo verwundbar, und durch eine uns nicht wohl
bewusste eigene verräterische Gegentendenz stellen wir unserm
eigenen guten Stern eine Falle. Judas ist denn auch der, der nie
erlöst werden kann, das Gegenmotiv zum Helden, der sich
selbst erlöst.

Auch Petrus ergibt sich als figürliche Abspaltung im ganzen
Motive, als Personifizierung gewisser Tendenzen. Robertson gibt
äußerst interessante Analogien, speziell zu Janus bifrons und
Mithras, als Unterlagen zum mythologischen Petrus. Janus bifrons
ist der vorwärts und rückwärtsblickende Zeit- und Sonnengott.
Er ist, wie Mithras und Petrus, Türöffner und Schlüsselinhaber.
Diese Rolle, psychologisch verstanden, kann aber auch den
Zweifel ausdrücken oder im Gefolge haben. Unser seelischer
Konflikt spaltet unsere Tendenzen in vorwärts- und rückwärtsblickende

Sehnsucht. Die Vermutung Robertsons, dass „bifrons"
bei Janus „zweifelnd" bei Petrus wird, ist aus der analytischen
Erfahrung heraus durchaus zu unterstützen; Petrus ist also eine
Personifizierte Abspaltung des (Sonnen-) Helden zur Darstellung
des ambivalenten Zweifels.

Lange bevor ich mich um dieses Thema besonders kümmerte,
gab mir ein Patient folgendes monumentales Traumbild:

Eine aufrechtstehende Gestalt, ihn und seine Wünsche
darstellend, ist flankiert von zwei kauernden Personen, Christus und
Petrus, und zwar ist die Anordnung so, dass die Gruppe, ein
Gleichnis seines seelischen Zustandes, das völlig archaische Bild
eines Phallus mit zwei Testikeln ergibt. Ich hoffe vom Ernst und

41



der Bildung meiner Leser, dass sie an diesem Beispiel nicht
Anstoß nehmen; denn die alten Kulte wussten, welche großen
Gedanken sie in das phallische Symbol kleideten. Die Einfälle zu
Christus und Petrus lauten: ich war getröstet und reingewaschen
im Gedanken, dass selbst Christus auch Angst vor seinem Werk
hatte wie ich, und dass Petrus ihn verleugnete. Der Patient stellt
also dar, dass er zwar den Wunsch hat, etwas zu erreichen, dass

er aber Angst vor den Konsequenzen und der Verpflichtung des

Lebens hat. Denn in den Testikeln liegt die zeugende Kraft,
gleichzeitig aber auch die Konsequenz derselben; diese Logik
ergibt sich schon aus der reinen Sexualübersetzung des Bildes.

Wie nun Christus und Petrus in diesem Traum Abspaltungen
der psychischen Persönlichkeit des Träumers selbst sind, so ist
Petrus in der Passion der mythologisch leicht verständliche
Darsteller des Zweifels. Als Figur ist er eine Abspaltung des (Sonnen-
Helden selbst, und hat als Symbol den Hahn, den die Sonne
vorauskündenden Vogel. In den Alpsagen ist es darum so
wichtig, bis zum erlösenden Krähen des Hahns, bis zum
Tagesanbruch, auszuharren. Dann ist man vom Alp befreit.

Wenn in der mythisch unterlegten Sprache des Traums eine

Veränderung angezeigt wird, so hat sie häufig eine der bekannten
Formen, denen das Gleichnis der Sonne, des Sonnenhelden oder
Gottes zugrunde liegt. Die Hauptfigur, der ein Sonnensuffix:
frisch angezündetes Licht (Aladins Wunderlampe in „Tausend und
einer Nacht" und verschiedenen Märchen), rotes Haar, Flügel,
Krone, Rad und dergleichen nicht fehlt, ist von einer Zahl
Begleiter umgeben, aktive Tendenzen verschiedenen Charakters,
personifizierte Attribute der Hauptfigur darstellend. Kaiser mit
Hofchargen, das Motiv der Engel oder der hilfreichen
Heinzelmännchen, alle diese mit der erwachenden Libido verbundenen
und sie unterstützenden Einzelstrebungen kommen in immer neuen
Variationen vor. So stellen sich die Apostel zum Heiland, und
der mythische Petrus ist also selbst ein Held, Abspaltung des

Heilandes, erster der Apostel.
Der durch Petrus dargestellte Zweifel findet nochmals

Wiederholungen: im schwankenden Pilatus, der zur Korrektur die
rituelle Handwaschung vollzieht. Und zweitens in der Szene von
Barrabas. Im Brauch des freigelassenen Verbrechers einerseits,

42



des geopferten Saturnalienkönigs anderseits haben wir die beiden
Komponenten des Problems, das ich bereits angedeutet habe

(vergleiche die Geschichte der Esther). Das niedere Volk will
den Verbrecher freilassen; die kulturell höhere gegensätzliche
Notwendigkeit ist das Opfer des unschuldigen Gottes.

Die Figur Simons von Kyrene ist auch eine der Mythologie
entnommene Heldengestalt, die hier als Nebenfigur des
göttlichen Helden, als seine Abspaltung, sein Attribut erscheint. Die
mythologischen und psychoanalitischen Parallelen ergeben für
das Kreuztragen nicht allein den gewöhnlichen Sinn der
Resignation, sondern die Notwendigkeit, gleich Herakles und Simson,
gleich der untergehenden Sonne, das uns Beklemmende, Belastende,
die Qual der rückwärtsblickenden Sehnsucht, zur Stätte des Untergangs

zu bringen, zum Opfer.
Das mythische Kreuz enhält eine so gewaltige Verdichtung

von symbolischer und historischer Bedeutung, dass ich mir nur
Andeutungen gestatten darf. Es ist ein uraltes, fast universelles
Lebens- und Triebsymbol, und in C. G. Jungs „Wandlungen und
Symbole der Libido" in seinen Bedeutungen, besonders als Opferkreuz,

untersucht worden. Ein Kapitel im zitierten Buche von
John M. Robertson weist uns auf eine Menge historisch-symbolischer

Beziehungen hin, vor allem auf die Bedeutung als Lebensbaum,

aber auch als astronomisches Bild. Das psychologische
Ergebnis ist das Opfer des tierischen Symbols (Lamm, Widder)
oder des Gottes, der die primitiven Triebtendenzen darzustellen
hat; die symbolischen Beziehungen ergeben vor allem die mütterlichen

Attribute und Bedeutungen des Kreuzes (Kulte, wo der
Lebensbaum Kreuz heldenaufnehmende und heldengebärende
Mutter ist). Man vergleiche Ixion, der zur Strafe, die Himmelskönigin

begehrt zu haben, auf ein feuriges Rad gebunden wird,
das im Hades ewig rollt (Höllenmotiv, Opfer oder ewig
unerfüllte, rückwärtsgewendete Sehnsucht).

Danach haben wir im Kreuzestode des Heilandes das Opfer,
den Verzicht auf das Tierische und auf alle jene rückwärts
gerichteten Tendenzen zu suchen, welche im Muttersymbole zur
Darstellung gelangen. Und wie uns das Ixionmotiv zeigt, ist der
Kreuzestod nur erlösend als aktiver, befreiender, tätiger Verzicht.
Die Erbsünde ist das im Inzestmotive und seiner Symbolik dar-

43



gestellte rückwärts gerichtete Prinzip. Und wenn die Strafe der
Erbsünde die Arbeit ist, zeigt sich darin auch der Grund der
Erbsünde: die Scheu vor intentioneller Leistung und Kulturarbeit.

So baut sich auf weiter und tiefer Basis, die bis zu den
Fruchtbarkeitszaubern hinuntersteigt, das christliche Erlösungsmysterium

auf; eine ganze Menschheit hat daran gearbeitet. Seine

Fortsetzung muss notwendig die sonnengleiche Auferstehung in
all ihrem Glänze sein, nachdem nochmals in besonderer Form
die sonnengleiche Nachtwanderung in die Hölle dargestellt wird,
in der die gleichgesinnten Tendenzen, die Gerechten befreit
werden. Die Muttersymbolik der Erde, des Grabes (das noch
unberührt war!) und der Unterwelt will ich nur andeuten. Die
Auferstehung ist auch eine Wiedergeburt, der Tod das Versinken
in die Arme, den Schoß der Mutter.

Aus der psychoanalytischen Praxis sind uns jene Bilder, welche
die seelische Umwandlung als ein Wiedereingehen in die Mutter,
um aus ihr wiedergeboren zu werden, als Sterben der alten
Tendenzen, um nach längeren unterirdischen Kämpfen und Abenteuern
und unter Auffindung hilfreicher Kräfte zur Wiedergeburt
aufzuerstehen, wohl bekannt. Das Wiedergeborene symbolisiert die zu
neuer Anwendung nach einem Opfer bereite seelische Kraft. Der
Auferstandene ist ein geistiges Prinzip. Und um das ewige Bild
der wiedererstehenden Sonne ranken sich die immer wertvollem
Motive seelischer Umwandlung. In diesem Geiste erwachen uns
die Bilder vom wiedergefundenen Osiris und von der Szene am
Grabe des Auferstandenen zu neuer, innerer Bedeutung.

Und dieser Sinn der Wiedererneuerung des Lichtes spiegelt
in jenem florentinischen Charsamstagsbrauch wieder, wo das

rituelle Feuerschlagen an einem Stein vollzogen wird, der vom
heiligen Grabe stammen soll. Wenn es eine Wiedergeburt gibt,
so wird ihre Symbolik der der Geburt ähnlich sein (Höhle in

Bethlehem, Felsengeburt des Mithras).

Wir haben es bei der Auferstehungssymbolik mit einer neuen
Variation des Motivs der untergehenden und wiederaufstehenden
Sonne zu tun, wie in den Motiven von Petrus und Barrabas.
Diesmal aber in einer vollendeteren Form: nicht in der primitiven
des freigelassenen Barrabas, sondern jener, welche das Opfer,

44



die innere Umwandlung und die Auferstehung, das Leben in neuer
Form, die Vergeistigung darstellt.

Es wäre verlockend, alle jene Erneuerungsritualien zu studieren,
welche vor allem die katholische Kirche in dieser Zeit der Heldenopfer

und Heldenwiedergeburt verwendet: Die Erneuerung des

Lichtes am Charsamstag, die Symbolik der Osterkerze, das Kerzen-
löschen bei der Mette, die Weihe des Taufwassers, die vorwiegend
in diese Zeit der Sonnenwiedergeburt fallende Einweihung neuer
Priester, die Verpflichtung zur Osterbeichte, die Entfernung des

Allerheiligsten am Charfreitag und dessen Überführung in eine

verborgene Kapelle: alles wäre ganz besonderer Beachtung wert.

Wenn ich von Kreuzestod und Auferstehung spreche, so ist
auch des Abendmahls zu gedenken; eine Analyse des Abendmahl-
motives wäre ein Kapitel für sich. Nur auf den Zusammenhang
möchte ich aufmerksam machen: in den alten Totemriten wurde
das heilige Tier zu besondern Zeiten geopfert und dann zur
Erlangung seiner Kraft gegessen. Das ist eines der primitiven
Vorbilder des höchstentwickelten Kults.

Wir aber versuchen, uns den schlummernden und symbolischen

Gehalt des Mysteriums zu eigen und bewusst zu machen,
um den Weg der Menschheit und unsere eigenen Wege zu
verstehen. Denn wir dürfen uns weder mit einer bloß kontemplativen

Nachfolge Christi zufrieden geben, noch den Standpunkt des

bloßen Genügens aufrecht erhalten, dass er es getan habe (das
„ängstliche Vergnügen"). Wir haben die Vermenschlichung des
Problems ganz in uns selbst zu legen, und dann ist die Passion
für uns nicht mehr bloß rührend und mit einigen schwindsüchtigen
Ostergedanken verbunden. Sie ist unser blutig-ernstes Aktual-
problem, dessen Bedeutung in hundertfältigem Echo aus den
Analysen unserer Patienten widerhallt. Wie viele blutige
Hekatomben, wie viel Beklagen und Betrauern des Liebsten, das sterben

muss, um neu zu erstehen, wird uns da erzählt.

Aber auch der asketische Standpunkt der Nachfolge Christi
ist offenbar für uns nicht der Weg. Wir wissen nicht, warum und
ob gewaltige asketische Epochen nötig sind; offenbar haben sie
ihren guten Sinn: uns ist nötig, unsere individuelle und moderne
Entfaltung so zu gestalten, dass wir unsere innern Gesetze kennen

45



lernen und vom schädlichen innern Zwiespalt bewahrt und
betreit werden.

Es gibt eine ganze Gruppe falscher Verehrer der Passion :

sie nehmen den Heiland zum Vorbild des Verzichts auf ihre
Entfaltung. Sie sind auch gequält gleich Tantalus und Ixion, aber
ohne Verdienste und ohne Erlösung; denn sie erfüllen ihr Gesetz

nicht, das sie nicht verzichten, sondern handeln und leben hieße ;

wir haben gesehen, dass leben und opfern untrennbar sind.
Diese falschen Verehrer diskreditieren natürlich das Mysterium

und machen ihm Feinde. Ebensosehr ist es auch in seinen besten

Prinzipien und Äußerungen verkannt worden. Man spielte die
heitere Antike dagegen aus und machte aus ihr ein Paradies. Die
antike Kultgeschichte zeigt uns aber, dass sie kaum freundlicher,
heiterer war als das christliche Prinzip.

Wenn wir uns mit geschärftem Auge in der Literatur umsehen,
erstaunen wir über die Häufigkeit des bewusst und unbewusst
dargestellten Opfer- und Auferstehungsmotivs. Ich erlaube mir,
auf eine Novelle Jakob Schaffners hinzuweisen: „Die Hündin",
aus der Sammlung „Die goldene Fratze" (Berlin, S. Fischer, 1912).
Die herbe, fast abstoßende Grausamkeit des Opfers, nach all den

Peripetien des Zweifels und falscher Befreiungsversuche, erfährt
hier eine so klare und unerbittliche, aber für den, der in die
Tiefe des Verständnisses einzudringen vermag, so erlösende
Darstellung, wie sie mir nur bekannt sind aus den großen künstlerischen
Schöpfungen, aus den ergreifenden religiösen und rituellen
Darstellungen und nicht zuletzt aus den Traumschöpfungen jener
Individualhelden, deren siegreichem Kampf wir in der stillen
therapeutisch-analytischen Arbeit beiwohnen.

Was wollen wir uns im Angesicht dieses lebendigen
Anschauungsunterrichts aus der Menschheitsgeschichte und den Schicksalen

jener, die uns ihr Leiden anvertrauen, noch weiter anfechten
lassen von jener blassen Gelehrsamkeit, welche „das mit der

Symbolik" immer noch nicht haben und verstehen will und
das lebendige Leben wie Blinde und Taube an sich vorbeirauschen

lässt.
KÜSNACHT FRANZ RIKLIN

O

46


	Betrachtungen zur christlichen Passionsgeschichte

