Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1913)

Artikel: Betrachtungen zur christlichen Passionsgeschichte
Autor: Riklin, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BETRACHTUNGEN ZUR CHRIST-
LICHEN PASSIONSGESCHICHTE

Als wir in einem der letzten Sommer einige Ferientage auf
dem Untersee zubrachten, fesselte uns beim Besuch der alten
Kirchen auf Reichenau mit ihren reichen Denkmalen friihmittel-
alterlicher religioser Mystik und Symbolik ein uraltes romani-
sches Vortragkreuz. Schmerz und Todespein des Crucifixus, der
erschopfte, geschundene Leib und das unter der Dornenkrone
blutende Haupt des Erldsers sind in so elementarem Realismus
dargestellt, dass es Grauen, Erschiitterung und Mitleid erregen
konnte. Eine merkwiirdige Sympathie fiir diesen echten Dulder
stieg in uns auf, beinahe als waren wir dariiber strittig geworden,
wem er mehr zu sagen habe und wer, dank alter religioser Ver-
ehrung und besonderem Verstindnis, den groBern Anspruch auf
ihn zu erheben habe. Der war echt, und die Zeit, welche ihn
hervorgebracht hat, muss ihn wohl furchtbar ernst genommen
und erlebt haben. Driiben vom Altar aber schaute lichelnd eine
heitere, rotbackige Barockmadonna, reich und weltlich angetan,
mit dem Bambino auf dem SchoBe, auf den Gekreuzigten und
seine sonderbaren Andédchtigen herunter, und sprach von einer
frohlichern, vielleicht oberflichlichen Auffassung des Mysteriums
in einer Zeit, die diesem Opfer skeptisch gegeniiberzustehen
schien.

Diese Episode mag sich mir gegenwirtig darum aufdringen,
weil sie in die Anfangszeit einer fir uns neuen Auffassung der
mythologischen und religiosen Gedankenwelt fillt, die fiir uns
von groBer Tragweite geworden ist. Der fortwdhrende hartnickige
Vergleich mit den Ergebnissen der tdglichen psychoanalytischen
Beobachtung hat zu einem neuen lebendigen und praktisch iiber-
aus wertvollen Verstindnis dieser Gebilde unseres Denkens ge-
fithrt, und schon frithe hat Freud begonnen, die Briicken von der
Psychoanalyse zur Volkerpsychologie zu schlagen. Und so fiihlen
wir uns ‘berechtigt, an einem Problem wieder mitzusprechen,
das sich bisher vorwiegend andere Fakultiten vorbehalten

26



haben ). Ich mochte in gedringter Kiirze einiges darstellen, was wir
vom analytischen Standpunkte aus zur Passion Christi etwa zu sagen
haben. Dabei mochte ich mich gerne vor allen moglichen Miss-
verstandnissen schiitzen, welche mir daraus erblihen konnten;
aber ich unterlasse dies, weil es mich unnétig in die Breite fiihren
wiirde. Ich will weder Transzendentales ergriinden, noch die
Religion im besondern retten oder zerstoren. Vielleicht ergibt sich
aus unsern Arbeiten fiir die Psychotherapie das erfreuliche Resultat,
mit dem religiésen Vorstellungsmaterial wieder etwas anfangen zu
kbnnen, und fiir die Theologen, auf rationalistische Auffassungen,
wie sie populdr etwa in Frenssens ,Leben des Heilandes“ zu-
Sammengefasst sind, zu verzichten und der Orthodoxie durch eine
Wiederaufnahme und ein psychologisches Verstehen des Mythi-
Schen gleichsam mehr Ehre anzutun. Ich mache mir die Sache
leicht, indem ich mich nicht um die Streitfrage ,Hat Jesus ge-
lebt?“ kiimmere. Wohl aber gehe ich mit jenen wichtigen neuen
Arbeiten einig, welche vor allem die reiche mythologische und
kultische Unterfiitterung der Evangelien und des christlichen
Mysteriums dartun und welche in dem letzteren eine besondere
Weiterentwicklung auf schon vorhandener Grundlage erblicken.
In diesem kurzen Aufsatze ist es mir nicht moglich, iiberall auf
alle Ursprﬁnge und Vergleichsmaterialien einzugehen; ich kann sie
nur da und dort beiziehen.

_ Ich versuche kurz einiges iiber den Weg zu erzihlen, wie wir
In der Psychoanalyse dazu kamen, das Opfermotiv und damit
auch das christliche Opfermysterium, die Passion, niher ins Auge
Zu fassen. Wer téglich das zur Analyse des sogennannten Unbe-
Wussten dienende Material an Triumen, Phantasien und Kunst-
Schopfungen untersucht, dem dringen sich die Parallelen von
_Otiven, wie wir sie in Sage, Marchen, Mythos und Religion
Wiederfinden, ganz besonders auf. Aus diesen Vergleichen sind
denn aych eine Reihe von analytischen Bearbeitungen volker-
PSychologischer Gebilde hervorgegangen.
M S

] ahrbl) Vgl. die Arbeit von C.G. Jung ,Wandlungen und Symbole der Libido*.

-, uch fiir psychoanalytische und psychopathologische Forschungen. IV. Bd.

p Hiilite, Leipzig, Deuticke, 1912. Jung hat hier dem Opfer ein beson-
eres Kapitel gewidmet.

27



:Bei der Analyse sogenannter nervoser Symptome, vor allem
~hervoser“ Beschwerden am Korper, fallt uns auf, wie der ,nervose“
Ausdruck des Leidens durch etwas zur Darstellung gebracht wird,
‘was einmal Lust und Seligkeit war. Als dezentes -und verstdand-
liches Beispiel nenne ich unter anderm das angenehme ,holde“
Err6ten, das den lebhaiten, guten Gefiihlsrapport gewohnlich be-
gleitet, im Gegensatz zum peinlichen, qualvollen Rotwerden des
-ertappten Siinders, oder das vom Durchschnittsmenschen psycho-
logisch nicht mehr verstandene ,nervose“ Erroten, das, oft mit
groBer Angst verbunden, als nervises Krankheitssymptom ange-
sehen-wird; es ist ebensogut begriindet wie das noch verstandene
normale Erroten, nur haben sich die Ursachen und Zusammen-
hdnge der oberflachlichen Beobachtung entzogen.

Die Ambivalenz des Empfindens findet ihren Ausdruck in den
religiosen Bildern und Vorstellungen wieder. Im Himmel ist der
strahlende Glanz ewigen Lichtes, das ein Sterblicher nicht aus-
halten konnte, in der Holle als qualvolles Aquivalent das ewige,
sengende Feuer, ambivalente Qualitaten, die iibrigens in unserem
groBen Tagesgestirn vereinigt sind, das ebenso wohltéitig als furcht-
bar sein kann. Fra Angelico hat diesen Vorstellungen dadurch
Wirkung gegeben, dass er in einem jiingsten Gericht (Galleria antica
e moderna, Florenz) das Paradies mit Strahlen, Licht, Gold, Farben,
Formenreichtum und Rhythmus ausstattete, die Holle aber in matten,
toten Farben malte, mit dumpfem Feuer und den typischen Mo-
tiven der Hollenqual. Das Diirre, Ode, Tote gehort durch die
ganze Psychologie durch ebenso zum Quélenden, wie das sengende,
brennende Feuer. In manchen Sagen, zum Beispiel in einer Reihe
von schweizerischen, wird darum die Holle oder Unterwelt in die
O0den Moore verlegt und ebenso gehort die tote, brennende Wiiste
zu den Hollenmotiven. Bezeichnend ist, dass die Versuchung
Christi in die Wiiste verlegt und ebenso der israelitische Siinden-
bock in die Wiste gejagt wird (3. Mose 16).

Interessant ist die noch leicht verstandliche, primitive Auf-
fassung der schweizerischen ,Giritzenmoos“-Sagen!) und Riten,
dass diejenigen Maddchen in die Holle kommen, welche nicht recht-
zeitig geheiratet haben, und daraus erlost werden miissen. Der

1) Vgl. Schweiz. Archiv fiir Volkskunde von Hoffmann-Krayer.

28



Vergleich mit dem Danaidenmotiv ist gewiss gerechtfertigt. Von
hier aus verstehen wir weiter den Sinn der Tantalusqualen als
Darstellung ewig unbefriedigter Begierde. Um nun auch die sym-
bolische Gleichwertigkeit von Hunger- und Liebesbildern in der
Darstellung der unerfiillten Sehnsucht anzudeuten, verweise ich
auf den sprachlichen Ausdruck der Bibelstelle: ,Wie der Hirsch:
Schreit nach frischem Wasser®.

Wir begegnen denn auch in den nervosen Symptomen massen-
haft den Darstellungen der Qual unerloster Sehnsucht: HeiB-
hunger, nervéser Durst, stundenlanges, ruheloses Herumlaufen
und vieles #hnliche. Die Analyse solcher Symptome nach Ent-
Stehungsweise und Konfliktausdruck, kurzum die Individualbedeu-
tung gibt uns durchaus das Recht, diese Ausdrucksweisen mit
den mythologischen gleich zu setzen.

Eine bekannte, sehr urspriingliche Empfindung und Darstel-
lung von Wonne ist das Schweben. Wir kennen es reichlich be-
legt aus den Traumanalysen, wie auch aus allgemein bekannten
religiosen und dichterischen Vorstellungen.

Die Lyrik ist iiberaus reich an solchen Bildern; Wolken und
Végel sind stindige und schéne Ausdrucksymbole sehnsiichtiger
GEdanken; sie haben jene Eigenschaft an sich, die dem Menschen
wonneempfindung sind. Ich erinnere mich beispielsweise an
uberaus hiibsche Wolkensymbolik in den Gedichten Lermontows
dus einer in einem psychoanalytischen Kreise gebotenen Studie
UE)er diesen Dichter. So verstehen wir auch die Ausstattung der
g0ttlichen Wesen, welche uns als Engel traditionell bekannt sind,
Mit Fligeln, und die reiche, liebevoll dekorative Ausarbeitung
dieser Attribute bei den Malern der Friihrenaissance.

. Einer Bedeutung in diesem Sinne unterlag folgender Traum'
€ines Patienten, der sich von Zeit zu Zeit wiederholt hatte: Aus!
der. Ferne schwillt etwas Kleines rasch an und stiirzt sich lawinen-
artig auf den Triumer. Im Moment wo er von der Lawine ein-
ge-hd]lt wird, beginnt ein seliges, unendliches Schweben darin.

Ir e_l‘kennen im Traum die Elemente einer gefdhrlich schwellen-
Siif]: l_lbidi'r.]t')sen Erregung (im allgemeinsten'Sinne), die sicf], statt:
il In hochste Angst zu steigern, in Seligkeit auflost. Die Ein-

'€ ergeben in erster Linie Erinnerungen an schone Bergtouren,
die das GenieBen hochster Freiheit bedeuteten, mit Wiinschen, sich

29



von den weiten, luftigen Abgriinden, oder von dem Flaum weicher
Nebelmeere in seligen Gefiihlen aufnehmen, sich hineinfallen zu
lassen. Die letzteren Vorstellungen stehen denen vom ewigen
Geborgensein, miitterlichen Charakters, auBerordentlich nahe.
Das hollische Pendant des seligen Schwebens finden wir wieder
in den Motiven ruhelosen Schwebens und Umhergetriebenwerdens
(in Dantes Inferno, im Irrlichtermotiv, im Ausdruck ,Hangen und
bangen in schwebender Pein“. Was unerledigt ist, nennen wir ,in
der Schwebe“ oder brauchen das Fremdwort ,pendent“ dafiir,
also ,hdangend“!).

Fiir die zwiespiltige Seelenverfassung ist es bezeichnend, dass
wir, uneinig mit der Triebrichtung, ruhelos getrieben werden. Wir
empfinden dies als zwanghafte Qual. Nach unserer Andeutung
iber den urspriinglichen Sinn der Hollenmotive, die ja als Hollen-
strafen bezeichnet werden, diirfen wir bereits erwarten, dass die
Strafen, welche die menschliche Phantasie zur Rache fiir die Ge-
setzesiibertretung erfunden hat, in erster Linie aus der symboli-
schen Darstellung und Aktivierung seelischer Qual hervorgehen,
und es wiirde nicht gar schwer fallen, dies historisch nachzu-
weisen: fir das Hidngen, Kreuzigen, Kopfen, Réadern, Pfihlen,
Kastrieren, Blenden, GeiBeln, Rosten, SpieBen bis zur einfachen
Freiheitsberaubung, dem Gefangenhalten, und zur BuBe.

Es sind nicht nur unsere Patienten, welche uns diese Motive
der Qual in den sinnvollsten und wunderbarsten Darstellungen
bieten; ebenso reiches Material liefern Mythen und Kulte.

Die als sexuelle Perversion gebrandmarkten sadistischen
Motive erhalten damit eine neue Beleuchtung, welche sie uns
verstindlicher macht: In erster Linie handelt es sich um Bilder
und Empfindungen eigener Seelenqual, in zweiter Linie um ihre
motorische Entladung. Nur in einer Spezialform sind sie pervers:
wenn sie in eigentiimlicher Gefithlsambivalenz lustvoll betatigt
und die vorherrschende TriebduBerung werden.

Es schadet nichts, wenn wir einmal die Darstellungen der
Qual rehabilitieren: Durch die altern Betrachtungsweisen wurden
wir verleitet, sie mit Widerwillen abzutun und die Nase dariiber
zu riimpfen, oder als psychiatrisch-klinische Sexualabnormitdt an-

1) C. G. Jung hat verschiedentlich iiber das Hangemotiv gesprochen.

30



zusehen. Damit sind wir ihnen nicht gerecht geworden, weder
ihrer Bedeutung in den alten Strafgebrduchen, noch in ihrer kulti-
Schen Erscheinung.

Denn es hatte einen tiefen Sinn, dass bei der Kulturentwick-
lung, die zahlreiche Einschrinkungen mit sich brachte, die Em-
Pfindungen, die die kulturelle Einschrinkung in der Psyche aus-
loste, die Qualbilder des Verzichts, in einer motorischen Entladung
an dem zu vollziehen, der die Schranke durchbrach. Auch wenn
Wir humanere Anschauungen erworben haben, werden wir diesem
Racheprinzip gerechter, wenn wir es aus seiner Entwicklung ver-
Stehen lernen. Dann ist es uns auch eher moglich, bei unsern
Reformen des Strafrechts die sinngemédBen modernen Ersatzaus-
wege zu entdecken.

Noch besseres Verstindnis konnen wir den religidsen An-
wendungen der Qualmotive entgegenbringen. In der Religion
Steckt sowohl Katharsis, also Entladung des Qualmotivs (Rache)
als vorbildliche rituelle Darstellung dessen, was im Denken ge-
Schieht oder geschehen soll, respektive sich vorbereitet.

Deutlich sehen wir dies zum Beispiel in den rituellen Opfer-
vorschriften des Alten Testaments (3. Buch Mose). Dort wird die
Rache, die Qual nicht am Siinder vollzogen, sondern dieser selbst
rdcht sich am Symbol, am Tiere. Eine kleine Geschichte, die ich
einem kiirzlich erschienen Feuilleton des ,Zeitgeist* entnehme?),
gibt den Sinn dieses Verhiltnisses recht hiibsch wieder.

Das Sohnlein eines Indianers ist am Sterben. Angstlich be-
Obachtet der Vater, wie ein Augurium, die sorglich gepflegten
Haustauben : Sie fliegen fort und der Kleine stirbt. [Im namen-
losen Schmerz findet der Vater einen Ausweg: mit der Axt zer-
Stort er den Taubenschlag, aus dem zwei hilflose junge Tdubchen
fallen. Vor den Augen des um die Brut gedngstigten zuriick-
kehrenden Taubenpaares zerquetscht er die Jungen mit roher

Hand. Nach dieser Entladung ist er erldst, kann sich ins Schick-
sal fiigen.

Wir erkennen in den Haustauben, ihrem Kult und ihrer Rolle

alte Totemtiere, also gottliche Wesen. Wenn ein sogenannter
T

4 )) Die Tauben. Erzihlung aus der Wildnis von Coelho Netto. Aus
ém Brasil-Portugiesischen von Martin Brusot.

31



~Kopfiager“ in der gleichen Lage zur Entladung der Qual und
Angst, in die sich die Liebe zum Sohne plotzlich verkehrt, einen
andern, dem verstorbenen dhnlichen Knaben toten wiirde, so wird
hier die Entspannung, einer gesitteteren Stufe entsprechend, an den
gottlichen Wesen vollzogen. Die Qual verlangt zu ihrer Erlosung
einen Ausweg. Was innerhalb des Géttlichen, Religiosen geschieht,
ist aber sowohl primitive Entladung in kultischer Einschrdnkung,
als auch projiziertes Denksymbol. Ins Gottliche projizieren wir
die eigenen Wiinsche und Tendenzen, besonders jene, welche wir
als treibende in uns wahrnehmen, ohne sie als unsere eigenen
anzuerkennen. Gott rdcht, was der Mensch selbst zu rédchen
aufgegeben hat. Aber der Mensch riacht sich auch an der Gott-
heit, und indem er dies tut, ist er bereits auf dem Wege hoher
Kultur: Er erlost sich, indem er die in die Gottheit (hier die
Tauben) projizierten Wiinsche totet, opfert. So findet er allméhlich
den einzigen Weg, der erlosend wirkt: Was uns geschieht, ist
qualvoll; erst wenn wir es nachtrdglich durch die eigene Tat
sanktionieren, sind wir erlost. Fiir jene Strebungen in uns, auf
die wir kulturell Verzicht leisten miissen, gibt es nur eine erlosende
Erledigung: Die Nachahmung dieses Wilden durch den aktiven
Verzicht, wobei die motorische Aktion sich allmahlich iiber den
Weg des religiosen Ritus in eine psychische Anstrengung und
Leistung des Denkens umwandelt.

Durch diese Aktivierung der unerldsten Qual wird das Opfer
ein Ersatz fiir die Aktivierung der Lust.

Die Psychologie des Individuums zeigt uns Schritt fiir Schritt,
dass in jeder Leistung, in jedem Fortschritt das Opferprinzip ent-
halten ist, sobald wir aus dem rein infantilen Lustprinzip heraus-
treten und uns an die Realitit anpassen.

Das verleiht nun den sadistischen Tendenzen in uns neue
Bedeutung und verschiedene kulturelle Bewertungen: Sie enthalten
eine Neigung zur Umwandlung. Die primitive Form ist das Qualen
anderer, die uns jetzt verwerflich erscheint; eine kulturell bedeut-
samere Anwendung ist das Strafen, in den religiosen und rituellen
Formen aber kommen wir erst zu einer hoheren Entwicklung
empor: zum aktiven Opfern.

Wir sind, gemaB der historischen Entwicklung des Dramas,
berechtigt, auch Schauspiel und Tragodie zu den religiosen Aktionen:

32



Zu zdhlen, im Dienste kultureller Tendenzen. Ihr Wert besteht,
dhnlich dem des religiosen Opferritus, an dem die Gldubigen
teilnehmen, in einer Handlung, an der wir uns mitdenkend zu
erldsen suchen. So wird uns der Sinn der Tragodie, zum Bei-
Spiel des Odipus, vergleichend - psychologisch verstandlich: Der
Verzicht auf eine regressive Tendenz wird dadurch geleistet, dass
Sie zwar ausgefiihrt wird, aber qualvoll ist und tragisch endet.
Sie muss untergehen (Motiv des Sonnenuntergangs in der Blen-
dung), muss sterben.

Unsere Analysen sind nun voller Qual- und Opferbilder. Sie
unterscheiden sich in einem wesentlichen Punkte, wobei sich das
Opfer von der bloBen Vorstellung der unerlosten Qual immer
durch eine Komponente von Aktivitdit und Handeln unterscheidet.

Und von all den Opfermotiven ist uns gerade eines geldufig:
das Motiv des Verzichtens auf alte, sehnsiichtig begehrte Ten-
denzen, in Form des aktiven Erhdhungs- und Hangemotivs.

Wenn wir gelernt haben in der antiken Zoologie, die vor-
Wiegend Mythologie ist, unsere psychischen Geschehnisse wieder
ZU erkennen, so verstehen wir auch die Geschichte vom Fuchs
und den hochhingenden Trauben; nur dass er den Verzicht nicht
anerkennt, sondern beschimpft; und dieser Fuchs gehort nicht zu
den Erlosten und Beireiten.

Wir lernen nun auch jene archaisch-religiosen Verirrungen
Verstehen, die uns aus der Nihe bekannt sind: Den historischen
Ord von Wildenspuch im Ziircher Weinland, wo ein Madchen
@lso direkt das Objekt der verbotenen Wiinsche statt eines alten
ymbolsvon phallischem oder tierischem Charakter) an einer Scheune
erhoht und gekreuzigt wurde, und jenes Ereignis pathologisch-
religioser Degeneration, das vor einigen Jahren im Kanton Aar-
gau Spielte, wo ein Kalb als Teufel (Personifizierung verbotener

®ndenzen) gemartert wurde. Ich kenne auch Fille von Kinder-
?‘Sshgndlung, welche einen solchen Ursprung haben, und wie-
‘el Tierqualere mag daher kommen!
iene TOIChen archaisch-regressiven Tendenzen sinc'l. aber. gerade
pro raumbilder gegeniiberzustellen, welche in vorwartsgerlchteter,
7w gramjn'atischer Form den intellektuellen Verzicht auf da.lsmUn-
eckmaﬁlge darstellen, in Bildern, die den schonsten religiosen

Gleichni )
Ichnissen nie nachstehen.

33



Auf zwei Vorldaufer des christlichen Passionsmotivs mdchte
ich nun kurz eingehen: Einmal auf das Motiv des geopferten
Konigs (,Le roi supplicié“ in S. Reinach: Cultes, Mythes, Religions;
vergleiche auch M. Robertson: Die Evangelienmythen, und M. Frazer:
The golden Bough). Durch eine Menge von Landern geht und
ging die Sitte, zu bestimmter Zeit die Schranken von Gesetz und
Moral aufzuheben, wovon die romischen Saturnalien und deren
chistlicher Abkdmmling, der Fasching, Beispiele sind. Vielerorts
waren diese Festlichkeiten, die sich uns bereits als Reste pri-
mitiver religios-kathartischer Riten dokumentieren, von uns bar-
barisch anmutenden Sitten begleitet, von denen wir bei uns harm-
lose und heitere Relikte und Analogien kennen (den Gebrauch
in England, dass einmal im Jahre die Diener die Herren spielen
diirfen ; ferner die rituelle Verbrennung eines aufgehdngten Simu-
lacrums, zum Beispiel des Boggs am Ziircher Sechselduten); ein
Sklave, also ein auf niederer Stufe stehender Mensch, oder ein
Verbrecher wurde zum Beispiel durchs Los als Konig erklirt,
oder hatte den Gott des goldenen Zeitalters (ohne Kultur-
schranken) darzustellen. Er hatte das Recht, von seiner kdnig-
lichen Macht Gebrauch oder Missbrauch zu machen und Exzesse
zu begehen. SchlieBlich hatte er sich aber selbst zu toten (in der
romischen Provinz am Altar des Saturnus). Wir haben zahlreiche
Kunde von dhnlichen Gebrduchen archaischer Religionsiibung und
von deren Uberresten, die ich nicht einzeln anfithren will, die
aber alle ein dhnliches Motiv enthalten: ein Menschenopfer unter
der Form, dass das Opfer, allmdhlich immer ein Verbrecher,
an dem betreffenden Feste ausgelassen sein durfte, mit konig-
lichen Insignien angetan und umgeben wurde, héufig einen Gott
darstellte, und am Schluss seiner Ehren entkleidet, oft gegeiBelt,
und dann getotet wurde: zum Beispiel gehdngt oder gekreuzigt.
(Sacaea in Babylon). Oder: die Rolle ist auf zwei Personen ver-
teilt: der eine Darsteller entgeht dem Schicksal und kommt zu
koniglichen Ehren, der andere wird geopfert (Esthermotiv).
Wihrend die Historiker sich bemiihen, diese Geschichten zu ver-
gleichen, und ihre Einzelheiten mit der biblischen Passionsgeschichte
in Einklang zu bringen, und namentlich das Datum, vorwiegend
die Friihjahrstag- und Nachtgleiche, mit Recht bedeutungsvoll
finden, begegnen wir durchaus den gleichen Motiven in den Traum-

34



Materialien: Ein Symbol, mit Sonnen- und KoOnigsqualitdt (my-
thologisch und antik gesprochen ein Gott) wird grausam ge-
Schunden und gequilt und stirbt oder wird getdtet, und auf-
gehdngt. Solche Bilder erscheinen im Laufe der Analyse dort,
WO eine wesentliche Umwandlung im Anzug ist. Aber auch das
andere Motiv ist da: das der Wiedergeburt, der wiederaufsteigenden
Onne, des neuen Konigs. Und wir werden lebhait an die ganz
tlementare Fassung des Libidoproblems erinnert, wie sie das
Otiv des ,Golden bough“ von Frazer enthilt: der priesterliche
liter des heiligen Baums totete den, der den Zweig abreiBen
Wollte. Wem das aber gelang, der hatte das Recht, den bis-
herigen Priester zu toten und selbst Priester zu sein.

Das genaue Studium all dieser Bilder, verglichen mit dem
lebendigen Material der psychoanalytischen Behandlung, ergibt eine
kUIturelle, moderne Formulierung: Die alte, riickwirtsgerichtete
gefihrliche Sehnsucht ist zu opfern; in neuer, wiedergeborner
Gestalt jst sie anzuwenden, und die Gefahr nicht zu scheuen.

Die Individualanalyse erleichtert uns die Deutung insofern,
als das Einfallsmaterial uns den deutlichen Hinweis gibt, was zu
opfern und was zu wagen sei. In diesem Zusammenhang wird
auch verstiandlich, dass das Symbol des Aufzugebenden inzestudser
arb“"g ist; was im Mysterium geschieht, enthilt ja bereits d?n
Crzicht auf das gleiche Tun in der realen Kultur, und enthilt
€inen Hinweis, dass das Gleiche nur in hoherer und sublimirter

Orm auszuiiben sei, namlich im Denken?).
~ Der zweite Vergleich gilt dem Mithraskult, einer Religion,
die in der Antike als Vorlduferin und Nebenbuhlerin des Christen-
Ims grofe Bedeutung besaB. Dort wurde, mit archaischen
ltualien, Mithras, ein Sonnengott, verehrt, dessen Geschichte,
Vie die des Heilands, die typischen Heldenmotive aufweist: wunder-
are Geburt, Weisheit, Uberwindung des Alten (Versuchung) und
S0 fort, Wirksam aber ist vor allem das Opfermotiv, das.z.ﬂs
f;\]tarbnd €ine dhnliche Verbreitung hatte wie heute das Kruzifix:
°r Gott opfert schmerzvoll sein animalisches Ebenbild, defn
TEL':’.‘E“Stier. also sich selber (wir diirfen gleichzeitig sagen: sein
'\-ls\dlf’i in dem Sinn des Sprachgebrauchs). Wer dem Opfer

") Ausfijhy

H - - - W d-
lungen “ung S liche Untersuchungen dariiber siene bei Jung, ,Wan

Ymbole der Libido“.

35



beiwohnt, glaubig ist, wird dadurch wiedergeboren, ist ein Un-
sterblicher.

Betrachten wir die religiosen und kultischen Vorkommnisse
als lebendige, treibende Gebilde im Dienst der kulturellen An-
passung und der Entwicklung des Denkens und der Einsicht (iiber
deren Endzwecke wage ich nichts zu sagen), so diirfen wir uns
wohl ein Urteil erlauben, in welcher Fassung eines urspriinglich
gleichlautenden Motivs der groBere kulturelle Wert zu suchen sei.
Zwar deckt sich die praktische Moral keineswegs mit der Diffe-
renzierung des Glaubens. Reinach legt Wert darauf, dass die mithra-
istische Moral des Julianus Apostata der christlichen durchaus eben-
biirtig gewesen sei; Gottfried Keller behandelt einen ahnlichen
Gedanken im ,Verlorenen Lachen“ (Ursula und Agathchen). Gleich-
wohl bedeutet das christliche Passionsmotiv inhaltlich einen Fort-
schritt iiber das des Mithras'), ebensosehr, wie der christliche
Abendmabhlskult die barbarischen Stieropfer iiberragt. Zwar ist
Mithras ein Mittler, dhnlich wie Christus, also eine Vermensch-
lichung des Symbols. Aber er bleibt uns trotzdem ferner, astro-
logischer, und erreicht bei weitem nicht die unmittelbar mensch-
liche Gestaltung, die uns ein volles Einfiilhlen erlaubt. Das
Wesentliche aber ist, dass der christliche Gottmensch sich selbst
opfert; in diesem Sinne reicht das Opfermotiv an Wert weit iiber
das des mithraistischen Stieropfers hinaus: Hier erst wird das Gott-
liche auch ganz menschlich, und der Gottmensch opfert sich
selbst und vollstindig. Diese Andeutungen iiber den psychologi-
schen Sinn des Opfermotivs veranlassen uns, einigen besondern
Zugen der Passionsgeschichte noch genauer nachzugehen. Das
reichhaltige Material vorchristlicher analoger Kultmotive mit ihren
bestindigen Verdichtungen, Entlehnungen und Verschmelzungen
berechtigt ganz besonders und stiitzt die Art, diese Probleme
psychoanalytisch in ihren fortwdhrend neuen Fassungen zu unter-
suchen.

Der Heiland ist ein niedriger Gott und verkorpert ein Motiv,
dem wir in der Mythologie, im Marchen und Traum iiberaus
héaufig begegnen. Aus dem Unscheinbaren, Niedrigen, Gemeinen,
Verachteten geht ein Held hervor. Alles Neue und Wertvolle steigt

) Vgl. auch die archaischen Einzelheiten in A. Dieterich, ,Eine Mi-
thrasliturgie®.

36



aus der Tiefe des Trieblebens herauf; damit es wertvoll werde,
bedarf es der Umwandlung, des Opfers, der Wiedergeburt. Die
Kulte, sofern sie als urspriinglich primitiv-kathartische Entladung
in Betracht kommen, beweisen diesen Gedanken durch ihre Ge-
schichte und durch ihre Riickfélle ins Primitive. Die Bedeutung
dieser Tatsache fiir unsere eigene Psychologie kann der am besten
beurteilen, dem sich diese Bilder in tdglich neuer Variation und
Gleichheit am Traummaterial der Analysanden offenbaren. Wir
verstehen, nicht bloss aus praktischen, sondern auch aus psycho-
logisch-historischen Griinden, warum so hiufig Verbrecher als
Opferobjekte dienten; und warum sich auf der andern Seite
wieder die Priester opfern oder kastrieren mussten, versteht sich
nur aus den urspriinglich intimsten Beziehungen der Gegensitze
von verbrecherisch und heilig. Im zitierten Motiv vom, goldenen
Zweig“ ist noch der der Verbrecher, dem der Raub nicht gelingt;
der, dem er gelingt, totet den Priester und tritt an dessen Stelle, ist
also ein Held geworden.

Vom Lustprinzip, das heit vom innern Entwicklungsprinzip
aus beginnt die Schuld und die Angst erst da, wo es sich der
Realanpassung gegeniiber nicht mehr durchsetzen kann. Auch bei
uns umleuchtet den Verbrecher noch haufiger als es einem oft
lieb wire die Heldengloriole. Der Priester ist aber bereits der
Reprisentant eines kulturellen Niveaus, wo nur noch Gott tun
darf, was der Mensch bereits aufgegeben hat. Und darum muss
in diesem Kulturstadium der Priester zugleich rein sein und zu-
gleich den Verzicht auf das Unreine oder Primitivere rituell dar-
Stellen. Diesen Gedanken enthdlt auch die christliche Passion.
Die Schuld der Menscheit, das heiBt dquivalent die GroBe ihrer
Kulturaufgabe, ist so enorm, dass nur ein Gott, der zugleich auch
Mensch ist, die Erlosung bringen kann. Im Gottmenschentum
Wwird etwas ganz Wesentliches seiner Verwirklichung nahe gebracht:
das ganze Problem wird wieder in den Menschen gelegt, es wird
Seine eigene Angelegenheit; in dieser Beziehung ist das Christen-
tum weiter gekommen, als der Mithraskult. Was wir in der Psy-
chc:)analyse: erstreben: ein Verstindnis fiir die mythologisch-sym-
bolische Ausdrucksweise der Tendenzen unseres Unbewussten
(darum die Traumanalyse), findet ein Analogon in der Entwick-
lung der religiosen Kulte. Freilich hat diese Entwicklung seit den

37



Evangelien noch weitere groBe Fortschritte gemacht. Die kraftigen
Chorile der Bach’schen Passionen zeigen, was an Verinnerlichung
und Symbolauflosung aus dem Evangelientext geworden ist.

Dem Motiv des unschuldig, aber wie ein Verbrecher geopfer-
ten Gottes, das auch im Selbtsopfer des Priesters enthalten ist,
kommt in der Psychoanalyse praktische Bedeutung zu. Solange
keine Schranken der Not oder Kultur oder fortschreitender Lebens-
aufgabe den Weg unserer priméren triebhaften Entfaltung storen,
sind wir unschuldig. Wir diirfen das Schuldgefiihl nicht in erster
Linie moralisch auffassen, wie es noch die Psychiatrie in der
ersten Halfte des neunzehnten Jahrhunderts tat und wie es
noch die allgemeine Auffassung tiberhaupt ist, sondern als ganz
primdre Reaktion auf ein Hemmnis der libidindsen Entfaltung,
eine psychische Stauung, viel allgemeiner und in der Neurosen-
pathologie viel elementarer, als es durch die Einschrdnkung mo-
derner Moralgebote geschieht. Wir sprechen von den unschuldigen
Kindern, die uns ja nicht an Moral iiberragen. Schuldig werden
wir mit zunehmender Schwierigkeit der Anpassung an das Leben,
sofern wir da in Riickstand geraten.

In der Analyse sehen wir an dieser Stelle die Schuldgefiihle
anschwellen und alte Erinnerungen von &dhnlichen Hemmnissen
neubeleben und iiberschwemmen.

Nehmen wir den einfachen, aber hdufigen Fall, jemand schei-
tere an einer der gewoOhnlichsten Klippen: von der Pubertiat an
zogere er, den neuen Aufgaben des Lebens gerecht zu werden;
von da an wird er schuldig. Seine Phantasien bezeichnen nun
das ganze bisherige kindliche Entwicklungsstadium als unschuldig,
die kommende Aufgabe als Begehen einer Schuld; oder das
Schuldgefiihl besetzt die gegenwadrtigen elementaren TriebdauBe-
rungen. An dieser Stelle ist ein Opfer des reinen Lustprinzips
notig: Wir miissen vorwirtsschreiten, und um zu leben, auf
Leben verzichten: gerade zum Beispiel die Kinder, die wir haben,
mahnen uns, dass wir mit unserm Fortschritt im Leben auch
unser Grab schaufeln und bereits unsere Erben geboren haben.

Die fortschreitende Einsicht macht uns schuldig, wenn wir
im Handeln nicht nachkommen. In ,Niels Lyhne* spricht Jacobsen
von einer Siinde, die nie vergeben werde, jene gegen den heiligen
Geist. Als solche bezeichnet er das Unvermdgen, seine neu-

38



gewonnen Einsichten und Anschauungen festzuhalten oder in die
Tat umzusetzen, weil sie zu hart sind, oder weil wir uns von
liebgewonnenen kindlichen Anschauungen und Sentimentalitdten
nicht zu trennen vermdogen.

Das Widerspiel des unschuldigen Opfers bildet in der Passion
das jiidische Volk, welches das Opfer verlangt; in den Analysen,
die ja nach dem bisher Angedeuteten einer Passion sehr dhnlich
sehen, ist uns diese dridngende Masse in allerhand Gestaltung
wohlbekannt. Im Widerstreit innerer Tendenzen drdngt eine zur
Durchsetzung der treibenden Kraft, die vom Standpunkt des Nicht-
wagens — oder des Nichtopfernwollens — schuldhaft ist.

Dieser ambivalente Charakter des Volks in der Passion zeigt
sich darin, dass es, gemaB historischer Entwicklung des kultischen
Gebrauchs, eigentlich die Opfernden darstellt. Diese Rolle des
jidischen Volks in der Passion erhellt aus einer kulturhistorischen
Tatsache wohl nur zu deutlich: sie ist ihm schlecht bekommen.
Die Christen scheinen den Juden die Rolle, welche sie in der
Passionsgeschichte als Opferende spielen, furchtbar iibel ge-
nommen zu haben. Den durch die , Juden“ dargestellten (nicht
unbedingt selbst realisierten) Zwang zu weitern kulturellen Ver-
zichten mussten sie im Lauf der Geschichte oft blutig biiBen; an
allem Ungliick waren ja immer die Juden schuld. Der Tugend-
hafte ist gewohnlich recht intolerant.

Die mythologischen Untersuchungen der Passionsgeschichte
betonen deren dramatischen Charakter, was unserer analystischen
Auffassung sehr entgegenkommt. Die Rolle, die das bose, zugleich
aber opfernde Volk spielt, die Tendenz, die es darzustellen hat,
leuchtet aus Otto Julius Bierbaum’s Samalio Pardulus hervor.
Das war ein Maler in der italienischen Renaissance, einsam auf
einer unheimlichen Burg hausend; er war ein Ketzer, behauptete,
Gott habe die Welt erschaffen, weil ihm die Einsamkeit unertrag-
lich geworden sei; durch die Erschaffung sei er aber selbst
Sterblich geworden (analytisch gesprochen: die Isolierung notigt
den Menschen, niamlich den Maler, seine Phantasien in Hand-
lungen umzusetzen, mit der Umwelt in Kontakt zu kommen. Alle
Handlung ist aber ein Opfer von Millionen unverbindlichen
Phantasiem('jglichkeiten und GroBenideen, und wo wir mit der
Wirklichkeit in Beziehung treten, anerkennen wir gleichzeitig unsere

39



éterblichkeit). Mit Entsetzen nennt der Chronist seine Bilder:
eines stellt den eigenen Schwester-Incest dar. Auf einem andern
aber malt er sich als Gekreuzigten mit der Dornenkrone; aber
statt der Ziige des gottlichen Erlosers malt er seine eigene tierische
Physiognomie, und in einer Weise, die dem Chronisten als blas-
phemisch erscheint, malt er auch seine EntbloBung. Wir werden
uns weniger entriisten; denn diese Darstellung ist zwar archai-
scher, aber fiir den Eingeweihten von monumentalem Eindruck :
das Animalische (wie bei Mithras) im speziellen Sinne, die re-
gressiv-inzestudse Tendenz, und allgemeiner die altertiimlichere und
primitivere Triebtendenz ist gequdlt und muss geopfert werden.
Indem er dem Gekreuzigten die eigenen hdsslichen Ziige leiht,
stempelt er auch das Opferproblem zum eigenen.

M. John Robertson (die Evangelienmythen) setzt das Motiv
vom Leiden am Olberg in Parallele zur Verklirung. Fiir den
Analytiker ist dies sehr annehmbar und einleuchtend, dank der
Umwandlung von Seligkeit in Qual durch den Widerstand vor
der Umwandlung. Die Verkldrungsszene ist mit Sonnenmytho-
logie reichlich untermalt; und wie die als Sonnen- und dadurch
Libidosymbol dokumentierte Krone hochste Kraft darstellt, die
Dornenkrone aber eine, wie frither schon angedeutet, mythen-
und kultgeschichtlich wohlfundamentierte Spottkrone oder Qualen-
krone des Opferkonigs ist, die auch antiken Mythenhelden (zum
Beispiel Herakles) nach Uberwindung einer Schwierigkeit zukommt,
also wird Seligkeit zur Qual im Angesicht eines schwer zu leisten-
den Fortschritts oder Opfers. Nicht umsonst sind diese typi-
schen Motive der Passion auch ,Geheimnisse“ des schmerzhaften
Rosenkranzes geworden. ,Geheimnis“, Mysterium ist ja immer
ein Symbol.

Der Verrat des Judas und die nachtliche Gefangennahme
bringt Robertson in Beziehung zur Sprache der Sonnenkulte,
deren Spuren oder lebendige Analogien wir in der Ausdrucks-
weise unseres Unbewussten immer wieder finden. Der gottliche
Held wurde dort den Héschern (den Figuren, welche unsern
eigenen psychologischen Widerstand darstellen) den finstern
Michten, sagen: ,Dies ist eure Stunde und die Macht der Finster-
nis“. Ahnhich stellen Mythos und Marchen den (nur als psycho-
logisches Symbol richtig zu verstehenden) Helden in Schwierig-

40



keit und Zweifel dar. Interessant sind jene Gebrduche, welche
in der Nacht vom Griindonnerstag auf Charfreitag ,den Ldrm
der jiidischen Rotte nachahmen“. Dieser Ritus erinnert uns all-
zusehr an alle jene Lirmgebrduche, um die dunklen Ddmonen
zu verjagen und der Sonne oder dem Sonnengott zum Siege
zu verhelfen (Sylvester, Fastnacht, Johannisglocken in Rom,
kulthistorische Bedeutung der Glocken im Allgemeinen und den
»Rétschen“ in den katholischen Kirchen in der Charwoche im
Speziellen).

Psychologisch ist also Judas eine Art Antichrist, der Held der
Verneinung, der zugrunde geht. In gar vielen Heldenmotiven (und
Trdumen) tritt uns dies Motiv entgegen: Der sonst unverletz-
liche Held ist irgendwo verwundbar, und durch eine uns nicht wohl
bewusste eigene verriterische Gegentendenz stellen wir unserm
eigenen guten Stern eine Falle. Judas ist denn auch der, der nie
erlost werden kann, das Gegenmotiv zum Helden, der sich
selbst erlost.

Auch Petrus ergibt sich als figiirliche Abspaltung im ganzen
Motive, als Personifizierung gewisser Tendenzen. Robertson gibt
duBerst interessante Analogien, speziell zu Janus bifrons und
Mithras, als Unterlagen zum mythologischen Petrus. Janus bifrons
ist der vorwirts und riickwirtsblickende Zeit- und Sonnengott.
Er ist, wie Mithras und Petrus, Tiiréffner und Schliisselinhaber.
Diese Rolle, psychologisch verstanden, kann aber auch den
Zweifel ausdriicken oder im Gefolge haben. Unser seelischer
Konflikt spaltet unsere Tendenzen in vorwirts- und riickwarts-
blickende Sehnsucht. Die Vermutung Robertsons, dass ,bifrons“
bei Janus ,zweifelnd“ bei Petrus wird, ist aus der analytischen
Erfahrung heraus durchaus zu unterstiitzen; Petrus ist also eine
Personifizierte Abspaltung des (Sonnen-) Helden zur Darstellung
des ambivalenten Zweifels.

Lange bevor ich mich um dieses Thema besonders kiimmerte,
gab mir ein Patient folgendes monumentales Traumbild:

Eine aufrechtstehende Gestalt, ihn und seine Wiinsche dar-
Stellend, ist flankiert von zwei kauernden Personen, Christus und
Petrus, und zwar ist die Anordnung so, dass die Gruppe, ein
Gleichnis seines seelischen Zustandes, das vollig archaische Bild
eines Phallus mit zwei Testikeln ergibt. Ich hoffe vom Ernst und

41



der Bildung meiner Leser, dass sie an diesem Beispiel nicht An-
stoB nehmen; denn die alten Kulte wussten, welche groBen Ge-
danken sie in das phallische Symbol kleideten. Die Einfélle zu
Christus und Petrus lauten: ich war getrostet und reingewaschen
im Gedanken, dass selbst Christus auch Angst vor seinem Werk
hatte wie ich, und dass Petrus ihn verleugnete. Der Patient stellt
also dar, dass er zwar den Wunsch hat, etwas zu erreichen, dass
er aber Angst vor den Konsequenzen und der Verpflichtung des
Lebens hat. Denn in den Testikeln liegt die zeugende Kralft,
gleichzeitig aber auch die Konsequenz derselben; diese Logik
ergibt sich schon aus der reinen Sexualiibersetzung des Bildes.

Wie nun Christus und Petrus in diesem Traum Abspaltungen
der psychischen Personlichkeit des Trdaumers selbst sind, so ist
Petrus in der Passion der mythologisch leicht verstdndliche Dar-
steller des Zweifels. Als Figur ist er eine Abspaltung des (Sonnen)-
Helden selbst, und hat als Symbol den Hahn, den die Sonne
vorauskiindenden Vogel. In den Alpsagen ist es darum so
wichtig, bis zum erlosenden Krdhen des Hahns, bis zum Tages-
anbruch, auszuharren. Dann ist man vom Alp befreit.

Wenn in der mythisch unterlegten Sprache des Traums eine
Verdnderung angezeigt wird, so hat sie hdufig eine der bekannten
Formen, denen das Gleichnis der Sonne, des Sonnenhelden oder
Gottes zugrunde liegt. Die Hauptfigur, der ein Sonnensuffix:
frisch angeziindetes Licht (Aladins Wunderlampe in ,Tausend und
einer Nacht“ und verschiedenen Marchen), rotes Haar, Fliigel,
Krone, Rad und dergleichen nicht fehlt, ist von einer Zahl Be-
gleiter umgeben, aktive Tendenzen verschiedenen Charakters,
personifizierte Attribute der Hauptfigur darstellend. Kaiser mit
Hofchargen, das Motiv der Engel oder der hilfreichen Heinzel-
ménnchen, alle diese mit der erwachenden Libido verbundenen
und sie unterstiitzenden Einzelstrebungen kommen in immer neuen
Variationen vor. So stellen sich die Apostel zum Heiland, und
der mpythische Petrus ist also selbst ein Held, Abspaltung des
Heilandes, erster der Apostel.

Der durch Petrus dargestellte Zweifel findet nochmals Wieder-
holungen: im schwankenden Pilatus, der zur Korrektur die ri-
tuelle Handwaschung vollzieht. Und zweitens in der Szene von
Barrabas. Im Brauch des freigelassenen Verbrechers einerseits,

42



des geopferten Saturnalienkonigs anderseits haben wir die beiden
Komponenten des Problems, das ich bereits angedeutet habe
(vergleiche die Geschichte der Esther). Das niedere Volk will
den Verbrecher freilassen; die kulturell hohere gegensitzliche
Notwendigkeit ist das Opfer des unschuldigen Gottes.

Die Figur Simons von Kyrene ist auch eine der Mythologie
entnommene Heldengestalt, die hier als Nebenfigur des gott-
lichen Helden, als seine Abspaltung, sein Attribut erscheint. Die
mythologischen und psychoanalitischen Parallelen ergeben fiir
das Kreuztragen nicht allein den gewohnlichen Sinn der Re-
signation, sondern die Notwendigkeit, gleich Herakles und Simson,
gleich der untergehenden Sonne, das uns Beklemmende, Belastende,
die Qual der riickwartsblickenden Sehnsucht, zur Stitte des Unter-
gangs zu bringen, zum Opfer.

Das mythische Kreuz enhilt eine so gewaltige Verdichtung
von symbolischer und historischer Bedeutung, dass ich mir nur
Andeutungen gestatten darf. Es ist ein uraltes, fast universelles
Lebens- und Triebsymbol, und in C. G. Jungs ,Wandlungen und
Symbole der Libido“ in seinen Bedeutungen, besonders als Opfer-
kreuz, untersucht worden. Ein Kapitel im zitierten Buche von
John M. Robertson weist uns auf eine Menge historisch-symbo-
lischer Beziehungen hin, vor allem auf die Bedeutung als Lebens-
baum, aber auch als astronomisches Bild. Das psychologische
Ergebnis ist das Opfer des tierischen Symbols (Lamm, Widder)
oder des Gottes, der die primitiven Triebtendenzen darzustellen
hat; die symbolischen Beziehungen ergeben vor allem die miitter-
lichen Attribute und Bedeutungen des Kreuzes (Kulte, wo der
Lebensbaum = Kreuz = heldenaufnehmende und heldengebirende
Mutter ist). Man vergleiche Ixion, der zur Strafe, die Himmels-
kénigin begehrt zu haben, auf ein feuriges Rad gebunden wird,
das im Hades ewig rollt (Hollenmotiv, Opfer oder ewig uner-
fillte, riickwartsgewendete Sehnsucht).

Danach haben wir im Kreuzestode des Heilandes das Opfer,
den Verzicht auf das Tierische und auf alle jene riickwarts ge-
richteten Tendenzen zu suchen, welche im Muttersymbole zur
Darstellung gelangen. Und wie uns das Ixionmotiv zeigt, ist der
Kreuzestod nur erlosend als aktiver, befreiender, titiger Verzicht.
Die Erbsiinde ist das im Inzestmotive und seiner Symbolik dar-

43



gestellte riickwarts gerichtete Prinzip. Und wenn die Strafe der
Erbsiinde die Arbeit ist, zeigt sich darin auch der Grund der
Erbsiinde: die Scheu vor intentioneller Leistung und Kulturarbeit.

So baut sich auf weiter und tiefer Basis, die bis zu den
Fruchtbarkeitszaubern hinuntersteigt, das christliche ErlGsungs-
mysterium auf; eine ganze Menschheit hat daran gearbeitet. Seine
Fortsetzung muss notwendig die sonnengleiche Auferstehung in
all ihrem Glanze sein, nachdem nochmals in besonderer Form
die sonnengleiche Nachtwanderung in die Hdlle dargestellt wird,
in der die gleichgesinnten Tendenzen, die Gerechten befreit
werden. Die Muttersymbolik der Erde, des Grabes (das noch
unberiihrt war!) und der Unterwelt will ich nur andeuten. Die
Auferstehung ist auch eine Wiedergeburt, der Tod das Versinken
in die Arme, den SchoB der Mutter.

Aus der psychoanalytischen Praxis sind uns jene Bilder, welche
die seelische Umwandlung als ein Wiedereingehen in die Mutter,
um aus ihr wiedergeboren zu werden, als Sterben der alten Ten-
denzen, um nach langeren unterirdischen Kdmpfen und Abenteuern
und unter Auffindung hilfreicher Krafte zur Wiedergeburt aufzu-
erstehen, wohl bekannt. Das Wiedergeborene symbolisiert die zu
neuer Anwendung nach einem Opfer bereite seelische Kraft. Der
Auferstandene ist ein geistiges Prinzip. Und um das ewige Bild
der wiedererstehenden Sonne ranken sich die immer wertvollern
Motive seelischer Umwandlung. In diesem Geiste erwachen uns
die Bilder vom wiedergefundenen Osiris und von der Szene am
Grabe des Auferstandenen zu neuer, innerer Bedeutung.

Und dieser Sinn der Wiedererneuerung des Lichtes spiegelt
in jenem florentinischen Charsamstagsbrauch wieder, wo das
rituelle Feuerschlagen an einem Stein vollzogen wird, der vom
heiligen Grabe stammen soll. Wenn es eine Wiedergeburt gibt,
so wird ihre Symbolik der der Geburt dhnlich sein (Hohle in
Bethlehem, Felsengeburt des Mithras).

Wir haben es bei der Auferstehungssymbolik mit einer neuen
Variation des Motivs der untergehenden und wiederaufstehenden
Sonne zu tun, wie in den Motiven von Petrus und Barrabas.
Diesmal aber in einer vollendeteren Form: nicht in der primitiven
des freigelassenen Barrabas, sondern jener, welche das Opfer,

4



die innere Umwandlung und die Auferstehung, das Leben in neuer
Form, die Vergeistigung darstellt.

Es wire verlockend, alle jene Erneuerungsritualien zu studieren,
welche vor allem die katholische Kirche in dieser Zeit der Helden-
opfer und Heldenwiedergeburt verwendet: Die Erneuerung des
Lichtes am Charsamstag, die Symbolik der Osterkerze, das Kerzen-
lIoschen bei der Mette, die Weihe des Taufwassers, die vorwiegend
in diese Zeit der Sonnenwiedergeburt fallende Einweihung neuer
Priester, die Verpflichtung zur Osterbeichte, die Entfernung des
Allerheiligsten am Charfreitag und dessen Uberfiihrung in eine
verborgene Kapelle: alles wire ganz besonderer Beachtung wert.

Wenn ich von Kreuzestod und Auferstehung spreche, so ist
auch des Abendmahls zu gedenken; eine Analyse des Abendmahl-
motives wdre ein Kapitel fiir sich. Nur auf den Zusammenhang
mochte ich aufmerksam machen: in den alten Totemriten wurde
das heilige Tier zu besondern Zeiten geopfert und dann zur Er-
langung seiner Kraft gegessen. Das ist eines der primitiven Vor-
bilder des hochstentwickelten Kults.

Wir aber versuchen, uns den schlummernden und symboli-
schen Gehalt des Mysteriums zu eigen und bewusst zu machen,
um den Weg der Menschheit und unsere eigenen Wege zu ver-
stehen. Denn wir diirfen uns weder mit einer bloB kontempla-
tiven Nachfolge Christi zufrieden geben, noch den Standpunkt des
bloBen Geniigens aufrecht erhalten, dass er es getan habe (das
»angstliche Vergniigen“). Wir haben die Vermenschlichung des
Problems ganz in uns selbst zu legen, und dann ist die Passion
fir uns nicht mehr bloB riithrend und mit einigen schwindsiichtigen
Ostergedanken verbunden. Sie ist unser blutig-ernstes Aktual-
problem, dessen Bedeutung in hundertfdltigem Echo aus den
Analysen unserer Patienten widerhallt. Wie viele blutige Heka-
tomben, wie viel Beklagen und Betrauern des Liebsten, das ster-
ben muss, um neu zu erstehen, wird uns da erzihlt.

Aber auch der asketische Standpunkt der Nachfolge Christi
ist offenbar fiir uns nicht der Weg. Wir wissen nicht, warum und
f)b gewaltige asketische Epochen nétig sind; offenbar haben sie
thren guten Sinn: uns ist notig, unsere individuelle und moderne
Entfaltung so zu gestalten, dass wir unsere innern Gesetze kennen

45



lernen und vom schiddlichen innern Zwiespalt bewahrt und
befreit werden.

Es gibt eine ganze Gruppe falscher Verehrer der Passion:
sie nehmen den Heiland zum Vorbild des Verzichts auf ihre Ent-
faltung. Sie sind auch gequailt gleich Tantalus und Ixion, aber
ohne Verdienste und ohne Erlosung; denn sie erfiillen ihr Gesetz
nicht, das sie nicht verzichten, sondern handeln und leben hieBe;
wir haben gesehen, dass leben und opfern untrennbar sind.

Diese falschen Verehrer diskreditieren natiirlich das Mysterium
und machen ihm Feinde. Ebensosehr ist es auch in seinen besten
Prinzipien und AuBerungen verkannt worden. Man spielte die
heitere Antike dagegen aus und machte aus ihr ein Paradies. Die
antike Kultgeschichte zeigt uns aber, dass sie kaum freundlicher,
heiterer war als das christliche Prinzip.

Wenn wir uns mit gescharftem Auge in der Literatur umsehen,
erstaunen wir iiber die Haufigkeit des bewusst und unbewusst
dargestellten Opfer- und Auferstehungsmotivs. Ich erlaube mir,
auf eine Novelle Jakob Schaffners hinzuweisen: ,Die Hiindin,
aus der Sammlung , Die goldene Fratze“ (Berlin, S. Fischer, 1912).
Die herbe, fast abstoBende Grausamkeit des Opfers, nach all den
Peripetien des Zweifels und falscher Befreiungsversuche, erfahrt
hier eine so klare und unerbittliche, aber fiir den, der in die
Tiefe des Verstandnisses einzudringen vermag, so erlosende Dar-
stellung, wie sie mir nur bekannt sind aus den groBen kiinstlerischen
Schopfungen, aus den ergreifenden religiosen und rituellen Dar-
stellungen und nicht zuletzt aus den TraumschOpfungen jener
Individualhelden, deren siegreichem Kampf wir in der stillen thera-
peutisch-analytischen Arbeit beiwohnen.

Was wollen wir uns im Angesicht dieses lebendigen Anschau-
ungsunterrichts aus der Menschheitsgeschichte und den Schick-
salen jener, die uns ihr Leiden anvertrauen, noch weiter anfechten
lassen von jener blassen Gelehrsamkeit, welche ,das mit der
Symbolik“ immer noch nicht haben und verstehen will und
das lebendige Leben wie Blinde und Taube an sich vorbeirau-
schen lasst.

KUSNACHT FRANZ RIKLIN

46



	Betrachtungen zur christlichen Passionsgeschichte

