
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1912-1913)

Rubrik: Schauspielabende

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schnitzler hat dieses dramatische Spiegelbild des heutigen Österreich
eine Komödie genannt. Ein die poetischen Werte weniger behutsam wägender
Künstler hätte es eine Tragödie genannt. Es sagt darin gegen den Schluss
eine Person, die sich in dem Wirrwar der Politik von allen den klarsten Blick
bewahrt hat — an Stelle des Dichters: „Wenn man immerfort das Richtige
täte, oder vielmehr wenn man nur einmal in der Früh, so ohne sichs
weiter zu überlegen, anfing' das Richtige zu tun und so in einemfort den
ganzen Tag lang das Richtige, so säße man sicher noch vorm Nachtmahl
im Kriminal." Das ist auch der Sinn des Stückes. Ein Urmotiv der
Tragödie. Aber freilich, was im Zusammenprall ewiger, großer Konflikte eine
Tragödie ergeben würde, das wirkt in der Jämmerlichkeit der Politik und
den Niederungen der politischen Kämpfe leicht tragikomisch — oder gar
nur komisch. In diesem Sinne nennt sich das ernste, nachdenkliche Stück
mit mehr Recht eine Komödie als manch eines, in dem greifbarere Komik
herrscht als hier.

Der österreichische Zensor hat ein gutes Werk getan, als er die
Aufführung verbot. Und wir wollen es dem braven Manne danken, dass er für
das Stück alles getan, was er an seinem Orte dafür tun konnte. Denn
Schnitzlers Komödie vom Professor Bernhardi gehört in die breiteste
Öffentlichkeit.

JONAS FRÄNKEL

an

SCHAUSPIELABENDE
Zum erstenmal hat eine der frühern dramatischen Dichtungen Maurice

Maeterlincks — vor der Monna Vanna mit ihrer lauten Theatralik
neben wahrer Beseeltheit—die Zürcherbühne beschritten: das Trauerspiel
Aglavaine und Selysette, im selben Jahr 1896 erschienen wie das tiefe
Kontemplationenbuch Le Trésor des Humbles, in dem das wundersam feine
Kapitel vom Schweigen steht. N'est-ce pas le silence qui détermine et qui fixe
la saveur de l'amour S'il était privé du silence, l'amour n'aurait ni goût
ni parfums éternels les âmes se pèsent dans le silence, comme l'or
et l'argent se pèsent dans l'eau pure Dès que les lèvres dorment, les
âmes se réveillent et se mettent à l'œuvre; car le silence est l'élément plein
de surprises, de dangers et de bonheur, dans lequel les âmes se possèdent

librement.
An solche Sätze denkt man, wenn man das Drama hört, das sich da

zwischen drei Menschen abspielt. Neben allem Gesprochenen gibt es
Ungesprochenes, das in seinem Schweigen so unendlich beredt ist, und in
dem das Tiefste jubelt und zittert und Letztes reif wird, reif zur Seligkeit,
reif zum Tode.

Zwei Frauen, die einen Mann lieben; und der Mann liebt beide; und
die Frauen lieben sich gegenseitig auch. Und doch kann und darf das nicht
so bleiben. Die kleine, scheinbar spielerische, ewig heitere, kindliche
Selysette, von der Meieander das Gefühl hat, bei allem Glück ihres nun
vierjährigen Zusammenseins seien sie sich doch wohl nicht nahe genug gekommen,

als verstecke sie ihre Seele vor ihm: gerade sie ist's, die in die
Notwendigkeit, ihr einstiges Glück jetzt teilen zu müssen, sich nicht finden
kann. Oh, sie weiß ja, dass Aglavaine die bei weitem reichere Schönheit

571



ist, dass ihr Verstand alles überglänzt, dass schweres Leid sie gereift und
weise gemacht hat; sie liebt ja auch diese wunderschöne Frau voll naiver
Bewunderung: und doch leidet sie unsäglich unter dem wie selbstverständlichen

Bund zwischen Aglavaine und Meieander, und so wächst allmählich
der Entschluss in ihr empor, aus dem Leben sich abzuscheiden. Dann, so
rechnet sie in ihrer Einfalt, wird auch das Glück Meleanders und Aglavaines
erst ein vollkommenes werden; denn schließlich steht sie doch immer noch
als ein störendes Element dazwischen, bei aller Liebe, die beide ihr
entgegenbringen.

Wundersam ergreifend, wie sich Selysette aus dem Leben wegschleicht:
wie sie noch von der alten kranken Großmutter, deren Liebling sie ist,
möglichst zärtlich Abschied nimmt — zweimal, weil das erste Scheiden ihr
nicht herzlich genug vorkam und sie doch bei der Großmutter in bestem
Andenken bleiben möchte —; wie sie dann leise den Todesfall tut von dem
geheimnisvollen mürben Turm herab, nachdem sie mit ihrem Schwesterlein
noch von dem gesprochen, was morgen sein wird. Und nun stehen
Meieander und Aglavaine in Tränen aufgelöst am Lager der Sterbenden. Sie
ahnen nur zu wohl, wie alles gekommen ist. Aber Aglavaine möchte doch
volle Gewissheit haben. „Du musst ganz einfach sagen, dass du sterben
wolltest, damit wir glücklich würden." Das erbittet sich Aglavaine von
Selysette. Und sie begründet es damit: „Du hältst in diesem Augenblick
zwischen deinen kleinen Lippen den tiefen Frieden unseres ganzen Lebens...
ich meine einen Frieden, der so traurig ist und so tief, Selysette." Die
kleine Selysette versteht das nicht. Sie will ja mit ihrem Tod den beiden
den Weg zu vollem Glück bereiten ; aber dieses innere Seligkeitsgefühl, ein
Opfer gebracht zu haben, das will sie nicht beflecken damit, dass sie diese
ihre Tat eingesteht. Und dann würde sie ja gerade mit diesem Geständnis
den beiden ein so schweres Herzeleid bereiten, und am Ende würde ihr
Opfer den entgegengesetzten Erfolg haben. So bleibt sie dabei und stirbt
dabei: „ich beugte mich vor und fiel."

Die Gute: sie denkt nicht daran, dass Meieander und Aglavaine diese
Darstellung des Geschehnisses niemals glauben werden; dass ein blutiges
Fragezeichen zwischen ihnen aufgerichtet wird. Dagegen wäre die reine
Wahrheit für sie bei aller tiefen Trauer, die sie geweckt hätte beim
Gedanken an das, was Selysette innerlich durchlitten hat, bis sie zu ihrem
Entschluss gelangt war — diese reine Wahrheit wäre ein kostbarer Talisman

für sie geworden: nicht als Spender eines sinnlichen Liebesglückes,
denn dieses hat der Tod Selysettes verschlungen—, aber als Spender eben
jenes tiefen Friedens, der aus der reinigenden Trauer um das teure Opfer
erwächst. Wie es nach dem Tode Klein Eyolfs für Allmers und Rita sich
enthüllt, mit dem Aufwärtsblicken zu den Gipfeln, zu den Sternen, zu der
großen Stille

Die Schauspielbühne im Pfauentheater suchte nach Kräften, dem leisen
Gang dieses Dramas, das alle laute, große Gebärde meidet, weil sein Letztes,
Tiefstes, Menschlichstes vom Schweigen umlagert ist, durch möglichste
Einfachheit des Szenischen und stilvolle Rede gerecht zu werden. Im „Schatz
der Armen" heißt es: „Ich weiß nicht, warum ein Theater ohne Bewegung
nicht möglich sein sollte Man kann sogar behaupten, dass die Dichtung
sich der Schönheit und höheren Wahrheit in dem Maße nähert, als sie die
Worte ausscheidet, welche die Handlung ausdrücken, um sie durch solche

572



zu ersetzen, die zwar keinen sogenannten Seelenzustand ausdrücken, wohl
aber gewisse unfassliche und unaufhörliche Bewegungen der Seele nach
ihrer Wahrheit und Schönheit."

ZÜRICH H. TROG

DER ITALIENISCHE IRREDENTISMUS

Das Gespenst, das diesen Namen trägt, stört nicht sejten den Schlaf
des biederen Schweizers, und da es noch häufiger dem Österreicher
erscheint, so lohnt sich die Mühe, zu lesen, was ein solcher — er nennt sich
Spectator Italus und sein Schriftchen ist vor wenigen Wochen im Verlag
Tyrolia zu Innsbruck erschienen — darüber zu berichten weiß.

Wie kaum in einem Lande decken sich in Italien die Begriffe Staat
und Nationalität; von den fast 35 Millionen Einwohnern sind nur, meist in
Sprachinseln zerstreut, 300 000 Nichtitaliener, die sich überdies fast alle als
Italiener fühlen. Diese Einheit in Sprache und Schrifttum, die beide mit
schwerwiegenden geschichtlichen Erinnerungen gesättigt sind, ist ein wohi-
gedüngter Boden, auf dem wohl ein starker Staat gedeihen kann. Dazu
kommt, dass die italienische Geschichte für den Italiener nicht mit dem
Jahrtausend beginnt, wo Italien mehr ein geographischer als ein politischer
Begriff war; er rechnet die altrömische Geschichte zur Vaterlandskunde
und ist erstaunt, wenn jemand darüber eine andere Meinung äußert.

Da es nun trotz Risorgimento, wie der Italiener das Entstehen seines
Staates im letzten halben Jahrhundert nennt, noch italienische Gebiete in
Österreich, der Schweiz und Frankreich gibt, da Malta England gehört und
San Marino und Monaco eigene Staaten, Überbleibsel der alten Zerissen-
heit bilden, muss vielen das nationale Werk unvollendet erscheinen. Und
da sich der italienische Geschichtsunterricht lebhaft mit den Zuständen
unter der Fremdherrschaft befasst, wird absichtlich und unabsichtlich das
Vorurteil weitergepflanzt, die Italiener, die heute noch andern Staatsverbänden

angehören, würden geknechtet, ihre Sprache und kulturelle Eigenart

unterdrückt.
Eigentümlich ist nun, dass der Irredentismus sich bloß gegen Österreich

und die Schweiz richtet, wo von einer sprachlichen und kulturellen
Unterdrückung der italienischen Nationalität nicht die Rede sein kann, nicht
gegen Frankreich, das seinen Italienern in Nizza, Corsika und Tunis gar
keine Rechnung trägt. Nun ist ja Österreich der Verbündete Italiens und
wird es wohl noch lange bleiben; denn Italien hat wohl Tripolis
hauptsächlich als ein Sprungbrett nach dem heiß ersehnten Tunis erobert und
muss sich sagen, dass nur sein festes Zusammenhalten mit dem Dreibund
ihm Tunis verschaffen kann. Es müssen also geschichtliche Gründe sein:
der alte Hass gegen das Österreich Metternichs besonders, die
Verehrung Napoleons I. und III. nicht weniger, der beiden größten Förderer
der Freiheit Italiens, die für eins mit Frankreich erachtet werden. Und dann
glaubt man auch, gegen Österreich in absehbarer Zeit zu einem Ziele
kommen zu können, was Frankreich und namentlich England gegenüber
vollkommen ausgeschlossen erscheint.

573


	Schauspielabende

