
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Newman catholique

Autor: Goumaz, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NEWMAN CATHOLIQUE
Les apostasies de marque ont toujours provoqué un intérêt

passionné. Le protestantisme en particulier, épris de liberté, a

éprouvé un vif sentiment de curiosité pour la pensée intime des
hommes de valeur qui, l'ayant quitté, se sont courbés sous le joug
du système catholique. Dans cette atmosphère nouvelle comment
ont-ils respiré? N'ont-ils point eu de regrets? Le vieux levain
n'a-t-il pas subsisté dans quelque repli caché de leur conscience?
Dans le nouveau catholique ne demeure-t-il rien de l'ancien
protestant? Tout autant de questions dont la solution n'est pas aisée,

parce que l'être intérieur, si rebelle d'ordinaire à l'investigation,
l'est peut-être doublement quand il s'agit de conversion. Une
pudeur naturelle réprime les effusions et les aveux. Qui pourra se
flatter de lire ces secrets? Le converti lui-même sait-il exactement

à quoi s'en tenir sur son propre état? A-t-il toujours le

courage de s'analyser?
Le livre que M. Paul Thureau-Dangin, de l'Académie

française, a consacré il y a quelques mois à Newman catholique1),
répond à quelques-unes de ces questions et lève un coin du voile
qui recouvrait l'état d'âme du plus illustre transfuge religieux du

siège dernier. 11 fait suite au grand ouvrage du même auteur sur
La Renaissance catholique en Angleterre au XIXe siècle. Le
savant académicien se plaignait dans cette œuvre monumentale que
la vie intérieure de Newman nous fût beaucoup mieux connue
avant qu'après sa conversion. L'homme, dont l'exemple et l'activité

ont incité tant d'esprits à accepter le romanisme, avait été
étudié dans son œuvre extérieure et dans son âme d'anglican.
Son âme catholique était restée presque fermée jusqu'au jour où
M. Wilfrid Ward, fils d'un ancien disciple de Newman à Oxford,
plus tard son adversaire, William G. Ward, publia des notes
intimes, des lettres et même un journal, qui furent autant de

documents révélateurs. „Grâce à cette publication, dit justement M.

Thureau-Dangin, nous pouvons considérer Newman non plus
seulement du dehors, mais, pour ainsi parler, du dedans".

Paul Thureau-Dangin. Newman catholique, d'après des documents
nouveaux. Paris. Plon-Nourrit et Cie. 1912.

393



On sait que le nouveau converti eut à soutenir une lutte
prolongée contre l'Eglise ou plutôt certains représentants de

l'Eglise à laquelle, en octobre 1845, il s'était rattaché. Pendant

cinq ou six ans, ce fut la paix, ce qu'on a appelé la lune de

miel de la vie catholique de Newman; mais vers 1851 commence
une disgrâce de trente ans, où l'éminent Oratorien que, semble-

t-il, sa valeur aurait dû faire apprécier avec enthousiasme, se vit
en butte aux attaques les plus sournoises et connut le plus
injuste abandon.

Comment Newman accepte-t-il ces souffrances? L'épreuve
ne sera-t-elle pas fatale à sa foi dans l'institution à laquelle il

avait adhéré? Impressionnable à l'excès, il se plaint, avec une
amertume qu'il ne parvient pas à cacher, dans les lettres intimes
et les notes personnelles maintenant exhumées. Newman est bien

trop véritablement homme pour ne pas exhaler sa douleur de

se voir méconnu. Mais, et c'est ici que la chose devient intéressante

pour nous, „s'il fut souvent un plaignant, il ne fut jamais
un révolté, et quand il se plaignait, il était mû surtout par son
amour de l'Eglise et son désir de la servir." (p. 17).

L'origine du désaccord? 11 faut la chercher dans sa manière
de concevoir dès le début la lutte contre l'incrédulité, qu'à ses

yeux la science propage dans les universités et par les universités

dans le monde. Il voudrait réagir à la fois contre le scepticisme

des savants et le trouble que leurs négations apportent
aux intelligences des étudiants. Mais comment résister au flot
montant de l'irréligion? Deux méthodes se présentaient:
soustraire les „croyants" et spécialement les jeunes esprits à

l'influence universitaire, point de vue ordinaire des représentants du

catholicisme; ou bien associer, au contraire, le plus complètement

possible, les esprits des théologiens au mouvement scientifique,

les initier aux idées modernes, leur en montrer la valeur
et la portée, se servir de la science même des adversaires pour
mieux se faire écouter et comprendre, former dans ce but, parmi

les défenseurs du catholicisme, une élite de chercheurs et de

savants. Cette seconde solution, c'est celle que Newman proposera

et défendra jusqu'à la fin. Chacun de ses efforts pour la

faire triompher souleva une opposition nouvelle. C'était le

conflit.

494



Ce conflit, les conditions de travail que Newman réclamait

pour les chercheurs, devaient encore l'aggraver. 11 demandait pour
eux la liberté, à l'instar des écoles théologiques des premiers
siècles et du moyen-âge, à qui Rome laissait une large initiative,
et dans les débats desquels elle n'intervenait que si la dispute
prenait un caractère aigu ou dangereux. La disparition de ces
écoles sonna le glas de la liberté. Quand il n'y eut plus
d'intermédiaire entre le penseur isolé et l'autorité suprême, l'autorité fit
taire le penseur. Newman le regrette dans l'intérêt même de la

dogmatique traditionnelle; il lui semble qu'elle doit l'emporter
d'autant mieux sur le libéralisme sceptique que les théologiens
jouissent de plus d'indépendance.

Les dirigeants catholiques virent dans cette conception
apologétique une nouveauté périlleuse. Ils y distinguèrent un besoin
d'indocilité et une complaisance coupable pour les idées du jour.
Pas de rapports pour le catholique avec les représentants de la
science et de la critique! Restons enfermés dans la vieille forteresse

et verrouillons toutes les portes! Tel était le mot d'ordre,
à Rome, à cette époque, en face des révoltes menaçantes. La

congrégation de la Propagande, chargée de régir, outre les pays
de mission, les catholiques anglais, ne comprenait rien aux
nécessités intellectuelles des pays d'Outre-Manche, et les chefs du
catholicisme anglais, les W. G. Ward, les Manning, les Talbot,
loin d'éclairer la Propagande, s'élevaient de toutes leurs forces
contre les procédés, à leur sens dangereux, que Newman préconisait.

Lui-même, dédaigneux des attaques et des malentendus et
doué d'une nature passive et trop timide — ou trop fière —
laissait passer les accusations sans répondre. L'heure allait sonner

où il expierait ses hardiesses et son silence-
La première déception de Newman se rattacha à la fondation

de l'Université catholique d'Irlande, vers 1850. Appelé par
le pape à diriger l'établissement, il accepta avec d'autant plus
d'empressement que le but à atteindre, mettre la jeunesse en état
de résister par les forces de l'esprit et de la pensée aux négations

du mouvement intellectuel, correspondait exactement à ses
désirs. Mais dès le début, les difficultés s'accumulèrent, et peu à
Peu, ce fut l'échec sur toute la ligne. Les familles n'envoyaient
Pas leurs enfants; beaucoup préféraient les grades d'une univer-

495



sité officielle à ceux d'une école confessionnelle; les Anglais, en
vertu de leurs préventions nationales, ne se souciaient pas de

confier à l'Irlande l'éducation de leurs fils; et, surtout, l'archevêque

de qui dépendait Newman rêvait d'un séminaire entièrement

entre les mains des prêtres, sans perspectives sur le

dehors, de façon à faire échec à „l'éducation mixte" des universités.
Newman réprouvait ce système couvent. Il voulait qu'on

ouvrît toutes grandes non seulement les fenêtres mais les portes,
et qu'on laissât entrer comme professeurs même des laïques. Un

instant, il eut l'espoir de l'emporter. 11 était question de le faire

évêque; il aurait gagné à cette situation de pouvoir traiter d'égal
à égal avec les prélats irlandais et de faire triompher ses vues.
Vaine espérance. Son archevêque, Mgr. Cullen, fit échouer sa
candidature. Si Newman n'eût eu l'occasion de réaliser jusqu'à un
certain point son programme, grâce aux leçons où il pouvait
exprimer sa conception de l'éducation de la jeunesse en face de

l'incrédulité, si surtout la ferme assurance que Dieu l'appelait à

cette œuvre ne l'avait soutenu, il aurait jeté le manche après la

cognée. Il patienta. Il patienta six ans, se heurtant toujours aux
mêmes obstacles. Finalement la situation est telle qu'il doit
résigner ses fonctions (1857).

C'est ici que son état d'âme est intéressant à observer. 11

garde sa foi catholique, mais il ne croit plus au succès; il attend

davantage la croix que le triomphe. Ses lettres, dès lors, expriment
le chagrin et le découragement. Il ne peut s'empêcher de

comparer sa situation présente avec son prestige d'autrefois comme
anglican. Il se tient pour oublié et fini.

Un second mécompte mit le comble à son amertume. Le

cardinal Wiseman, le même qui lui avait fait espérer la charge

d'évêque, mais qui s'en tint à des promesses, lui demanda au

nom des évêques d'Angleterre de publier une nouvelle version

anglaise des Ecritures (1857). Ici encore, Newman saisit l'offre

avec enthousiasme. 11 espère aborder quelques-unes des difficultés

de la critique et répondre aux négations en faveur. Au bout

d'un an, l'appui de Wiseman fait absolument défaut au traducteur,

financièrement et moralement. Newman est obligé de

suspendre son travail, de garder à sa charge les dépenses faites et

de constater une fois de plus que les autorités religieuses

496



se servent de son nom pour montrer au public intellectuel
qu' „elles peuvent faire figure dans le monde des scholars", mais
qu'en réalité on ne se soucie pas de son concours, ni de l'œuvre
qu'on paraît lui confier. II se fait à lui-même l'effet, écrit-il dans
son journal intime, „de quelque bête sauvage extraordinaire que
le docteur Wiseman montre en spectacle aux étrangers, comme
un chasseur présente sa capture", (p. 54).

Condamné désormais à la retraite dans son couvent d'Egba-
ston, Newman n'en demeure pas moins préoccupé par la grosse
question qui le travaille depuis qu'il est catholique : répondre à

la science par la science, et à la critique par l'examen courageux

des problèmes. Il s'intéresse au Rambler, une grande revue
catholique dont les principaux rédacteurs, Simpson et Acton, le

réjouissent par leur compréhension des exigences modernes, tout
en l'effrayant par leurs hardiesses à l'endroit de la routine et de

l'étroitesse. Les évêques avaient pris parti contre la publication.
Newman s'afflige de ce qu'on risque d'écarter de l'Eglise des

hommes supérieurs, qu'il tient pour de réels savants et, malgré
leurs excès de langage, pour de sincères catholiques. 11 engage
néanmoins Simpson et Acton à la déférence et à la soumission.

Il leur donne lui-même l'exemple de la docilité en
prenant, puis en abandonnant, sur la demande de son évêque la
direction de la revue. Il ne renie pour cela rien de ses principes

ni de ses opinions. Mais il s'est convaincu que toute chose
réellement utile se réalise nécessairement au moment voulu par
Dieu. Il tient pour meilleur d'attendre que de devenir, par
impatience, hérétique ou schismatique. La résistance aux supérieurs
constitués lui paraît coupable. L'ordre des supérieurs est sacré,
et, si l'Eglise le demandait, il supprimerait „jusqu'à ses propres
convictions" (p. 67), sacrifice impossible tant qu'on a affaire à

quelque institution humaine, mais facile dès que l'on considère
la divinité de l'Eglise.

L'attitude de Newman était de nature à mécontenter les
impatients. Elle mécontenta davantage encore le parti des dirigeants,
à qui il fallait plus que la soumission: l'acceptation des méthodes

éprouvées et l'absence de toute discussion. Un fait rendit
Newman particulièrement suspect. Il avait osé, dans un article
du Rambler, mettre en doute l'infaillibilité des évêques, non pas

497



dans leur ensemble, mais en tant qu'individus, après le concile
de Nicée, quand la plupart trempèrent dans l'arianisme. Dénonciation

à Rome. Offre d'explications par Newman, qui écrit dans

ce sens au cardinal Wiseman, alors auprès du pape. Wiseman
„oublie" l'affaire, comme jadis il avait „oublié" la nomination
d'évêque et la traduction de la Bible. Les autorités romaines, ne

voyant venir aucune justification, en conçurent une sourde
irritation contre Newman. Manning, Ward, Talbot l'aggravèrent
encore en répandant le bruit que Newman était opposé au pouvoir
temporel du pape. On raconta qu'il avait même souscrit pour
Garibaldi

Tant de haines et d'accusations firent tomber Newman dans

une profonde dépression morale. 11 a dépassé la soixantaine; il

croit un moment sa carrière terminée, ses rêves anéantis, son
influence brisée, sa personne mise à l'écart.

Il vaut la peine de noter un peu en détail ses impressions
dans ces années de tristesse. Son journal intime nous les révèle

tout au long. „Cet homme, d'ordinaire fermé aux curiosités d'au-

trui, on le pénètre jusqu'au plus intime de son être ; on le saisit

sur le vif de ses blessures, avec sa sensibilité aiguë qui ne

le défend pas toujours de quelque amertume; mais aussi avec

sa candeur, sa sincérité, la générosité et l'élévation de ses vues;
sa pensée toujours tendue vers Dieu, alors même qu'il ne peut
se retenir de se plaindre des hommes" (p. 82). Il craint, à

mesure que les années passent, d'avoir „moins de dévotion sensible

et de vie intérieure". Il admire de plus en plus les saints qui

sont restés saints en vieillissant. „Mon âme, dit-il, est à demi-

morte; lorsque j'étais jeune, j'étais hardi, car j'étais ignorant;
maintenant j'ai perdu ma hardiesse, j'ai peur devant le sacrifice.

Par surcroit je n'ai pas un ami à Rome, et, en Angleterre, j'ai
travaillé pour être mal compris, diffamé, méprisé. J'ai travaillé

en Irlande en ayant une porte toujours fermée devant moi. Les

catholiques m'ont considéré comme un agité, un homme à

lubies, et un être à blâmer d'une manière ou de l'autre. Et voici

qu'au moment même où j'étais dédaigné de ceux pour lesquels

je travaillais, les protestants se sont rapprochés de moi. Ils ont

compris ces travaux et ces livres que les catholiques ne
comprenaient pas. Et c'est ainsi que je suis certainement exposé à

498



faire attention à la louange protestante, si non à la rechercher...
Je suis précisément tenté de regarder en arrière (p. 92). Oh!
non pas cela, Seigneur, pas cela, avec votre grâce! Il me
semble que j'ai perdu ces années où j'ai été catholique1). Ce

que j'ai écrit comme protestant a eu une portée, une force, une
signification, un succès bien plus grands que mes œuvres catholiques,

et cela me trouble beaucoup (p. 94). Depuis que je suis
catholique, il me semble que je n'ai eu personnellement que des

échecs" (p. 96.)
Ce qu'on lui demandait, c'était des conversions et encore des

conversions, surtout de grands personnages, tandis que pour lui
l'essentiel „c'était d'édifier, dans le sens de construire, les
catholiques" ; il voulait essayer de leur donner des idées plus justes,
élargir et affiner leurs esprits, en un mot faire leur éducation
(p. 99). ,,Aurais-je enfoui mon talent sous terre?" (p. 103).

Tant de sujets de tristesse lui font faire un retour vers le

passé; il renoue avec quelques-uns de ses vieux amis anglicans
les relations interrompues par sa conversion. Regretterait-il donc
sa première Eglise et serait-il mûr pour la défection? A l'époque,
protestants et catholiques se le figurèrent. Un journal alla jusqu'à
annoncer sa rupture avec Rome.

Il tint à répondre. Et la réponse fut catégorique, décisive:
„Ma foi dans l'Eglise catholique n'a pas été ébranlée un instant.
Je tiens le protestantisme pour la plus triste des religions. La
pensée des Trente-neuf articles me fait frissonner. Retourner à

l'Eglise d'Angleterre! Non! Je serais fou à lier (pour user d'un
terme modéré), si dans ma vieillesse je quittais la terre où coulent

le lait et le miel, pour la cité de confusion et la maison
d'esclavage J'ai toujours été dans la paix et la satisfaction
les plus complètes depuis que je suis devenu catholique. J'ai
rencontré peu de sympathie chez les autorités ecclésiastiques, mais
il y a une profondeur et une puissance dans la religion catholique,

une plénitude de satisfaction dans son Credo, sa théologie,
ses rites, ses sacrements, sa discipline, et malgré tout une liberté
et un soutien, devant lesquels le fait d'avoir été négligé et
méconnu par quelques personnes, si haut placées qu'elles soient,

C'est nous qui soulignons.

499



n'est plus rien que de la poussière quand on le pèse dans la
balance" (p. 110). A travers les épreuves et les cris de douleur,
son âme garde la joie, la confiance, la paix. S'il n'espère plus
rien pour sa personne, il espère pour ses idées et ses principes
après lui.

Contre toute attente, le succès était à la porte, prodigieux:
un revirement inouï, qui lui vaut d'être salué comme le champion

du catholicisme et qui lui rend confiance et courage. La

publication de son Apologia pro vita sua (1864) fut la cause de

ce miracle. Dans la joie de son succès, et pour répondre à l'idée
de toute sa vie, il se propose de fonder à Oxford une mission
de l'Oratoire pour offrir un centre de vie religieuse aux étudiants

catholiques et pour conquérir les esprits des intellectuels à la foi.
Il avait compté sans les „extrémistes", qui jamais ne

désarmèrent: Ward et Manning. Manning entraîne Wiseman, qui
entraîne la Propagande et les évêques. Newman est obligé de
céder une fois de plus. Quelque absurde qu'il lui paraisse de maintenir

les jeunes gens catholiques en dehors du mouvement des

idées et de l'influence des universités, il n'essaie pas de lutter; il

dédaigne même de se rendre à Rome pour gagner le pape à sa

cause. 11 se dit qu'un jour viendra (il vint en effet sous
Léon XIII) où la fréquentation des universités ne sera plus
interdite aux catholiques. Mais s'il s'arrête devant l'obstacle,
maintenant c'est sans découragement. Il a confiance malgré tout.

Une défense du culte de la Vierge contre Pusey lui vaut un

nouveau succès auprès des catholiques. Des négociations sont

encore une fois entreprises pour la création d'une mission catholique

à Oxford. La Propagande semble prêter les mains à ce

projet. Manning et Ward réussissent néanmoins à le faire échouer,
et même à rendre suspecte à Rome l'orthodoxie des doctrines

professées par Newman. Mais Newman, qui d'ordinaire refusait
de se défendre contre les attaques, se décide à agir en voyant
sa loyauté envers le Saint-Siège mise en doute. 11 envoie auprès
du pape deux de ses compagnons de l'Oratoire porter et solliciter

les explications nécessaires. Accueil empressé, assurances

d'estime, même de la part du préfet de la Propagande. On
apprend avec la dernière surprise que lors de l'affaire du Rambler,
Wiseman n'a jamais communiqué au Saint-Siège les offres

500



spontanées de justification de Newman. Ses émissaires peuvent
rentrer en Angleterre avec l'assurance que tout nuage est
maintenant dissipé auprès de la cour papale. Si des ennemis
demeurent, ce ne sont point des Italiens, c'est encore moins le

pape, ce sont les Anglais Talbot, Manning et autres intrigants.
Mais si son orthodoxie et sa loyauté sont reconnues, Newman

n'en reste pas moins empêché d'entreprendre son œuvre
d'Oxford. Obéissant toujours, il se courbe sans hésitation, quoique

non sans chagrin.
II lui vient des compensations. Le calme de sa retraite au

couvent lui permet de travailler dans la paix à son grand
ouvrage sur le principe de la croyance religieuse: Essay in aid of
a Grammar of Assent. Il publie des vers qui obtiennent un
immense succès. Il reçoit même de Rome, sans l'accepter d'ailleurs,
l'invitation à participer, comme théologien, à la préparation du

concile qui va s'ouvrir.
Entre temps, s'attendrissant au souvenir de sa vie d'anglican,

il va retrouver ses paroissiens d'autrefois à Littlemore, et il évoque

ce passé avec tant de bonheur qu'il se pose à lui-même la

question: ,,Regretterais-je l'Eglise où s'est écoulée la première
partie de ma vie? Aimes-tu ou n'aimes-tu pas le temps où tu
as été un membre actif de l'Eglise d'Angleterre? Et bien! non,
répond-il (p. 186): ce n'est pas l'Eglise d'Angleterre que j'aime,
— mais c'est l'assemblage concret des individus dont je me
souviens si bien, — le temps et le lieu, — les scènes, les circonstances,

— mes propres pensées, mes sentiments et mes actes...
L'Eglise d'Angleterre en elle-même n'a pas de place dans mes
tendres souvenirs" (p. 187).

Non, ni ces souvenirs du passé, ni les travaux intellectuels,
ni les distractions musicales, auxquelles dans sa vieillesse il est
revenu avec un véritable amour, rien de cela n'occupe la première
place dans son être intérieur. Cette place il l'a donnée à la
contemplation de l'invisible, à l'amour pour ce qui est à ses yeux
la manifestation de Dieu, l'Eglise catholique. Les prières déposées
dans son journal intime sont typiques. „Seigneur, ne permettez
jamais que j'oublie un seul instant que vous avez établi sur la
terre un royaume qui est le vôtre, que l'Eglise est votre œuvre...
lue, si l'Eglise parle, c'est vous qui parlez! Ne permettez

501



pas que la faiblesse de vos représentants me conduise à oublier
que c'est vous qui parlez et qui agissez par eux" (p. 192). 11

demande d'être préservé d'une pensée trop personnelle (p. 195):

„J'ai besoin que mon esprit se conforme à l'Esprit-Saint qui a

été l'esprit des Saints-Pères et de l'Eglise."
Chose à remarquer, pourtant, dans la page la plus mystique

de tout le journal, dans une prière où il réclame la ferveur, la

notion de l'Eglise est absente, la préoccupation de Dieu seul

demeure: „Rien ne serait un trouble ou une difficulté pour moi,
si j'avais seulement la ferveur de l'âme. Seigneur, en demandant
la ferveur, c'est vous-même que je demande, vous seul, ô mon
Dieu." Langage de la piété, où s'exprime à l'exclusion de tout
autre, le seul besoin de la créature de trouver le Créateur. Etait-
il nécessaire à Newman d'être catholique pour atteindre ces sommets

de l'adoration et de la foi? Les protestants répondront.
Est-ce encore un reste de scrupule anglican qui subsiste

dans l'âme de Newman, quand, à propos de la notion de

l'infaillibilité papale (nous sommes à l'époque où la question venait
de se poser), il s'élève d'instinct contre les exagérations de ceux

qui, en ce temps de fermentation des esprits, étendaient l'infaillibilité

presque à toutes les paroles du pape et confondaient, ou

peu s'en faut, infaillibilité et impeccabilité. Sur le principe même,
il est longtemps hésitant. 11 voudrait voir ajourner la définition.
Il aimerait qu'en tout cas on procédât lentement, qu'on s'avisât
de tous les dangers possibles. La nouvelle de la proclamation
du nouveau dogme le trouble. 11 craint que les solutions extrêmes

n'aient prévalu. D'avance, il se soumet, cela va sans dire,

mais il n'est rassuré qu'une fois les termes du décret connus,
et de fait, ils rétrécissent singulièrement, en pratique tout au

moins, l'idée d'infaillibilité, si même ils ne la rendent tout à fait

illusoire. Cette fois, rallié complètement, Newman exhorte des

révoltés comme Döllinger et le P. Hyacinthe à ne pas se mettre

„en opposition avec la voix universelle."
Ramener les récalcitrants ne suffit pas à son besoin d'action.

Il voudrait consacrer à son Eglise d'élection plus de travail
extérieur. Il souffre du silence que les circonstances lui ont imposé
et il déplore de n'avoir publié depuis quinze ans que trois ou

quatre volumes, alors qu'il était si fécond autrefois. Il attend

502



l'occasion, prêt à la saisir. Elle lui fut donnée par l'attaque de

Gladstone, en 1874, contre le „Vaticanisme". Newman, dans un
pamphlet dont le retentissement fut immense et qu'il publia sous
forme d'une Lettre au duc de Norfolk, démontrait à Gladstone,
qui l'avait contesté, qu'on peut être bon Anglais et bon catholique.

11 réfute en même temps les exagérés, dont les théories
extrêmes en matière d'infaillibilité papale ont donné lieu au
débat, puis déclare une fois de plus (et c'est cela surtout qui nous
intéresse) que jamais, depuis sa conversion, il n'a eu de doutes
sur la divinité de l'Eglise catholique. „S'il a, dit-il, plus souffert
comme catholique que comme anglican, jamais un seul instant
il n'a désiré revenir en arrière; jamais il n'a cessé de remercier
Dieu de l'avoir rendu capable de faire le grand changement;
jamais Dieu ne l'a laissé non plus dans aucune sorte de trouble
religieux" (p. 221). Cette Lettre valut à l'écrivain de nouvelles
sympathies, et si parfois, dans son journal, il laisse percer encore
son désappointement d'avoir été méconnu, il se réjouit aussi de

ce que les amis lui viennent de plus en plus nombreux. Les
protestants l'accablent de prévenances. Gladstone, son adversaire
d'hier, prononce publiquement son éloge. Son ancien collège
d'Oxford lui décerne le titre de „fellow" honoraire. Seuls les

catholiques s'abstiennent encore quand, moins d'un an après son
élévation au Saint-Siège, le nouveau pape Léon XIII, sollicité
en particulier par le duc de Norfolk, nomme Newman cardinal.
C'était la réparation éclatante, complète. L'Angleterre protestante
et catholique ressentit tout entière l'honneur iait à son enfant.
L'ovation se prolongea des mois. Newman éprouve la meilleure
joie qu'il ait jamais ressentie, et, toujours fidèle à ses préoccupations

antérieures, veut user de son crédit augmenté pour faire
triompher sa méthode d'apologétique: combattre l'incrédulité par
des arguments capables de convaincre le monde intellectuel; étudier

à fond et avec la liberté nécessaire les problèmes critiques;
agir sur la jeunesse universitaire; ouvrir aux catholiques les portes

des universités et former les esprits religieux au mouvement
scientifique pour faire servir la science elle-même au triomphe
de la religion. Newman ne vit pas la réalisation complète de son
rêve. Léon XIII attendait la mort de Manning pour permettre
aux jeunes gens l'accès des universités et le contact avec le

503



mouvement moderne. Mais il suffisait à Newman d'entrevoir la
victoire de ses idées. Son âme espérait, en même temps que,
plus que jamais, elle s'attachait au catholicisme. A l'âge de

86 ans, quatre ans avant sa mort, Newman écrivait à un
protestant: „Je ne clorai pas cette correspondance sans témoigner
de mon entier amour pour l'Eglise catholique et de mon adhésion

à ses enseignements, (p. 243).

* **

Nous n'ajouterons pas grand'chose à cette longue analyse
du livre de M. Thureau-Dangin. Les révélations que l'auteur,
après M. Ward, nous apporte sur les sentiments intimes de

l'illustre converti sont assez concluantes par elles-mêmes, les
déclarations du journal intime assez explicites, catégoriques et
sincères pour qu'il ne nous reste pas un doute sur la réalité des

convictions catholiques de Newman. 11 aime l'Eglise de tout son
cœur, il est soumis au pape de toute la puissance de son être.
C'est incontestable.

f
Une réflexion pourtant s'impose. Ne dirait-on pas qu'au

milieu de ses élans, Newman a peur de lui-même, peur d'une
faiblesse qui le ramènerait en arrière Qu'on se rappelle la

prière: „Non pas cela, Seigneur, pas cela!" C'est donc que, tout
au fond de son âme, quelque chose du passé s'agite. Et ce
mouvement qui le fait trembler malgré lui est assez fort pour qu'il
se sente obligé de demander à Dieu avec toute l'ardeur dont il
est capable, d'écarter la tentation.

11 y a lutte dans ce cœur à la fois fidèle et inquiet. Il triomphera

du combat, mais il est significatif que le combat ne lui
ait pas été épargné.

Puis, au risque de peiner les catholiques qui pourraient me
lire, j'ajoute que ce qui me paraît encore le meilleur dans Newman

catholique, c'est le protestant. Nous avons déjà signalé à

ce propos la prière sur la ferveur. Il n'est question là ni du

pape ni de la Sainte Vierge, ni des saints. L'homme va droit à

Dieu, sans intermédiaire. C'est le cri de l'esprit au Père des

Esprits. Disciple de Calvin, nous souscrivons à cette prière. Nous
ne connaîtrions de Newman que cette page que nous croirions
qu'il est un des nôtres.

504



Les protestants, nous dit-on, après avoir devancé les catholiques

dans la compréhension de ses idées, se sont réjouis de ses
succès tout autant que ses propres coreligionnaires. Ils l'ont
fêté et admiré et aimé. Soit! Il y avait à cela qu'ils étaient
Anglaisât que les Anglais, à moins qu'ils ne s'appellent Manning,
Talbot, J. G. Ward, applaudissent, aux succès d'un Anglais. Mais
à côté (osé-je dire au-dessus?) de cette confraternité de compatriotes,

ne serait-il pas permis de distinguer une communauté
d'aspirations religieuses et une unité de vues qui proviennent de

ce que les protestants anglais retrouvaient dans le catholique
l'anglican

Et puis, comment n'auraient-ils pas communié d'esprit, cette

fois, et non pas seulement de cœur, avec celui qui mieux peut-
être qu'aucun des leurs a su montrer la nécessité, acceptée
aujourd'hui comme un dogme par les protestants éclairés, d'unir la

science et la foi? Pas d'éducation en serre chaude! La liberté
des études et la liberté des recherches! La passsion de savoir
associée à la passion de croire! Wissen und glauben, à notre
sens une forme, et non la moindre, de wissen und lebenl Newman

l'avait compris. Et les adeptes du protestantisme non seulement

en Angleterre mais dans le monde entier retrouvent dans

ce point de vue une de leurs plus généreuses conceptions.
NYON LOUIS GOUMAZ

DD

CHRONIQUE PARISIENNE
LE SALON D'AUTOMNE

Je n'ai pu y passer que deux heures à peine, la veille du jour où il
fermait ses portes. D'une si brève visite, on ne saurait tirer des conclusions

critiques. Mais ces quelques notes suffiront, je l'espère, à rafraîchir
la mémoire de ceux qui ont vu ce Salon et à donner aux autres de
sommaires indications.

Les objets exposés dans les salles du Grand Palais se pouvaient
répartir en trois groupes principaux: décoration et ameublement, peinture et
sculpture contemporaines, collection „rétrospective" de portraits du dix-
neuvième siècle.

De ce dernier groupe, il n'y a pas grand chose à dire: les quelques
toiles de haute valeur qui s'y trouvaient sont archi-connues; en outre,
l'absence de certaines œuvres capitales et leur remplacement par des œuvres
moyennes ou médiocres enlevaient à l'ensemble l'intérêt qui se fût attaché

505


	Newman catholique

