Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Die Konzilien von Konstanz und von Basel
Autor: Walser, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750598

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE KONZILIEN VON KONSTANZ
UND VON BASEL

ZWEI ETAPPEN IN DER GESCHICHTE DER
KIRCHENREFORM UND DES HUMANISMUS

Wenn wir die breite HeerstralBe der Weltgeschichte verfolgen,
auf der die Volker, stets nach den selben Sternen wandelnd,
ihren Geschicken entgegenziehen, so bedeuten die Konzilien von
Konstanz und von Basel zwei scharfe Krimmungen des Weges,
die auf die Passhohe der deutschen Reformation vorbereiten.

Es sind zwei entscheidende Angriffe auf den mittelalterlichen
Gottesstaat; den dritten und endgiiltigen sollte Martin Luther
fuhren.

Wie wenn ein jiher Windstol die Nebelhiillen zerreiBlt, dem
Wanderer die hinter ihm liegenden Téler und die ferne leuchten-
den Gipfel entschleiert, so bieten die zwei Kirchenversammlungen
einen klaren Einblick in das religiose Fithlen und Wollen ihrer
Zeit. Sie lassen in dem vielverworrenen Aderwerk des mittel-
alterlichen Glaubens und Wissens hauptsdchlich zwei méchtige,
ungestim pulsende Arterien erkennen. Die eine, das Reform-
bediirfnis der Kirche, ist durch die Anarchie des Papsttums und
die neu entstandenen nationalen Anspriiche der Volker hoch ge-
schwellt; in ihr rollen die Forderungen nach groBerer staatlicher
und kirchlicher Unabhdngigkeit gegeniiber dem mittelalterlichen
Gottesstaat der romischen Kirche. Die andere ist die neue
Geistesbewegung des Humanismus, die durch Wiedererweckung
des Altertums eine neue, die moderne Kkritische Wissenschaft
schaffen sollte.

Die Bedeutung der zwei Konzilien fiir diese beiden Stromun-
gen, den Reformgedanken und den Humanismus, soll uns heute
beschiftigen: wie sie ohne sich zu beriithren nebeneinander durch
das fiinfzehnte Jahrhundert herziehen, um sich endlich, wenigstens
teilweise, in der deutschen Reformation zu vereinigen.

l.
Zwei Menschenalter, nachdem der letzte kriegerische Romer-
zug eines deutschen Kaisers, Ludwigs des Bayern, mehr an der
eigenen Ohnmacht des Kaisers. als an der Gewalt des Papstes

424



zerschellt war, sah sich die romische Kirche ihrerseits genotigt,
bei dem deutschen Konige Sigismund Rettung aus dem unentwirr-
baren Knduel ihrer innern Kdmpfe zu suchen.

Zu den beiden Pépsten, die seit dem Schisma von 1378 in
Rom und Avignon residierten, war 1409 aus einem Unionskonzil
in Pisa, das Kardindle beider Oboedienzen abhielten, ein dritter
Pontifex Alexander V. hinzugetreten, der nach wenigen Monaten
starb und durch den beriichtigten Johann XXIII. ersetzt wurde.
So war denn, um das mittelalterliche Bild zu gebrauchen, der
unteilbare Rock des Herrn unter drei Pratendenten zertrennt
worden: in Frankreich Benedikt XIIL., in Italien Gregor XIi. und
Johannes XXIIIL., die sich zum groBen Argernis der Christenheit
gegenseitig verfluchten und mit den Waffen in der Faust be-
kdampiten.

Der Hader der drei Pédpste pflanzte sich auf ihre Anhdnger
bis in die einzelnen Didzesen und Stddte fort, und es ergab sich
ein Chaos von Piriinden und andern Streitigkeiten, denen Konig
Sigismund und Papst Johannes durch gemeinsame Berufung eines
Generalkonzils ein Ende zu machen beschlossen. Johannes hofite
dadurch, vor seinen beiden pépstlichen Mitkonkurrenten zum allei-
nigen Pontifex gewdhlt zu werden.

Das Konzil, auf den 1. Oktober 1414 nach Konstanz einbe-
rufen, sollte nacheinander drei Aufgaben behandeln: die Kirchen-
einheit, die Ketzerunterdriickung und endlich das groBe und bitter
notwendige Geschidft der Kirchenreform an Haupt und Gliedern.

Welches waren die Resultate dieser dreifachen Tatigkeit?

Als sich im Herbst 1414 Johannes XXIII. aus dem iippigen
Bologna nach der kleinen Konzilstadt am Bodensee auf den Weg
begab, war es ihm und den ihn begleitenden Herren Kurialen
recht unbehaglich zu Mute. Ein friihzeitiger Winter machte die
Reise beschwerlich, ja, auf der Hohe des Arlbergs stiirzte die
papstliche Sédnfte um und der heilige Vater fiel in den Schnee,
wobei er den unchristlichen Ausspruch tat: Jaceo hic in nomine
diaboli — Hier lieg ich in Teufels Namen. Noch mehr aber als
die grimmigen Kuppen der Tiroler Alpen schreckte ihn die Aus-
sicht, in der deutschen Reichsstadt vollig dem deutschen Konig
und der deutschen Nation ausgeliefert zu sein, und so soll er beim

425



Anblick des Bodensees den andern Ausspruch getan haben: Sic
capiuntur vulpes — So fangt man Fiichse.

Die Ereignisse der nachsten Monate rechtfertigten diese Be-
furchtungen vollauf. Denn die Synode erledigte ihr erstes Ge-
schaft, die Kircheneinheit, dadurch, dass sie Johann XXIII. ab-
setzte und einkerkerte, Gregor XII. zur Abdankung brachte und
Benedikt XIII. wenigstens in contumaciam gleichfalls der Tiara
beraubte.

Zwel Momente waren es dabei besonders, deren Eintreten
Papst Johannes nicht voraus berechnet hatte und die ihm das
Pontifikat kosteten, trotzdem er sich daran mit Hdanden und FiiBen
klammerte: das erwachte Nationalgefiihl der nichtitalienischen
Volker und die Erkldrung der Superioritit des Konzils iiber
den Papst.

" Johannes zadhlte darauf, dass die numerische Uberlegenheit
seiner Italiener und die zahlreichen hohen Prilaten ihm jederzeit
die Oberhand in der Synode sichern wiirden: statt dessen teilte
man die ganze Versammlung in die vier Nationen der Deutschen,
Franzosen, Italiener und Englander, von denen jede iiber eine
Stimme verfiigte.

Innerhalb der Nationen aber galten keine hierarchischen
Unterschiede, das Votum des Kardinals war so viel wie dasjenige
eines einfachen Magisters. Damit war die Oberherrschaft der
Italiener und des hohen Klerus gebrochen. Gegen das Dekret
der Superioritit des Konzils iiber den Papst sich aufzulehnen,
kraft dessen die Synode als Richter iber die drei Papstpraten-
denten auftrat, fehlte Johannes der eigene moralische Halt, und
zudem konnte er nicht wohl gegen eine Theorie protestieren,
durch deren Verkiindigung sein Vorgédnger Alexander V. in Pisa
und damit auch er selbst die Tiara erhalten hatten.

Die kriftige separatistische Tendenz der Nationen deutete
iibrigens nicht bloB darauf hin, dass die mittelalterliche Universal-
monarchie der Kirche im Zerfall war, sondern zeigte zugleich
auch das Ende der Macht des deutsch-rOmischen Kaisers. Dieser
konnte fortan bloB noch mit seiner Hausmacht rechnen. Die
beiden groBen Lichter des Mittelalters, Sonne und Mond, das
heit Papst und Kaiser, waren im Erblassen. —

426



Die zweite Aufgabe des Konzils betraf die Ketzerausrottung ;
ihre Folge war der Heldentod des Johannes Hus und Hieronymus
von Prag.

Die Synode, die dem Papste das Kirchenregiment aus den
Hianden gewunden hatte, fithrte es an seiner statt und in seinem
Sinne durchaus nach dem Prinzip der Autoritit durch: vor der
Meinung der Gesamtkirche ist eine subjektive Meinung ketzerisch,
jeder Versuch, durch die Schriit die Richtigkeit einer solchen sub-
jektiven Meinung zu beweisen, ist unstatthaft und unniitz. Darum
soll Hus seine Thesen einfach abschwoéren, ein Disput dariber
oder ein Beweis aus der Schrift werden nicht zugelassen.

Damit steckte das Konzil vollig im Mittelalter., Hus dagegen
war durch die Verleugnung des Auforititsprinzips und durch die
Verfechtung des Schriftprinzips ein unmittelbarer Vorldufer der
deutschen Reformation. Er vertrat damit zugleich in Glaubens-
sachen zwei QGrundsitze, die der Humanismus als Grundideen
in der Wissenschaft verfocht.

Johannes Hus verkiindete wortgetren die Lehre Wiclifs und
damit eine Reihe von Sétzen, deren Anwendung nicht nur die
Hierarchie der katholischen Kirche vollig umgestaltet, sondern
auch tiefe staatliche Umwdilzungen mit sich gebracht hitte. Seine
augustinische Pradestinationslehre, die Auflésung der absolutistisch
ausgebildeten katholischen Hierarchie in fast unabhéngige christ-
liche Gemeinden, die evangelische Armut und Keuschheit der
Priester, der schwerwiegende Satz, dass das Volk befugt sei, einen
ungerechten geistlichen oder weltlichen Herren seiner Giiter zu
berauben, werden durch tiefe, ehrliche Empdrung des Christen
und des patriotischen Bohmen zu groBer Heftigkeit gesteigert.
Der Papst und sein Hof, die Hus dogmatisch verwarf, — denn
Christus ist ihm das wahre Haupt der Kirche, nicht Petrus oder
dessen Vikar, — forderten durch ihre schmdhliche Korruption die
scharfste Kritik heraus und besonders durch die unermiidliche
Geldgier, womit sie alle Ldander der Erde und darunter die nobi-
lissima natio Bohemorum schamlos aussogen.

So ging Hus fiir seine Uberzeugung furchtlos in den Tod,
und ein Jahr spiter folgte ihm im Martyrium sein getreuer Jinger
Hieronymus von Prag, dessen Schicksal um so ergreifender ist,
als er nicht nur fiir kirchliche Doktrinen, sondern vor allem aus

427



Treue fiir das Andenken seines Meisters den Scheiterhaufen be-
stieg. Ein Humanist, der pdpstliche Sekretdr Poggio Bracciolini,
hat Hieronymus’ Heldenmut ein Zeugnis ausgestellt, in seinem
beriihmten Briefe an Leonardus Aretinus, aus dem wir uns nicht
versagen konnen, die SchiuBsdtze anzufithren:

»Mit froher Stirn und heiterer Miene schritt Hieronymus zur
Hinrichtung, furchtios vor Feuer, Marter und Tod. Keiner der
Stoiker hat jemals mit so starkem, gefestigtem Mute den Tod
erduldet, wie er ihn herbeizuwiinschen schien. Da er auf dem
Richtplatz anlangte, zog er selbst seine Kleider aus, dann warf er
sich auf die Kniee und betete gegen den Pfahl gewendet, an den
er nun nackend, mit feuchten Seilen und einer Kette gefesselt
wurde. Dann schichtete man dicke Holzklotze und Stroh da-
zwischen um ihn auf bis zur Brusthdohe. Als die Flammen em-
porloderten, fing er an, einen Hymnus zu singen, den Feuer und
Rauch bald erstickten. Dies aber war das groBte Wahrzeichen
seines gefestigten Mutes: da der Scherge den HolzstoB hinter
seinem Riicken in Brand stecken wollte, damit er es nicht sehe,
rief Hieronymus: ,Komm her und ziinde unter meinen Augen das
Feuer an, denn hatte ich es gefiirchtet, so wire ich nie in diese
Stadt gekommen, die ich fliehen konnte." Auf diese Weise ward
der, seinen Glauben ausgenommen, vortreffliche Mann hingerichtet.”

Wenn die Konstanzer Vater vermeinten, durch diese zwei
Opfer ihre Aufgabe, die Ketzerei auszurotten, erledigt zu haben,
so tduschten sie sich bitter: die beiden nationalen Martyrer erst
gaben der Husitischen Bewegung in BOhmen furchtbare, blutige
Zugkratft.

Es verblieb noch das drifte und schwierigste Traktandum:
die Kirchenreform, worauf man durch die Wahl eines neuen
Papstes dem Werke die Krone aufsetzen konnte. Der Kampf um
die Kirchenreform ist zugleich das lehrreichste und das unerquick-
lichste Kapitel des ganzen Konzils. Lehrreich dadurch, dass wir
sehen, wo hinaus die Reformbestrebungen liefen, unerquicklich
durch das elende Markten um Privatinteressen, die schlieBlich das
ganze Reformwerk vollig zum Scheitern brachten.

Nicht weniger als drei Reformkommissionen wurden nachein-
ander eingesetzt, deren Arbeiten aber blof sehr liickenhaft erhalten

428



sind. Ihre allgemeine Tendenz tritt am kraftigsten .in einer leiden-
schaftlichen Denkschrift zu- Tage, durch. welche die deutsche
Nation im Sommer 1417 die Notwendigkeit der Pridzedenz der
Kirchenreform vor der Papstwahl dartun wollte:

»Wiahrend zwolf Jahrhunderten verwalteten die Pépste,“ so
besagt die Eingabe, ,die Kirche heilig und geistlich, in den letzten
hundertfinfzig Jahren dagegen taten manche Pontifices das gerade
(Gegenteil: schwelgten ohne Zucht und Sitte, verkauften alles
Heilige um Geld, erfanden téglich neue Mittel, die Selbstdndigkeit
der Kirchen, Kloster und Benefizien zu vernichten und alles Geld
aus den Taschen der Gldubigen in ihre unersittlichen Kassen
einzufordern.“

Papst und Kurie sollen also einen besseren Lebenswandel
fihren, sie sollen den Nationen groBere Freiheit lassen und vor
allem weniger Geld von ihnen einfordern. Der Geldpunkt ist der
Hauptnerv des ganzen Reformbegehrens. Darin, dass man weniger
zahlen wollte, waren alle Nationen einig, und wir begreifen es
unschwer, wenn wir die ganze Ungeheuerlichkeit der pdpstlichen
Rechte betrachten, Annaten, primi fructus, Reservationen, Exem-
tionen, Exspectanzen, Kirchen- und Kreuzzugszehnten und beson-
ders die Spoliengelder — wonach die bewegliche Hinterlassen-
schaft jedes Klerikers in die apostolische Kasse fiel — und die
Beanspruchung der Fructus medii temporis, das heit den Ertrag
aller kirchlichen Benefizien wahrend der Dauer ihrer Vakanz.

Uber das Wie der Einschrankung widersprachen sich indessen
die Meinungen gleich wie die Interessen.

Die Bischofe waren gerne dabei, die Belehnung einer tiich-
tigen Zahl von Benefizien wieder in ihre Hand zu bekommen,
dagegen aber stritten die Universititen, da die Erfahrung gezeigt
hatte, dass die P#pste viel eher als die Bischofe die Pfriinden
an Magistri vergaben. Man donnerte mit vereinten Kréften gegen
die Simonie — am lautesten gerade diejenigen, die Amt und
Wiirde erkauft hatten.

Gar manche, schreibt Hus in einem Briefe an die Freunde,
verurteilen Papst Johannes als bestechlich, die selber seine Be-
stecher waren. Und so ging denn schlieBlich aus den fulminanten
Vorschligen gegen die Simonie ein ganz zahmer Artikel hervor,
wonach nur die kiinftigen Simonisten von dem Strahl des Zornes

429



betroffen werden konnten, die gegenwartigen aber von einem ge-
fehrten und verschwiegenen Beichtvater in aller Stille mit einer
kleinen BuBe davonkommen sollten?).

So wollte jeder Stand die Rechte des andern beschneiden,
die eigenen aber wahrte er mit Ndgeln und Zihnen.

Es gereicht der deutschen Nation zur Ehre, dass sie die
Kirchenreform vor der Papstwahl durchsetzen wollte, damit nicht,
wie sie im schon erwdhnten Dokument sagt, der neue Papst in
den ungereinigten Schafstall ziehe und dadurch selbst wieder be-
fleckt werde. Man sollte bei der Reform an Haupt und Gliedern,
erst die Hdnde der Kirche reinigen, und die Krallen kraftig be-
schneiden, damit sie nicht kiinftig das Haupt von neuem be-
schmutzen und zerkratzen.

Die erste Reformkommission brachte gar nichts zustande, die
zweite arbeitete dagegen einen Entwurf von 44 Artikeln aus, worin
der Nepotismus der Pépste verboten wird, und als letztes Hilfs-
mittel der Christenheit bei einem notorisch argen Oberhirten dem
jeweiligen allgemeinen Konzil das Recht eingerdumt wird, ihn ab-
zusetzen. Daneben werden die pépstlichen Rechte zu Gunsten
der Kardindle und Bischofe etwas beschnitten, und Spoliengelder
und fructus medii temporis abgeschafit. Die Universitdten kommen
in diesem Entwurf am besten weg und auf ihren Einfluss ist
jedenfalls das hochst bemerkenswerte Postulat zuriickzufiihren,
wonach an der romischen Kurie die Wissenschaften der Theologie,
des kanonischen und Zivilrechts und der Litterae gelehrt werden
sollten. Und fiir die Litterae mdge man Professuren fiir Latein,
‘Griechisch, Hebrdisch und Chalddisch einrichten.

Man hatte dabei eine Wiederbelebung des seit Innocenz IV.
an der romischen Kurie errichteten Generalstudiums im Auge,
das bei den schismatischen Wirren und der Flucht von Papst und
Kurie aus Rom natiirlich zu Schaden gekommen war 2).

1) Mansi: Concilia XXVIIl. Seite 264 ff., Art. 26.

2) Siehe Denifle: Die Entstehung der Universitit des Mittelalters.
Berlin, Weidmann 1885, Seite 301 fi. Dieses Generalstudium fiel durchaus
nicht mit der rémischen Universitit zusammen, die erst Bonifaz VIII. 1303
griindete, Innocenz VII. 1406 erneuerte. Das Studium der orientalischen
Sprachen ward, wenigstens was Arabisch, Chalddisch und Hebridisch betrifft,
nach einem Beschluss des Konzils von Vienne bereits zu Anfang des vier-
zehnten Jahrhunderts an der romischen Kurie betrieben. Siehe Denifle,
Seite 306 f.

430



Dieser Reformentwurf bildete nun den Zankapfel der Parteien
und der Nationen. Um nicht das ganze Konzil aus den Fugen
gehen zu lassen, willigten Sigismund und die Deutschen schlieB-
lich in den Vollzug der Papstwahl vor der Reform.

So ward am 11. November 1417 Martin V. gewdhit. Er
sollte nun das Reformwerk zu Ende fithren und ernannte zu
diesem Zwecke die dritte Reformkommission. In der eigenen
Kanzlei schaffte der Papst durch ein neues Statut etwelche Ord-
nung. Einige unbedeutende Zugestdndnisse wurden mit groBem
Pomp verkiindet, dann aber schloss Martin mit den einzelnen
Nationen Kompromisse, die fiinf Jahre giiltig, meist schon vorher
aufhorten, insofern sie iiberhaupt jemals in Kraft traten.

Martin V. fiihrte das Papsttum in der Form seiner mittel-
alterlichen Machtfiille von Konstanz nach Italien zuriick. Die
schismatischen Wirren waren zwar beseitigt, jedoch im Blutgericht
iber Hus und seinen Jiinger und in der wiederum begrabenen
Kirchenreform waren zwei furchtbare Infektionsherde im Korper
der Kirche zuriickgeblieben. Der dritte und schlimmste aber lag
da, wo es Martin am wenigsten vermutete, in den Studien seiner
eigenen Kurialen, im Humanismus.

1L

Seit ungefdhr siebzig Jahren hatte in Italien, Petrarcas Spuren
folgend, eine kleine Schar von Mdnnern aus allen Stdnden: Schul-
meister, Monche, Kaufleute, besonders aber Notare angefangen,
die erhaltenen Werke des klassischen Altertums, Pergamente,
Miinzen, Inschriften zu sammeln und zu studieren: sie nannten
diese Bestrebungen die Studia humanitatis, ein iiberspannter Ver-
treter der neuen Weisheit definierte sie bald nach dem Konstanzer
Konzil als die Kunst, Tote aus dem Grabe zu erwecken.

Es ist nicht leicht, diese neuen Bestrebungen von den bisher
betriebenen abzusondern: denn ohne Unterbruch laufen die Fidden
vom Mittelalter bis zu Macchiavell, den man von jeher als den Inbe-
griff der italienischen Renaissance betrachtet hat. Und jedes
»typische, neue“ Scheidungsmerkmal entpuppt sich bei genauerer
Kenntnis der Zeit- und Literaturgeschichte als ldngst dagewesen:
man hat, um nur einige Punkte aufzuzdhlen, die Renaissance
durch stirkere Lebensfreude, antikirchliche Gesinnung, eifrige Be-

431



schéftigung mit dem Altertum, schwédrmerische Verehrung der
Antike charakterisieren wollen: alle diese Merkmale trefien einiger-
maBen zu. Aber: sind sie wirklich Neuerscheinungen und nicht
Erbstiicke des Mittelalters? .

Was zundchst die heftigere Lebenslust anbetnfft SO habe ich
nirgends finden kOnnen, dass man im fiinfzehnten Jahrhundert
lustiger lebte als im vierzehnten; der gesteigerte Wohlstand der
italienischen Kommunen brachte einen groBeren Luxus, aber daran
sind die Altertumsstudien unschuldig. Was die antikirchliche,
heidnische Stimmung anbelangt, so findet sich der dumme oder
zuchtlose Priester, auf den im Decameron oder in den Facetien
Poggios die scharfe GeiBel des Spottes niederfdhrt, bereits in den
altfranzosischen Fabliaux; er bildet mit dem  schlechten Richter,
dem getduschten Ehemann, der listigen (Gattin eine jener typischen
Gestalten, die gleich den stehenden Figuren der Commedia del-
I'arte vom unsterblichen Lachen der Zuhorer begleitet durch die
Literaturen aller Zeiten und Vo6lker wandern.

Was das Studium der Antike angeht, so schrieben die MOnche
des siebenten bis zwoOlften Jahrhunderts, denen wir beinahe alles
verdanken, was von Schriftwerken des Altertums auf uns gekommen
ist, die alten Autoren nicht minder fleiig ab als die Humanisten.

Die schwérmerische Verehrung des Altertums endlich zeigt
sich im Mittelalter nicht weniger als in der Renaissance: die un-
geheuren Triimmer Roms, das romische Reich, die Imperatoren,
sie waren Gegenstand ungeteilter Bewunderung, die Philosophen
Aristoteles und Plato waren beinahe zu Kirchenvdtern geworden,
Virgil, Statius, Seneca hatte man in Christen verwandelt, edle
Geister, wie Sokrates oder Pythagoras hatten schon Heilige der
alten christlichen Kirche wie St. Justinus Martyr oder Augustin
der ewigen Seligkeit teilhaftig werden lassen, lange bevor sie
Dante in den Limbus versetzte. Die ungemessene Hochachtung
vor dem Heidentum war also auch kein neues Merkmal des
Humanismus.

Im dreizehnten und vierzehnten Jahrhundert hatte die De-
generation der Kloster und der Scholastik freilich die Kloster-
bibliotheken dem Staub und den Motten iiberliefert und die
Kopien der alten Autoren hérten griindlich auf. In. Deutschland
besonders, wo die Wirren des Interregnums nachzitterten, trat ein

432



geistiger Tiefstand ein, der die glorreiche Tradition der alten herr-
lichen Kulturstatten vollig in Vergessenheit geraten lieB3.

Man konnte also versucht sein, zu glauben, die italienischen
Neuerer des fiinfzehnten Jahrhunderts hatten einfach an die Tra-
ditionen des Gelehrtenkreises Karls des GroBen, an die sogenannte
karolingische Vorrenaissance angekniipft.

Doch bei ndherem Zusehen zeigt sich deutlich, dass unsere
Humanisten nicht die Studien des siebenten bis zwoliten Jahr-
hunderts fortfiihrten.

Das ganze Mittelalter hatte man wohl das Altertum studiert,
so gut es ging: der Unterschied, der die Humanistenstudien scharf
von allem bisherigen, den Kirchenvédtern wie vom ganzen christ-
lichen Mittelalter trennt, liegt im Studienzweck und in der Studien-
methode. ,

Die Kirchenvater und Ordensstifter, die das Studium der
alten Dichter und Philosophen empfahlen, sahen darin bloB ein
Mittel zu Nutz und Frommen des Christentums, degen die Ge-
fahren ausschlieBlicher Kontemplation, zur besseren Bekadmpfung
der heidnischen Zeitgenossen, besonders aber fanden sie, man
miisse es den Heiden abgucken, wie sie ihre schonen Gedichte,
Reden und Geschichtswerke anfertigten, um zum Nutzen des christ-
lichen Glaubens gleich Vollkommenes herstellen zu konnen. So
war ihnen das Studium der Antike lediglich ein Mittel zu christ-
licher Apologetik.

Fiir die Humanisten aber war das Studium der Alten durch-
aus Selbstzweck. Zwar schiitzten Petrarca und sein getreuer
Knappe Salutati ihren Gegnern gegeniiber noch ofters vor, die
selben erbaulichen Absichten zu verfolgen, wie die Kirchenviter ;
aber im Grunde war ihr Zweck doch ein anderer: direkt an die
Antike kniipften sie an, direkt an ihr entwuchsen sie allmdhlich,
nach mehreren Generationen erst dem mittelalterlichen Gottes-
Staat, seiner Theologie und Kosmogonie.

Diesen ihren spezifischen Zweck zu erreichen, wandten sie
auch eine andere Methode an, als sie das Mittelalter gebraucht
hatte: dieses hatte sich damit begniigt, die iiberkommenen Texte
ieweilen um ein paar Kopistenfehler vermehrt abzuschreiben; die
Humanisten bringen die Textkritik dazu. Von allen Seiten schlep-
pen sie die Handschriften eines selben Autors zusammen, ver-

433



gleichen, emendieren nach Kréften und dies alles in den MuBe-
stunden, neben der Kanzlei, der Politik, dem Berufe des Predigers.

Die Bewegung schwoll immer mehr, sie war von Anfang an
durchaus italienisch national. Das inbriinstige Bemiihen, die
Antike aus der Antike selbst zu verstehen, sich von den Vorur-
teilen der mittelalterlichen Auffassung, von der Brille der Kirchen-
vater zu befreien, wurde allmahlich von Erfolg gekront: aus
ihrem tausendjdhrigen Grabe stiegen die glinzenden Gestalten der
Scipionen und die herbe HeldengroBe Senecas und predigten
dem zerrissenen Italien die Liebe zum einigen Vaterland. Cicero
sprach ihnen von der Kraft der alten rdmischen Republik und
entziickte die schonheitsdurstige Seele des Romanen durch den
Wohllaut einer edlen Sprache: so war es den italienischen Hu-
manisten, es gelte ihre eigenen Viter vom Tode zu erretten und
sie suchten mit patriotischem Feuer die Werke ihrer Ahnen im
Moder der Klosterbibliotheken.

Fiir diese erste groBe Epoche im Humanismus, die man mit
Recht das Zeitalter der Neufunde genannt hat, ist das Konzil von
Konstanz von entscheidender Wichtigkeit. Wadhrend des jahre-
langen Debattierens und Feilschens der Viter begannen die Sekre-
tare des entthronten Papstes Johannes die Biichereien der benach-
barten KlOster nach Werken der Alten zu durchforschen, die in
[talien unbekannt waren.

Der Ruhm dieser Neufunde hat sich mit Recht besonders an
den Namen eines Mannes geheftet, an den des apostolischen Se-
kretdrs Poggio Bracciolini. In vier groBen Reisen wahrend der
Dauer des Konzils, von denen leider bloB die zweite nach St. Gal-
len ndher bekannt ist, fand er wohl zwanzig verschiedene ver-
loren geglaubte Werke der Alten.

Im Juli 1416 besuchte er mit zwei andern Humanisten, Bartol.
da Montepulciano und Agapito Cenci die Biicherei des Klosters
St.Gallen, die man bei einem drohenden Brande in einen Turm
gefliichtet und dort ruhig dem Moder iiberlassen hatte?). Sie

1) Ein Paragraph des Reformentwurfes (Mansi XXVIII 264 ff. Art. XXXV)
scheint direkt auf das Kloster St.Gallen gemiinzt zu sein, wo von der pes-
sima consuetudo die Rede ist, bloB Adelige und Kriegsleute in Kathedralen
und Klostern zuzulassen. Solche Manner, die kaum Lateinisch reden konnten

(moribus laicalibus imbuti, studia non frequentant neque curant et sic ign:{ri
remanent et idiotae), taugten eher fiir Kriegsdienst als fiir Seelsorge, wi€

434



fanden dort den ersten vollstindigen Quintilian De Igstitutione
oratoria'), ein Werk, das auf die ganze folgende Generation
einen entscheidenden Einfluss ausiibte, ferner die Kommentare
des Asconius Paedianus zu Cicero, [V. Biicher vom Argonauticon des
Valerius Flaccus und anderes. Auf einer dritten und vierten Reise
in Frankreich und Deutschland herum fand er gar acht Reden
Ciceros unter einem Haufen von Abfall und rettete sie vom
sicheren Untergange, ebenso das Werk des Lucretius und den
Ammianus, des Manilius Astronomicon, die Punica des Silius
Italicus und eine Menge kleinerer Schriften.

All diese weiten kostspieligen Reisen sowie die Kopie der
Bidnde, wo ein Mitnehmen nicht verstattet wurde, bestritt Poggio
aus den eigenen, kargen Mitteln und den Summen, welche die
Freunde etwa zusammen brachten: keiner der hohen Prélaten
oder Fiirsten hatte fiir ,,die Errettung so vieler herrlicher Madnner
aus dem Kerker der Barbaren“ einen Heller iibrig.

Noch ganze fiinfundzwanzig Jahre spéter, in seinem philosophi-
schen Traktat iiber das Fiirstenungliick, wirft der alternde Poggio
den Maéchtigen der Erde diese Interesselosigkeit mit bitteren
Worten vor und wiederholt mit zornigem Bedauern, wie viel rei-
chere Schétze dazumal noch in sicherer Aussicht standen und
nur durch den elenden Mangel an Geldmitteln nicht gehoben
werden konnten.

Poggio war in Konstanz durchaus nicht der einzige Ent-
decker, bloB der hitzigste und gliicklichste. Die andern blieben
meist in der Konzilsstadt und kopierten die Bédnde, bevor sie den
Weg iiber die Alpen nahmen nach Florenz, der groBen Mutter
der neuen Studien. Es lebt ein heiler Idealismus in all diesen

man sehe bei specialiter plura solemnia monasteria de ordine S. Benedicti.
— Nach Weidmann: Gesch. d. Bibl. v. St.Gallen 1841 p. 45 bestand dazu-
mal der Konvent des Klosters bloB aus zwei Mannern, dem Abte Heinrich
von Gundelfingen und dem Probste Georg von Enne, die, wie die italieni-
schen Besucher zu berichten wissen, allen Studien génzlich fremd waren.

1) Der Quintiliankodex der Ziircher Stadtbibliothek, der aus St.Gallen
stammt, kann nach R. Sabbadini (Due questioni storico-critiche su Quin-
tiliano in Rivista di filol. e d’istor. classica XX (1891) p. 307 ff) nicht die von
Poggio entdeckte Handschrift sein. Einige neue Belege fiir die Entdeckungs-

ll'leisen wird meine vor ihrem Abschluss angelangte Poggiobiographie ent-
alten.

435



Minnern,” die ihr ganzes Miihen und ihr Vermdgen daran wenden,
aus den alten verschiitteten Schédchten das Gold des klassischen
Altertums zu heben und es der Menschheit zuriickzuerstatten.

Als Papst Martin V. im Mai 1418 sich von Konstanz auf-
machte und in langsamen Etappen iiber Bern und Genf siidwiérts
zog, da hitten nach dem Wunsche des florentinischen Huma-
nisten Leonardo Bruni alle Volker Italiens zusammenstromen
sollen, um die herrlichen romischen Klassiker zu begriiBen, die
Poggio und seine Freunde in ihre sonnige Heimat zuriickfiithrten:
Poggio Bracciolini aber, ihr Entdecker, vom neuen Papste nicht
in seinem Sekretariate bestétigt, zog um Amt und Brot gebracht
ins traurige Exil nach England.

Fassen wir die Ergebnisse zusammen: die Reformversuche in
Konstanz zeigen wohl den tiefen Unwillen, der in allen Schichten
der nordlichen Volker iiber das schméhliche, geldsiichtige Kirchen-
regiment herrschte, eine Besserung brachten sie indessen nicht
zustande. Fiir die Kirchenreform blieb das Konstanzer Konzil
vollig resultatlos, anders fiir den Humanismus.

Hier zum ersten Mal wird der deutsche Norden den italie-
nischen Gelehrten enthiillt mit der reichen alten Kulturarbeit, die
in seinen Klostern schlummerte und die nunmehr durch die Be-
miithungen der Italiener wiederum aus dem Grabe ersteht.

HI.

Die Reformbestrebungen nach dem Konstanzerkonzil gipfeln
in den groBen, kithnen Dekreten der Basler Kirchenversammlung.

Papst Martin, nach Italien zuriickgekehrt, hatte zunéchst
genug zu tun, die heillose Verwirrung, in der sich der Kirchen-
staat befand, zu heben und das alte Papstregiment in gekraftigter
Form wieder einzurichten, wobei ihm die starke Hausmacht der
Colonna zu statten kam. Nach fiinf Jahren sollte nach den
Konstanzer Beschliissen eine neue Generalsynode in Pavia zu-
sammentreten. In der Tat trafen dort im November 1422 einige
fremde Prélaten ein, doch kaum er6ffnet, wurde das Konzil von
Martin, angeblich wegen Pestgefahr, wahrscheinlich noch mehr
wegen der drohenden Nédhe des Maildnder Tyrannen Filippo Maria
Visconti nach Siena verlegt.

436



Dort brach alsobald der Streit zwischen Papst und Synode
um die Superioritdt aus, so dass Martin, statt selbst an die Ver-
sammlung zu kommen, es vorzog, dieselbe durch ein heimlich
angeschlagenes Edikt aufzulosen. Die Viéter mussten sich fiigen,
wenn sie nicht ein neues Schisma, zu dem der Koénig von Ara-
gon nicht tibel Lust hatte, heraufbeschwOren wollten; zudem war
ihre Sicherheit in Siena sehr problematisch.

Schon vorher hatte man sich iiber den Ort des kiinftigen,
nach sieben Jahren abzuhaltenden Konzils, das endlich einmal die
groBe Kirchenreform an die Hand nehmen sollte, geeinigt und
zwar auf die Stadt Basel.

Die Wahl Basels erklart sich aus seiner trefflichen geogra-
phischen und politischen Lage zwischen Frankreich und Deutsch-
land, daneben aber aus dem stolzen, freiheitlichen Sinne seiner
Biirgerschaft, der den Teilnehmern wahrhafte Sicherheit bot.
Wenn die Basler einen Geleitsbrief ausstellten, so hielten sie ihn;
sie schiitzten die bohmischen Ketzer sowohl wie die Gesandten
Eugens und die Konzilsvater wiahrend siebzehn langen Jahren
gegen die romischen Bannstrahlen und die Reichsacht.

So gingen auch die sieben Jahre ins Land und wiederum
erscholl der Reformruf. Martin V. musste, durch die Fiirsten auf-
gefordert, noch kurz vor seinem Tode dem Kardinal Cesarini,
den er als Legaten fiir den Kreuzzug gegen die Hussiten aus-
schickte, auch die Einberufungsbulle zum Konzil nachsenden. Ob
der Papst auch wirklich beabsichtigte, es abzuhalten, dariiber
brauchen wir keine Worte zu verlieren ... angesichts seines Ver-
haltens in Siena und der Uberlieferung seiner Familiaren, wonach
ihm schon das bloBe Wort ,Konzil“ einen wahren Abscheu ein-
floBte! Hatte denn Papst Martin kein Auge und kein Verstdndnis
fiir das Reformbediirfnis der Kirche? Der Grund seiner Feind-
schaft und damit des Scheiterns aller Reformversuche, von denen
vor und nach dem Konzil von Siena verschiedene zu Papier ge-
bracht wurden, lag darin, dass Papst und Nationen eine vollig
verschiedene Ansicht iiber die Ziele dieser Reform hatten.

Beide Teile waren wohl iiber die dringende Notwendigkeit
einer moralischeren Lebensfiihrung des sédkularen und regularen
Klerus einig. Und um dies zu erreichen waren unbestreitbar
Kleinere Provinzialsynoden, wie sie Martin gerade in diesen Jah-

4317



ren hdufig abhalten lieB und wo die Bischofe auf die einzelnen
Félle eingehen und die Schuldigen strafen konnten, viel wirk-
samer als die groBméchtigen Dekrete der Konzilien, die wirkungs-
los uber die Kopfe hin verhaliten.

Mit dieser Reform verband aber der Papst die straffere Dis-
ziplin des Klerus gegeniiber Rom, widhrend die Nationen eine
groBere Unabhédngigkeit des Klerus und der Untertanen vom Papst
und dafiir eine stdrkere Abhdngigkeit von der eigenen Landesre-
gierung erstrebten. Mit einem Worte: der Papst verteidigte den
mittelalterlich absolutistischen Gottesstaat, worin jeder Untertan
erst dem Papst, dann erst seinem Landesherrn zu gehorchen
hatte; die Nationen erstrebten die eigene Selbstdndigkeit: sie
wollten weniger an Rom zahlen und sich selber regieren. Anstatt
dass jeder Fiirst in seinem Lande einfach diese radikale Ande-
rung durchfiihrte, hoffte er auf die Mirakel einer allgemeinen
Kirchenversammlung, welche den Papst biandigen und seine Rechte
beschneiden sollte! Hatte man ja gerade deshalb in Konstanz die
Superioritdt des Konzils iiber den Papst erklart.

Die Stellung des Papstes zu einem im fremden Lande tagen-
den Konzil, das zudem die Konstanzer Superioritdtsbeschliisse
verfocht, konnte also nur eine feindselige sein.

Am 20. Februar 1431 starb Martin V. und sein Nachfolger
war der Venetianer Eugen IV. Die Person tat jedoch dabei nichts
zur Sache, denn indem er den Stuhl Petri bestieg, iibernahm und
verfocht er auch die absolutistischen Anspriiche seiner Vorganger.
Hoéchstens kam es in Betracht, dass Martin ein kréftiger Herr-
scher und verschlagener Diplomat war, Eugen dagegen monchisch
eng, hitzig und bartnackig.

So wurde die Basler Synode ein einziger siebzehnjdhriger
Kampf zwischen Pontifex und Nationen, der sich im Namen der
Kirchenreform abspielte. Der dullere Verlauf der Ereignisse war
kurz der folgende:

Das erste groBe Hauptgeschift der Basler, das zwar nicht
in ihrem Arbeitsplane lag (dieser umfasste die drei Punkte der
Ketzerbekehrung, Friedensstiftung zwischen den Fiirsten und
Kirchenreform) war die Anerkennung ihrer Versammlung durch
Papst Eugen, der sie auf alle Art aufzulGsen, zu sprengen, zu
verlegen suchte. Und in dieser ersten Phase des Kampfes waren

438



sie siegreich: denn der deutsche Konig Sigismund unterstiitzte
sie, da er vom Konzil Beilegung des hussitischen Aufstandes und
damit den Besitz Bohmens erhoffte, das ihm beim Tod seines
Bruders Wenzel zugefallen war; Frankreich und England unter-
stiitzten gleichfalls die Synode, da sie aus den Reformbeschliissen
einen erklecklichen Gewinn an Rechten erhofften; endlich begiin-
stigte sie der Konig von Aragon, weil Eugen IV. wie Martin V.
in Neapel die Anjou unterstiitzte, und Filippo Maria Visconti von
Mailand k&mpfte gegen den Papst, da sich dieser im langjahrigen
Kampfe des Maildnders gegen Venedig und Florenz auf die Seite
seiner Heimatstadt Venedig geschlagen hatte.

So sah sich Eugen IV., von allen Seiten verlassen und be-
droht, im Dezember 1433 gezwungen, den Bestand der Basler
Versammlung und ihre Beschliisse voll anzuerkennen.

Auch die Ketzerbekehrung geriet wider Erwarten gut: nach
mehreren Gesandschaften hin und her brachten es die Basler zu
stande, die Hussiten feindlich zu spalten und die radikale Partei
der Taboriten durch die geméBigte der Utraquisten mit Waffen-
gewalt zu vernichten. Mit dieser geméaBigten Partei wurde dann
ein Kompromis geschlossen, aus dem die BOhmen wenig mehr
als die Erlaubnis des Laienkelchs und der Kinderkommunion
davontrugen. In den Verhandlungen mit dem griechischen Kaiser,
den man ebenfalls zur Union zu bringen hoffte, liefen indessen
die papstlichen Unterhdndler den konziliaren den Rang ab, und
so fanden sich die Griechen zu dem Gegenkonzil Papst Eugens in
Ferrara und Florenz ein und unterwarfen sich dort seiner Autoritét.

Es blieb also das dritte und schwierigste Traktandum der
Kirchenreform, in welcher eine Anzahl hochbedeutender Be-
schliisse zu Stande kamen. Da nicht wie in Konstanz die hohen
Prélaten iiberwogen, sondern im Gegenteil der niedere Klerus, so
liegt es auf der Hand, dass man in Basel viel mehr nach Oben
zu reformieren suchte als nach Unten.

Es ldsst sich in diesen Vorschldgen eine dreifache Tendenz
unterscheiden, die aber stets auf eine starke Verminderung der
pdpstlichen Macht hinauslduft: die politische der Fiirsten, von
denen Aragon und Visconti sich auf Kosten des Kirchenstaates
Landerbesitz aneignen wollten, die Herrscher der uibrigen Nationen
ihre Unabhingigkeit von Rom zu' vergroBern suchten; die per-

439



sonlichen Treibereien hoher und niederer Prilaten, die fiir die
eigene Wiirde oder gar fiir die eigene Tasche das Verfiigungsrecht
uber moglichst viele und moglichst fette Piriinden zu erhaschen
trachteten. Endlich tritt auch eine ideale demokratische Richtung
deutlich zu Tage: ein ehrliches, lauteres Bestreben, die verwelt-
lichte Kirche wieder geistlich zu machen, sie in evangelischem Sinne
zurickzubilden.

So kamen denn Reformbeschliisse zu Stande, welche die
Konstitution der Kirche aus tiefste zu verdndern suchten:

An die Stelle eines Papstes, der als Vikar Christi nur diesem
seinem Auftraggeber Rechenschaft schuldet, tritt ein Pontifex, der
vor dem Plenum der Kardinédle alljahrlich einen -eigentlichen
Rechenschaftsbericht abzulegen hat, den dann h&dufig zusammen-
tretende Konzilien priifen, und ebenso soll die Amtsfiihrung der
Bischéfe und Erzbischofe vor den Diozesanversammlungen ge-
prift und zensiert werden. — Das war ein maéchtiger Schritt
weiter als die Konstanzer Vorschlige gegangen waren, die lau-
teten: ein schlechter Papst kann durch eine allgemeine Synode
abgesetzt werden. Aus dem absolutistischen Gottesstaat des Mittel-
alters wurde also hier eine Art geistlicher Republik mit lebens-
langlich gewéhltem Prasidium.

Hand in Hand mit dieser radikalen Malregel gingen eine
vollige Dezentralisation der Kirchenverwaltung und das Schmerz-
lichste, eine gewaltige Beschneidung der romischen Einkiinfte:
jede Simonie sollte abgeschafit sein und ebenso die Annaten, Ex-
spektanzen, primi fructus und alle die tausend andern Schropi-
kopfe, durch die der Papst die Christenheit stdndig zu Ader lieB.

SchlieBlich folgten auch Bestimmungen fiir einen reineren
Lebenswandel des niederen Klerus, und der Konstanzer Antrag
wurde zum Beschluss erhoben, wonach an den Universitaten
Lehrer des Lateinischen, Griechischen, Hebrdischen, Chaldéischen
und Arabischen angestellt werden sollten.

Welch ein Abgrund trennt diese Beschliisse von dem mittel-
alterlichen Bilde des Papsttums: einst der iiber Fiirsten und Ko-
nigen thronende Statthalter Gottes, die Hand mit dem Bannstrahl
und den Schliisseln iiber Himmel und Holle bewehrt und der mit
seinen Abldssen dem Herrgott mit einem Streich das ganze Feg-
feuer entvilkern konnte — nun ein bescheidener hoherer Kirchen-

440



beamter, der jdhrlich vor seinen Wahlern und Richtern iiber die
Amtsfithrung Rechnung ablegt und dessen weltliche Macht nicht
iiber den Kirchenstaat hinausgeht. Es liegt in diesen kiihnen Be-
schliissen, welche die Verantwortlichkeit des Hirten vor seiner
Herde festlegen, etwas von dem hohen Gedanken, dem Martin
Luther den Klassischen Ausdruck gab: ein Christenmensch ist
ein freier Herr iiber alle Dinge und niemand untertan.

Die politische Konstellation, die den Baslern ihren ersten
Triumph iiber Eugen eingebracht hatte, verdnderte sich rasch:
der Papst, aus Rom entflohen, fand ein sicheres Asyl in Florenz,
wo ihn die Censuren der Konzilsviter kalt lieBen.

Die kiithnen Reformbeschliisse schreckten manchen Konzils-
besucher, der noch am mittelalterlichen Bilde des Papsttums hing,
sie verletzten aber besonders manche Interessen von hohen und
niederen Kirchenfiirsten. Und so kam es, dass ein Kardinal um
der andere von Basel verschwand, um sich beim Gegenkonzil ein-
zufinden, das Eugen in Ferrara versammelte. Auch Julian Cesa-
rini, der Erofiner und Leiter der Synode, verreiste und ward dafir,
wie Felix Hemmerlin zu berichten weil}, Julianus Apostata se-
cundus genannt. Und da das Konzil keine politische Macht mehr
neben dem erstarkten Papsttum vorstellte, so wandten sich auch
die Fiirsten wieder zum Pontifex und suchten sich ihren Uber-
tritt durch moglichst kraftige Zugestidndnisse rechtzeitig bezahlt
zu machen.

Allein mochte Alles wanken, die Basler Viter blieben eisern
fest: als im Sommer 1439 die Pest in der Stadt furchtbar wiitete
und manchen von den Konzilsverhandlungen abberief, da fiithrten
sie trotzdem den Prozess gegen Eugen bis zur Absetzung durch
und warteten dann noch vier lange Monate, ehe sie zu der Neu-
wahl eines schismatischen Papstes schritten. Sie erkoren den
Fiirsten Amedeus von Savoyen, der sich Felix V. nannte. AuBere
Macht vermochten sie ihm freilich nicht zu geben, und da auf
Eugen IV. 1447 der milde Nikolaus V. folgte, da lenkten sie
ein und wéhlten, nachdem Felix freiwillig abgedankt, auch ihrer-
seits Nikolaus zum Papste.

Nikolaus V, der den Basler Vitern einen ehrenvollen Riick-
zug gewahrt hatte, nahm selbstvertdndlich ihre Reformdekrete
nicht an, und so blieb wiederum alles beim Alten. Ein einziger

441



Staat, Frankreich, machte sich die Basler Reformbeschliisse zu
eigen und genehmigte sie in der pragmatischen Sanktion zu
Bourges. Er lieB sie sich auch vom Papste nicht wieder ent-
winden. Die deutschen Kurfiirsten machten anfangs Miene, ein
Gleiches zu tun. Sie wurden aber durch einen Secretarius Konig
Friedrichs I1I. der romischen Politik unterworfen, einen Mann,
der iiber sieben Jahre am Basler Konzil als Schreiber teilgenom-
men hatte und zuletzt noch Sekretdr Felix V. gewesen war, durch
den Humanisten Enea Silvio Piccolomini, den spatern Pius II.

So war dieser lange Kampf um ein neues Kkirchliches Ideal
vollstandig zu gunsten des alten absolutistischen Prinzips aus-
gefallen; die Kirchenreform durch das Mittel eines Konzils war
abermals und endgiiltig missgliickt: damit iiberhaupt darin Wandel
geschaffen werde, bedurfte es keiner politischen Feilscherei unter
Kirchenfiirsten und Staatsmannern: es bedurfte des neu erweckten
Glaubens, des opfermutigen ldealismus breiter Volksmassen. —

Es bleibt noch iibrig, den Stand des Humanismus im Zeit-
alter des Basler Konzils zu charakterisieren und zu untersuchen, ob
die scharfen Beschliisse der Reformdekrete etwa auf seinen Ein-
fluss zuruckzufihren sind.

Was den Stand der Humanitédtsstudien anbelangt, so ist vor
Allem eine bedeutende Zunahme der Bewegung an Breite und
Tiefe festzustellen. Nicht bloB einige kleine Sekretdre sind es wie
in Konstanz, die nach den alten Autoren fahnden, sondern gerade
in Basel sehen wir einen starken Teil der hohen italienischen Pra-
laten, von den neuen Idealen erfiillt, emsig auf der Suche nach
Klassikern, und zwar Manner aller politischen Richtungen.

Der Erfolg war auch diesmal ein tiberraschender: die Con-
troversice Senecas, die Sententiee des Publilius, die Phenix des
Lactantius, die zwolf Panegyrici, der Kommentar Donats zu Te-
rentius, daneben eine Reihe medizinischer und geographischer
Schriften, auch etliche wichtige Glossare und Werke der Kirchen-
viater wurden neu entdeckt. Eine weitere Stdrkung der studia
humanitatis brachten die Unionsverhandlungen mit den Griechen
in Ferrara. Welche Forstchritte iibrigens die Sprache Homers in
Italien seit Konstanz gemacht hatte, zeigen gerade diese Unionsver-
handlungen, wo die romische Partei im stande war, mit den Griechen
uber ihre eigenen griechischen Kirchenviter scharf zu disputieren.

442



Die eigenen Werke, welche die Humanisten in diesen Jahren
selbst verfassten, sind vor allem Ubersetzungen aus dem Griechi-
schen, sodann moralphilosophische Traktate, Reden, Episteln, auch
Versuche von Geschichtsschreibung und Poesie, besonders emsige
Arbeit aber in der Textemendation. Manch kithnes Wort deutet
in den Moraltraktaten an, dass aus den friedlichen Katheder-
disputationen iiber die Antike mit der Zeit totliche Waffen gegen
das ganze Wissens- und Glaubensgebdude des Mittelalters von
selbst erstehen werden. Die Arbeiten Lorenzo Vallas iiber die
konstantinische Schenkung, tber die Lust und iiber die Bibel-
ubersetzung der Septuaginta sind das Wetterleuchten kiinftiger
Gewitter. Aber sie sind noch vereinzelt und vorlaufig ungefahrlich.
Gerade das Faktum, dass Manner aller Parteien einmiitig mit-
arbeiten, bezeugt, dass die Bewegung noch nicht aus der Gelehrten-
stube heraus gekommen ist und auch dort noch sich in voller
Harmonie mit der mittelalterlichen Kirchenlehre befindet. Wir ver-
mogen in den Basler Reformdekreten keine Spur von Humanismus
zu entdecken, sondern lauter Bestrebungen, wie sie schon Occam,
oder Marsilius von Padua oder die spiritualen Franziskaner verkiindet
hatten. Die Humanisten bilden noch eine Gemeinde von Méannern,
die sich neben den Kdmpfen des tdglichen Lebens eintrdchtig in
der Erforschung des Altertums treffen, dem Reiche der Schonheit
und Freiheit. Der Humanismus geht mit stillem Tritt neben den
gerduschvollen Konzilsdebatten. Doch auch fiir ihn wurde diese Zeit
der Synode von der méchtigsten Bedeutung, von einer Bedeutung,
welche diejenige der neu entdeckten Autoren bei weitem ubersteigt:
Hier wurde der Humanismus auf die deutsche Nation iibertragen.

Ist es nicht eine Vergeltung fiir die treue Hut und Pflege,
wenn gerade Enea Silvio, durch eine der wunderbarsten Fiigungen
des Menschenschicksals auf den pépstlichen Thron gelangt, den
Baslern die Stiftungsurkunde ihrer Universitdt unterzeichnet?

Durch das Konzil wurde in Basel die Stitte geschaffen, auf
der sich die Humanitdtsstudien frei entfalten konnten, nachdem
ihr sonniges Heimatland durch eigene und fremde Siinden in die
spanische Knechtschaft gesunken war. In Basel sollten diejenigen
Ménner lehren, welche die hochste und edelste Bliite des Huma-
nismus waren: Desiderius Erasmus und Andreas Vesal.

ZURICH ERNST WALSER
oono
443



	Die Konzilien von Konstanz und von Basel

