
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Die Konzilien von Konstanz und von Basel

Autor: Walser, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE KONZILIEN VON KONSTANZ
UND VON BASEL

ZWEI ETAPPEN IN DER GESCHICHTE DER
KIRCHENREFORM UND DES HUMANISMUS

Wenn wir die breite Heerstraße der Weltgeschichte verfolgen,
auf der die Völker, stets nach den selben Sternen wandelnd,
ihren Geschicken entgegenziehen, so bedeuten die Konzilien von
Konstanz und von Basel zwei scharfe Krümmungen des Weges,
die auf die Passhöhe der deutschen Reformation vorbereiten.

Es sind zwei entscheidende Angriffe auf den mittelalterlichen
Gottesstaat; den dritten und endgültigen sollte Martin Luther
führen.

Wie wenn ein jäher Windstoß die Nebelhüllen zerreißt, dem

Wanderer die hinter ihm liegenden Täler und die ferne leuchtenden

Gipfel entschleiert, so bieten die zwei Kirchenversammlungen
einen klaren Einblick in das religiöse Fühlen und Wollen ihrer
Zeit. Sie lassen in dem vielverworrenen Aderwerk des
mittelalterlichen Glaubens und Wissens hauptsächlich zwei mächtige,
ungestüm pulsende Arterien erkennen. Die eine, das
Reformbedürfnis der Kirche, ist durch die Anarchie des Papsttums und
die neu entstandenen nationalen Ansprüche der Völker hoch
geschwellt; in ihr rollen die Forderungen nach größerer staatlicher
und kirchlicher Unabhängigkeit gegenüber dem mittelalterlichen
Gottesstaat der römischen Kirche. Die andere ist die neue
Geistesbewegung des Humanismus, die durch Wiedererweckung
des Altertums eine neue, die moderne kritische Wissenschaft
schaffen sollte.

Die Bedeutung der zwei Konzilien für diese beiden Strömungen,

den Reformgedanken und den Humanismus, soll uns heute

beschäftigen: wie sie ohne sich zu berühren nebeneinander durch
das fünfzehnte Jahrhundert herziehen, um sich endlich, wenigstens
teilweise, in der deutschen Reformation zu vereinigen.

I.

Zwei Menschenalter, nachdem der letzte kriegerische Römerzug

eines deutschen Kaisers, Ludwigs des Bayern, mehr an der

eigenen Ohnmacht des Kaisers als an der Gewalt des Papstes

424



zerschellt war, sah sich die römische Kirche ihrerseits genötigt,
bei dem deutschen Könige Sigismund Rettung aus dem unentwirrbaren

Knäuel ihrer innern Kämpfe zu suchen.
Zu den beiden Päpsten, die seit dem Schisma von 1378 in

Rom und Avignon residierten, war 1409 aus einem Unionskonzil
in Pisa, das Kardinäle beider Oboedienzen abhielten, ein dritter
Pontifex Alexander V. hinzugetreten, der nach wenigen Monaten
starb und durch den berüchtigten Johann XXIII. ersetzt wurde.
So war denn, um das mittelalterliche Bild zu gebrauchen, der
unteilbare Rock des Herrn unter drei Prätendenten zertrennt
worden: in Frankreich Benedikt XIII., in Italien Gregor XII. und
Johannes XXI11., die sich zum großen Ärgernis der Christenheit
gegenseitig verfluchten und mit den Waffen in der Faust
bekämpften.

Der Hader der drei Päpste pflanzte sich auf ihre Anhänger
bis in die einzelnen Diözesen und Städte fort, und es ergab sich
ein Chaos von Pfründen und andern Streitigkeiten, denen König
Sigismund und Papst Johannes durch gemeinsame Berufung eines
Generalkonzils ein Ende zu machen beschlossen. Johannes hoffte
dadurch, vor seinen beiden päpstlichen Mitkonkurrenten zum
alleinigen Pontifex gewählt zu werden.

Das Konzil, auf den 1. Oktober 1414 nach Konstanz einberufen,

sollte nacheinander drei Aufgaben behandeln: die Kircheneinheit,

die Ketzerunterdrückung und endlich das große und bitter
notwendige Geschäft der Kirchenreform an Haupt und Gliedern.

Welches waren die Resultate dieser dreifachen Tätigkeit?

Als sich im Herbst 1414 Johannes XXIII. aus dem üppigen
Bologna nach der kleinen Konzilstadt am Bodensee auf den Weg
begab, war es ihm und den ihn begleitenden Herren Kurialen
recht unbehaglich zu Mute. Ein frühzeitiger Winter machte die
Reise beschwerlich, ja, auf der Höhe des Arlbergs stürzte die

päpstliche Sänfte um und der heilige Vater fiel in den Schnee,
wobei er den unchristlichen Ausspruch tat: Jaceo hic in nomine
diaboli — Hier lieg ich in Teufels Namen. Noch mehr aber als
die grimmigen Kuppen der Tiroler Alpen schreckte ihn die
Aussicht, in der deutschen Reichsstadt völlig dem deutschen König
und der deutschen Nation ausgeliefert zu sein, und so soll er beim

425



Anblick des Bodensees den andern Ausspruch getan haben: Sic

capiuntur vulpes — So fängt man Füchse.

Die Ereignisse der nächsten Monate rechtfertigten diese
Befürchtungen vollauf. Denn die Synode erledigte ihr erstes
Geschäft, die Kircheneinheit, dadurch, dass sie Johann XXIII.
absetzte und einkerkerte, Gregor XII. zur Abdankung brachte und
Benedikt XIII. wenigstens in contumaciam gleichfalls der Tiara
beraubte.

Zwei Momente waren es dabei besonders, deren Eintreten
Papst Johannes nicht voraus berechnet hatte und die ihm das

Pontifikat kosteten, trotzdem er sich daran mit Händen und Füßen

klammerte: das erwachte Nationalgefühl der nichtitalienischen
Völker und die Erklärung der Superiorität des Konzils über
den Papst.

Johannes zählte darauf, dass die numerische Überlegenheit
seiner Italiener und die zahlreichen hohen Prälaten ihm jederzeit
die Oberhand in der Synode sichern würden: statt dessen teilte

man die ganze Versammlung in die vier Nationen der Deutschen,
Franzosen, Italiener und Engländer, von denen jede über eine

Stimme verfügte.

Innerhalb der Nationen aber galten keine hierarchischen
Unterschiede, das Votum des Kardinals war so viel wie dasjenige
eines einfachen Magisters. Damit war die Oberherrschaft der

Italiener und des hohen Klerus gebrochen. Gegen das Dekret
der Superiorität des Konzils über den Papst sich aufzulehnen,
kraft dessen die Synode als Richter über die drei Papstprätendenten

auftrat, fehlte Johannes der eigene moralische Halt, und

zudem konnte er nicht wohl gegen eine Theorie protestieren,
durch deren Verkündigung sein Vorgänger Alexander V. in Pisa

und damit auch er selbst die Tiara erhalten hatten.

Die kräftige separatistische Tendenz der Nationen deutete

übrigens nicht bloß darauf hin, dass die mittelalterliche
Universalmonarchie der Kirche im Zerfall war, sondern zeigte zugleich
auch das Ende der Macht des deutsch-römischen Kaisers. Dieser

konnte fortan bloß noch mit seiner Hausmacht rechnen. Die

beiden großen Lichter des Mittelalters, Sonne und Mond, das

heißt Papst und Kaiser, waren im Erblassen. —

426



Die zweite Aufgabe des Konzils betraf die Ketzerausrottung ;

ihre Folge war der Heldentod des Johannes Hus und Hieronymus
von Prag.

Die Synode, die dem Papste das Kirchenregiment aus den
Händen gewunden hatte, führte es an seiner statt und in seinem
Sinne durchaus nach dem Prinzip der Autorität durch : vor der

Meinung der Oesamtkirche ist eine subjektive Meinung ketzerisch,
jeder Versuch, durch die Schrift die Richtigkeit einer solchen
subjektiven Meinung zu beweisen, ist unstatthaft und unnütz. Darum
soll Hus seine Thesen einfach abschwören, ein Disput darüber
oder ein Beweis aus der Schrift werden nicht zugelassen.

Damit steckte das Konzil völlig im Mittelalter. Hus dagegen

war durch die Verleugnung des Autoritätsprinzips und durch die

Verfechtung des Schriftprinzips ein unmittelbarer Vorläufer der
deutschen Reformation. Er vertrat damit zugleich in Glaubenssachen

zwei Grundsätze, die der Humanismus als Grundideen
in der Wissenschaft verfocht.

Johannes Hus verkündete wortgetreu die Lehre Wiclifs und

damit eine Reihe von Sätzen, deren Anwendung nicht nur die
Hierarchie der katholischen Kirche völlig umgestaltet, sondern
auch tiefe staatliche Umwälzungen mit sich gebracht hätte. Seine

augustinische Prädestinationslehre, die Auflösung der absolutistisch
ausgebildeten katholischen Hierarchie in fast unabhängige christliche

Gemeinden, die evangelische Armut und Keuschheit der
Priester, der schwerwiegende Satz, dass das Volk befugt sei, einen

ungerechten geistlichen oder weltlichen Herren seiner Güter zu

berauben, werden durch tiefe, ehrliche Empörung des Christen
und des patriotischen Böhmen zu großer Heftigkeit gesteigert.
Der Papst und sein Hof, die Hus dogmatisch verwarf, — denn

Christus ist ihm das wahre Haupt der Kirche, nicht Petrus oder
dessen Vikar, — forderten durch ihre schmähliche Korruption die
schärfste Kritik heraus und besonders durch die unermüdliche

Geldgier, womit sie alle Länder der Erde und darunter die nobi-
lissima natio Bohemorum schamlos aussogen.

So ging Hus für seine Überzeugung furchtlos in den Tod,
und ein Jahr später folgte ihm im Martyrium sein getreuer Jünger
Hieronymus von Prag, dessen Schicksal um so ergreifender ist,
als er nicht nur für kirchliche Doktrinen, sondern vor allem aus

427



Treue für das Andenken seines Meisters den Scheiterhaufen
bestieg. Ein Humanist, der päpstliche Sekretär Poggio Bracciolini,
hat Hieronymus' Heldenmut ein Zeugnis ausgestellt, in seinem
berühmten Briefe an Leonardus Aretinus, aus dem wir uns nicht

versagen können, die Schlußsätze anzuführen:
„Mit froher Stirn und heiterer Miene schritt Hieronymus zur

Hinrichtung, furchtlos vor Feuer, Marter und Tod. Keiner der
Stoiker hat jemals mit so starkem, gefestigtem Mute den Tod
erduldet, wie er ihn herbeizuwünschen schien. Da er auf dem

Richtplatz anlangte, zog er selbst seine Kleider aus, dann warf er
sich auf die Kniee und betete gegen den Pfahl gewendet, an den

er nun nackend, mit feuchten Seilen und einer Kette gefesselt
wurde. Dann schichtete man dicke Holzklötze und Stroh
dazwischen um ihn auf bis zur Brusthöhe. Als die Flammen
emporloderten, fing er an, einen Hymnus zu singen, den Feuer und
Rauch bald erstickten. Dies aber war das größte Wahrzeichen
seines gefestigten Mutes: da der Scherge den Holzstoß hinter
seinem Rücken in Brand stecken wollte, damit er es nicht sehe,
rief Hieronymus: .Komm her und zünde unter meinen Augen das

Feuer an, denn hätte ich es gefürchtet, so wäre ich nie in diese

Stadt gekommen, die ich fliehen konnte.' Auf diese Weise ward
der, seinen Glauben ausgenommen, vortreffliche Mann hingerichtet."

Wenn die Konstanzer Väter vermeinten, durch diese zwei

Opfer ihre Aufgabe, die Ketzerei auszurotten, erledigt zu haben,

so täuschten sie sich bitter: die beiden nationalen Märtyrer erst
gaben der Husitischen Bewegung in Böhmen furchtbare, blutige
Zugkraft.

Es verblieb noch das dritte und schwierigste Traktandum:
die Kirchenreform, worauf man durch die Wahl eines neuen
Papstes dem Werke die Krone aufsetzen konnte. Der Kampf um
die Kirchenreform ist zugleich das lehrreichste und das unerquicklichste

Kapitel des ganzen Konzils. Lehrreich dadurch, dass wir
sehen, wo hinaus die Reformbestrebungen liefen, unerquicklich
durch das elende Markten um Privatinteressen, die schließlich das

ganze Reformwerk völlig zum Scheitern brachten.
Nicht weniger als drei Reformkommissionen wurden nacheinander

eingesetzt, deren Arbeiten aber bloß sehr lückenhaft erhalten

428



sind, ihre allgemeine Tendenz tritt am kräftigsten in einer
leidenschaftlichen Denkschrift zu Tage, durch welche die deutsche
Nation im Sommer 1417 die Notwendigkeit der Präzedenz der
Kirchenreform vor der Papstwahl dartun wollte:

„Während zwölf Jahrhunderten verwalteten die Päpste," so
besagt die Eingabe, „die Kirche heilig und geistlich, in den letzten
hundertfünfzig Jahren dagegen taten manche Pontifices das gerade
Gegenteil: schwelgten ohne Zucht und Sitte, verkauften alles
Heilige um Geld, erfanden täglich neue Mittel, die Selbständigkeit
der Kirchen, Klöster und Benefizien zu vernichten und alles Geld
aus den Taschen der Gläubigen in ihre unersättlichen Kassen
einzufordern."

Papst und Kurie sollen also einen besseren Lebenswandel
führen, sie sollen den Nationen größere Freiheit lassen und vor
allem weniger Geld von ihnen einfordern. Der Geldpunkt ist der
Hauptnerv des ganzen Reformbegehrens. Darin, dass man weniger
zahlen wollte, waren alle Nationen einig, und wir begreifen es

unschwer, wenn wir die ganze Ungeheuerlichkeit der päpstlichen
Rechte betrachten, Annaten, primi fructus, Reservationen,
Exemtionen, Exspectanzen, Kirchen- und Kreuzzugszehnten und besonders

die Spoliengelder — wonach die bewegliche Hinterlassenschaft

jedes Klerikers in die apostolische Kasse fiel — und die

Beanspruchung der Fructus medii temporis, das heißt den Ertrag
aller kirchlichen Benefizien während der Dauer ihrer Vakanz.

Über das Wie der Einschränkung widersprachen sich indessen
die Meinungen gleich wie die Interessen.

Die Bischöfe waren gerne dabei, die Belehnung einer tüchtigen

Zahl von Benefizien wieder in ihre Hand zu bekommen,
dagegen aber stritten die Universitäten, da die Erfahrung gezeigt
hatte, dass die Päpste viel eher als die Bischöfe die Pfründen
an Magistri vergaben. Man donnerte mit vereinten Kräften gegen
die Simonie — am lautesten gerade diejenigen, die Amt und
Würde erkauft hatten.

Gar manche, schreibt Hus in einem Briefe an die Freunde,
verurteilen Papst Johannes als bestechlich, die selber seine Be-
stecher waren. Und so ging denn schließlich aus den fulminanten
Vorschlägen gegen die Simonie ein ganz zahmer Artikel hervor,
wonach nur die künftigen Simonisten von dem Strahl des Zornes

429



betroffen werden konnten, die gegenwärtigen aber von einem
gelehrten und verschwiegenen Beichtvater in aller Stille mit einer
kleinen Buße davonkommen sollten1).

So wollte jeder Stand die Rechte des andern beschneiden,
die eigenen aber wahrte er mit Nägeln und Zähnen.

Es gereicht der deutschen Nation zur Ehre, dass sie die
Kirchenreform vor der Papstwahl durchsetzen wollte, damit nicht,
wie sie im schon erwähnten Dokument sagt, der neue Papst in
den ungereinigten Schafstall ziehe und dadurch selbst wieder
befleckt werde. Man sollte bei der Reform an Haupt und Gliedern,
erst die Hände der Kirche reinigen, und die Krallen kräftig
beschneiden, damit sie nicht künftig das Haupt von neuem
beschmutzen und zerkratzen.

Die erste Reformkommission brachte gar nichts zustande, die

zweite arbeitete dagegen einen Entwurf von 44 Artikeln aus, worin
der Nepotismus der Päpste verboten wird, und als letztes
Hilfsmittel der Christenheit bei einem notorisch argen Oberhirten dem

jeweiligen allgemeinen Konzil das Recht eingeräumt wird, ihn
abzusetzen. Daneben werden die päpstlichen Rechte zu Gunsten
der Kardinäle und Bischöfe etwas beschnitten, und Spoliengelder
und fructus medii temporis abgeschafft. Die Universitäten kommen
in diesem Entwurf am besten weg und auf ihren Einfluss ist

jedenfalls das höchst bemerkenswerte Postulat zurückzuführen,
wonach an der römischen Kurie die Wissenschaften der Theologie,
des kanonischen und Zivilrechts und der Litterae gelehrt werden
sollten. Und für die Litterae möge man Professuren für Latein,
Griechisch, Hebräisch und Chaldäisch einrichten.

Man hatte dabei eine Wiederbelebung des seit Innocenz IV.
an der römischen Kurie errichteten Generalstudiums im Auge,
das bei den schismatischen Wirren und der Flucht von Papst und

Kurie aus Rom natürlich zu Schaden gekommen war2).
1) Mansi: Concilia XXVIII. Seite 264 {f., Art. 26.
2) Siehe Denifle : Die Entstehung der Universität des Mittelalters.

Berlin, Weidmann 1885, Seite 301 ff. Dieses Generalstudium fiel durchaus
nicht mit der römischen Universität zusammen, die erst Bonifaz VIII. 1303

gründete, Innocenz VII. 1406 erneuerte. Das Studium der orientalischen
Sprachen ward, wenigstens was Arabisch, Chaldäisch und Hebräisch betrifft,
nach einem Beschluss des Konzils von Vienne bereits zu Anfang des
vierzehnten Jahrhunderts an der römischen Kurie betrieben. Siehe Denifle,
Seite 306 f.

430



Dieser Reformentwurf bildete nun den Zankapfel der Parteien
und der Nationen. Um nicht das ganze Konzil aus den Fugen
gehen zu lassen, willigten Sigismund und die Deutschen schließlich

in den Vollzug der Papstwahl vor der Reform.
So ward am 11. November 1417 Martin V. gewählt. Er

sollte nun das Reformwerk zu Ende führen und ernannte zu
diesem Zwecke die dritte Reformkommission. In der eigenen
Kanzlei schaffte der Papst durch ein neues Statut etwelche
Ordnung. Einige unbedeutende Zugeständnisse wurden mit großem
Pomp verkündet, dann aber schloss Martin mit den einzelnen
Nationen Kompromisse, die fünf Jahre gültig, meist schon vorher
aufhörten, insofern sie überhaupt jemals in Kraft traten.

Martin V. führte das Papsttum in der Form seiner
mittelalterlichen Machtfülle von Konstanz nach Italien zurück. Die
schismatischen Wirren waren zwar beseitigt, jedoch im Blutgericht
über Hus und seinen Jünger und in der wiederum begrabenen
Kirchenreform waren zwei furchtbare Infektionsherde im Körper
der Kirche zurückgeblieben. Der dritte und schlimmste aber lag
da, wo es Martin am wenigsten vermutete, in den Studien seiner
eigenen Kurialen, im Humanismus.

II.
Seit ungefähr siebzig Jahren hatte in Italien, Petrarcas Spuren

folgend, eine kleine Schar von Männern aus allen Ständen:
Schulmeister, Mönche, Kaufleute, besonders aber Notare angefangen,
die erhaltenen Werke des klassischen Altertums, Pergamente,
Münzen, Inschriften zu sammeln und zu studieren: sie nannten
diese Bestrebungen die Studia humanitatis, ein überspannter
Vertreter der neuen Weisheit definierte sie bald nach dem Konstanzer
Konzil als die Kunst, Tote aus dem Grabe zu erwecken.

Es ist nicht leicht, diese neuen Bestrebungen von den bisher
betriebenen abzusondern: denn ohne Unterbruch laufen die Fäden
vom Mittelalter bis zu Macchiavell, den man von jeher als den Inbegriff

der italienischen Renaissance betrachtet hat. Und jedes
»typische, neue" Scheidungsmerkmal entpuppt sich bei genauerer
Kenntnis der Zeit- und Literaturgeschichte als längst dagewesen:
man hat, um nur einige Punkte aufzuzählen, die Renaissance
durch stärkere Lebensfreude, antikirchliche Gesinnung, eifrige Be-

431



schäftigung mit dem Altertum, schwärmerische Verehrung der
Antike charakterisieren wollen: alle diese Merkmaie treffen einigermaßen

zu. Aber sind sie wirklich Neuerscheinungen und nicht
Erbstücke des Mittelalters?

Was zunächst die heftigere Lebenslust anbetrifft, so habe ich

nirgends finden können, dass man im fünfzehnten Jahrhundert
lustiger lebte als im vierzehnten; der gesteigerte Wohlstand der
italienischen Kommunen brachte einen größeren Luxus, aber daran
sind die Altertumsstudien unschuldig. Was die antikirchliche,
heidnische Stimmung anbelangt, so findet sich der dumme oder
zuchtlose Priester, auf den im Decameron oder in den Facetien

Poggios die scharfe Geißel des Spottes niederfährt, bereits in den
altfranzösischen Fabliaux ; er bildet mit dem schlechten Richter,
dem getäuschten Ehemann, der listigen Gattin eine jener typischen
Gestalten, die gleich den stehenden Figuren der Commedia del-
l'arte vom unsterblichen Lachen der Zuhörer begleitet durch die

Literaturen aller Zeiten und Völker wandern.
Was das Studium der Antike angeht, so schrieben die Mönche

des siebenten bis zwölften Jahrhunderts, denen wir beinahe alles

verdanken, was von Schriftwerken des Altertums auf uns gekommen
ist, die alten Autoren nicht minder fleißig ab als die Humanisten.

Die schwärmerische Verehrung des Altertums endlich zeigt
sich im Mittelalter nicht weniger als in der Renaissance: die

ungeheuren Trümmer Roms, das römische Reich, die Imperatoren,
sie waren Gegenstand ungeteilter Bewunderung, die Philosophen
Aristoteles und Plato waren beinahe zu Kirchenvätern geworden,
Virgil, Statius, Seneca hatte man in Christen verwandelt, edle

Geister, wie Sokrates oder Pythagoras hatten schon Heilige der

alten christlichen Kirche wie St. Justinus Martyr oder Augustin
der ewigen Seligkeit teilhaftig werden lassen, lange bevor sie

Dante in den Limbus versetzte. Die ungemessene Hochachtung
vor dem Heidentum war also auch kein neues Merkmal des

Humanismus.
Im dreizehnten und vierzehnten Jahrhundert hatte die

Degeneration der Klöster und der Scholastik freilich die
Klosterbibliotheken dem Staub und den Motten überliefert und die

Kopien der alten Autoren hörten gründlich auf. In Deutschland

besonders, wo die Wirren des Interregnums nachzitterten, trat ein

432



geistiger Tiefstand ein, der die glorreiche Tradition der alten
herrlichen Kulturstätten völlig in Vergessenheit geraten ließ.

Man könnte also versucht sein, zu glauben, die italienischen
Neuerer des fünfzehnten Jahrhunderts hätten einfach an die
Traditionen des Qelehrtenkreises Karls des Großen, an die sogenannte
karolingische Vorrenaissance angeknüpft.

Doch bei näherem Zusehen zeigt sich deutlich, dass unsere
Humanisten nicht die Studien des siebenten bis zwölften
Jahrhunderts fortführten.

Das ganze Mittelalter hatte man wohl das Altertum studiert,
so gut es ging: der Unterschied, der die Humanistenstudien scharf
von allem bisherigen, den Kirchenvätern wie vom ganzen christlichen

Mittelalter trennt, liegt im Studienzweck und in der
Studienmethode.

Die Kirchenväter und Ordensstifter, die das Studium der
alten Dichter und Philosophen empfahlen, sahen darin bloß ein
Mittel zu Nutz und Frommen des Christentums, gegen die
Gefahren ausschließlicher Kontemplation, zur besseren Bekämpfung
der heidnischen Zeitgenossen, besonders aber fanden sie, man
müsse es den Heiden abgucken, wie sie ihre schönen Gedichte,
Reden und Geschichtswerke anfertigten, um zum Nutzen des christlichen

Glaubens gleich Vollkommenes herstellen zu können. So
war ihnen das Studium der Antike lediglich ein Mittel zu christlicher

Apologetik.
Für die Humanisten aber war das Studium der Alten durchaus

Selbstzweck. Zwar schützten Petrarca und sein getreuer
Knappe Salutati ihren Gegnern gegenüber noch öfters vor, die
selben erbaulichen Absichten zu verfolgen, wie die Kirchenväter;
aber im Grunde war ihr Zweck doch ein anderer: direkt an die
Antike knüpften sie an, direkt an ihr entwuchsen sie allmählich,
nach mehreren Generationen erst dem mittelalterlichen Gottesstaat,

seiner Theologie und Kosmogonie.
Diesen ihren spezifischen Zweck zu erreichen, wandten sie

auch eine andere Methode an, als sie das Mittelalter gebraucht
hatte: dieses hatte sich damit begnügt, die überkommenen Texte
jeweilen um ein paar Kopistenfehler vermehrt abzuschreiben; die
Humanisten bringen die Textkritik dazu. Von allen Seiten schleppen

sie die Handschriften eines selben Autors zusammen, ver-

433



gleichen, emendieren nach Kräften und dies alles in den
Mußestunden, neben der Kanzlei, der Politik, dem Berufe des Predigers.

Die Bewegung schwoll immer mehr, sie war von Anfang an
durchaus italienisch national. Das inbrünstige Bemühen, die

Antike aus der Antike selbst zu verstehen, sich von den Vorurteilen

der mittelalterlichen Auffassung, von der Brille der Kirchenväter

zu befreien, wurde allmählich von Erfolg gekrönt: aus
ihrem tausendjährigen Grabe stiegen die glänzenden Gestalten der

Scipionen und die herbe Heldengröße Senecas und predigten
dem zerrissenen Italien die Liebe zum einigen Vaterland. Cicero
sprach ihnen von der Kraft der alten römischen Republik und
entzückte die schönheitsdurstige Seele des Romanen durch den

Wohllaut einer edlen Sprache: so war es den italienischen
Humanisten, es gelte ihre eigenen Väter vom Tode zu erretten und
sie suchten mit patriotischem Feuer die Werke ihrer Ahnen im
Moder der Klosterbibliotheken.

Für diese erste große Epoche im Humanismus, die man mit
Recht das Zeitalter der Neufunde genannt hat, ist das Konzil von
Konstanz von entscheidender Wichtigkeit. Während des
jahrelangen Debattierens und Feilschens der Väter begannen die Sekretäre

des entthronten Papstes Johannes die Büchereien der benachbarten

Klöster nach Werken der Alten zu durchforschen, die in

Italien unbekannt waren.
Der Ruhm dieser Neufunde hat sich mit Recht besonders an

den Namen eines Mannes geheftet, an den des apostolischen
Sekretärs Poggio Bracciolini. In vier großen Reisen während der

Dauer des Konzils, von denen leider bloß die zweite nach St. Gallen

näher bekannt ist, fand er wohl zwanzig verschiedene
verloren geglaubte Werke der Alten.

Im Juli 1416 besuchte er mit zwei andern Humanisten, Bartol.
da Montepulciano und Agapito Cenci die Bücherei des Klosters
St. Gallen, die man bei einem drohenden Brande in einen Turm
geflüchtet und dort ruhig dem Moder überlassen hatte1). Sie

x) Ein Paragraph des Reformentwurfes (Mansi XXVIII 264 ff. Art. XXXV)
scheint direkt auf das Kloster St. Gallen gemünzt zu sein, wo von der pes-
sima consuetudo die Rede ist, bloß Adelige und Kriegsleute in Kathedralen
und Klöstern zuzulassen. Solche Männer, die kaum Lateinisch reden könnten
(moribus laicalibus imbuti, studia non fréquentant neque curant et sic ignari
remanent et idiotae), taugten eher für Kriegsdienst als für Seelsorge, wie

434



fanden dort den ersten vollständigen Quintilian De Iystitutione
oratoria1), ein Werk, das auf die ganze folgende Generation
einen entscheidenden Einfluss ausübte, ferner die Kommentare
des Asconius Paedianus zu Cicero, IV. Bücher vom Argonauticon des

Valerius Flaccus und anderes. Auf einer dritten und vierten Reise

in Frankreich und Deutschland herum fand er gar acht Reden
Ciceros unter einem Haufen von Abfall und rettete sie vom
sicheren Untergange, ebenso das Werk des Lucretius und den

Ammianus, des Manilius Astronomicon, die Punica des Silius
Italicus und eine Menge kleinerer Schriften.

All diese weiten kostspieligen Reisen sowie die Kopie der
Bände, wo ein Mitnehmen nicht verstattet wurde, bestritt Poggio
aus den eigenen, kargen Mitteln und den Summen, welche die
Freunde etwa zusammen brachten: keiner der hohen Prälaten
oder Fürsten hatte für „die Errettung so vieler herrlicher Männer
aus dem Kerker der Barbaren" einen Heller übrig.

Noch ganze fünfundzwanzig Jahre später, in seinem philosophischen

Traktat über das Fürstenunglück, wirft der alternde Poggio
den Mächtigen der Erde diese Interesselosigkeit mit bitteren
Worten vor und wiederholt mit zornigem Bedauern, wie viel
reichere Schätze dazumal noch in sicherer Aussicht standen und

nur durch den elenden Mangel an Geldmitteln nicht gehoben
werden konnten.

Poggio war in Konstanz durchaus nicht der einzige
Entdecker, bloß der hitzigste und glücklichste. Die andern blieben
meist in der Konzilsstadt und kopierten die Bände, bevor sie den

Weg über die Alpen nahmen nach Florenz, der großen Mutter
der neuen Studien. Es lebt ein heißer Idealismus in all diesen

man sehe bei specialiter plura solemnia monasteria de ordine S. Benedicti.
— Nach Weidmann: Gesch. d. Bibl. v. St.Gallen 1841 p. 45 bestand dazumal

der Konvent des Klosters bloß aus zwei Männern, dem Abte Heinrich
von Gundelfingen und dem Probste Georg von Enne, die, wie die italienischen

Besucher zu berichten wissen, allen Studien gänzlich fremd waren.

') Der Quintiliankodex der Zürcher Stadtbibliothek, der aus St. Gallen
stammt, kann nach R. Sabbadini (Due questioni storico-critiche su Quin-
tiliano in Rivista di filol. e d'istor. classica XX (1891) p. 307 ff) nicht die von
Poggio entdeckte Handschrift sein. Einige neue Belege für die Entdeckungsreisen

wird meine vor ihrem Abschluss angelangte Poggiobiographie
enthalten.

435



Männern, die ihr ganzes Mühen und ihr Vermögen daran wenden,
aus den alten verschütteten Schächten das Gold des klassischen
Altertums zu heben und es der Menschheit zurückzuerstatten.

Als Papst Martin V. im Mai 1418 sich von Konstanz
aufmachte und in langsamen Etappen über Bern und Genf südwärts

zog, da hätten nach dem Wunsche des florentinischen Humanisten

Leonardo Bruni alle Völker Italiens zusammenströmen
sollen, um die herrlichen römischen Klassiker zu begrüßen, die

Poggio und seine Freunde in ihre sonnige Heimat zurückführten :

Poggio Bracciolini aber, ihr Entdecker, vom neuen Papste nicht
in seinem Sekretariate bestätigt, zog um Amt und Brot gebracht
ins traurige Exil nach England.

Fassen wir die Ergebnisse zusammen : die Reformversuche in
Konstanz zeigen wohl den tiefen Unwillen, der in allen Schichten
der nördlichen Völker über das schmähliche, geldsüchtige
Kirchenregiment herrschte, eine Besserung brachten sie indessen nicht
zustande. Für die Kirchenreform blieb das Konstanzer Konzil
völlig resultatlos, anders für den Humanismus.

Hier zum ersten Mal wird der deutsche Norden den
italienischen Gelehrten enthüllt mit der reichen alten Kulturarbeit, die
in seinen Klöstern schlummerte und die nunmehr durch die

Bemühungen der Italiener wiederum aus dem Grabe ersteht.

III.
Die Reformbestrebungen nach dem Konstanzerkonzil gipfeln

in den großen, kühnen Dekreten der Basler Kirchenversammlung.
Papst Martin, nach Italien zurückgekehrt, hatte zunächst

genug zu tun, die heillose Verwirrung, in der sich der Kirchenstaat

befand, zu heben und das alte Papstregiment in gekräftigter
Form wieder einzurichten, wobei ihm die starke Hausmacht der

Colonna zu statten kam. Nach fünf Jahren sollte nach den

Konstanzer Beschlüssen eine neue Generalsynode in Pavia
zusammentreten. In der Tat trafen dort im November 1422 einige
fremde Prälaten ein, doch kaum eröffnet, wurde das Konzil von
Martin, angeblich wegen Pestgefahr, wahrscheinlich noch mehr

wegen der drohenden Nähe des Mailänder Tyrannen Filippo Maria
Visconti nach Siena verlegt.

436



Dort brach alsobald der Streit zwischen Papst und Synode
um die Superiorität aus, so dass Martin, statt selbst an die
Versammlung zu kommen, es vorzog, dieselbe durch ein heimlich
angeschlagenes Edikt aufzulösen. .Die Väter mussten sich fügen,
wenn sie nicht ein neues Schisma, zu dem der König von Aragon

nicht übel Lust hatte, heraufbeschwören wollten; zudem war
ihre Sicherheit in Siena sehr problematisch.

Schon vorher hatte man sich über den Ort des künftigen,
nach sieben Jahren abzuhaltenden Konzils, das endlich einmal die

große Kirchenreform an die Hand nehmen sollte, geeinigt und
zwar auf die Stadt Basel.

Die Wahl Basels erklärt sich aus seiner trefflichen
geographischen und politischen Lage zwischen Frankreich und Deutschland,

daneben aber aus dem stolzen, freiheitlichen Sinne seiner
Bürgerschaft, der den Teilnehmern wahrhafte Sicherheit bot.
Wenn die Basler einen Geleitsbrief ausstellten, so hielten sie ihn;
sie schützten die böhmischen Ketzer sowohl wie die Gesandten
Eugens und die Konzilsväter während siebzehn langen Jahren
gegen die römischen Bannstrahlen und die Reichsacht.

So gingen auch die sieben Jahre ins Land und wiederum
erscholl der Reformruf. Martin V. musste, durch die Fürsten
aufgefordert, noch kurz vor seinem Tode dem Kardinal Cesarini,
den er als Legaten für den Kreuzzug gegen die Hussiten
ausschickte, auch die Einberufungsbulle zum Konzil nachsenden. Ob
der Papst auch wirklich beabsichtigte, es abzuhalten, darüber
brauchen wir keine Worte zu verlieren angesichts seines
Verhaltens in Siena und der Überlieferung seiner Famiiiaren, wonach
ihm schon das bloße Wort „Konzil" einen wahren Abscheu
einflößte! Hatte denn Papst Martin kein Auge und kein Verständnis
für das Reformbedürfnis der Kirche? Der Grund seiner Feindschaft

und damit des Scheiterns aller Reformversuche, von denen

vor und nach dem Konzil von Siena verschiedene zu Papier
gebracht wurden, lag darin, dass Papst und Nationen eine völlig
verschiedene Ansicht über die Ziele dieser Reform hatten.

Beide Teile waren wohl über die dringende Notwendigkeit
einer moralischeren Lebensführung des säkularen und regulären
Klerus einig. Und um dies zu erreichen waren unbestreitbar
kleinere Provinzialsynoden, wie sie Martin gerade in diesen Jah-

437



ren häufig abhalten ließ und wo die Bischöfe auf die einzelnen
Fälle eingehen und die Schuldigen strafen konnten, viel
wirksamer als die großmächtigen Dekrete der Konzilien, die wirkungslos

über die Köpfe hin verhallten.
Mit dieser Reform verband aber der Papst die straffere

Disziplin des Klerus gegenüber Rom, während die Nationen eine

größere Unabhängigkeit des Klerus und der Untertanen vom Papst
und dafür eine stärkere Abhängigkeit von der eigenen Landesregierung

erstrebten. Mit einem Worte: der Papst verteidigte den

mittelalterlich absolutistischen Gottesstaat, worin jeder Untertan
erst dem Papst, dann erst seinem Landesherrn zu gehorchen
hatte; die Nationen erstrebten die eigene Selbständigkeit: sie

wollten weniger an Rom zahlen und sich selber regieren. Anstatt
dass jeder Fürst in seinem Lande einfach diese radikale Änderung

durchführte, hoffte er auf die Mirakel einer allgemeinen
Kirchenversammlung, welche den Papst bändigen und seine Rechte
beschneiden sollte! Hatte man ja gerade deshalb in Konstanz die

Superiorität des Konzils über den Papst erklärt.
Die Stellung des Papstes zu einem im fremden Lande tagenden

Konzil, das zudem die Konstanzer Superioritätsbeschlüsse
verfocht, konnte also nur eine feindselige sein.

Am 20. Februar 1431 starb Martin V. und sein Nachfolger
war der Venetianer Eugen IV. Die Person tat jedoch dabei nichts

zur Sache, denn indem er den Stuhl Petri bestieg, übernahm und

verfocht er auch die absolutistischen Ansprüche seiner Vorgänger.
Höchstens kam es in Betracht, dass Martin ein kräftiger
Herrscher und verschlagener Diplomat war, Eugen dagegen mönchisch

eng, hitzig und hartnäckig.
So wurde die Basler Synode ein einziger siebzehnjähriger

Kampf zwischen Pontifex und Nationen, der sich im Namen der

Kirchenreform abspielte. Der äußere Verlauf der Ereignisse war
kurz der folgende:

Das erste große Hauptgeschäft der Basler, das zwar nicht
in ihrem Arbeitsplane lag (dieser umfasste die drei Punkte der

Ketzerbekehrung, Friedensstiftung zwischen den Fürsten und

Kirchenreform) war die Anerkennung ihrer Versammlung durch

Papst Eugen, der sie auf alle Art aufzulösen, zu sprengen, zu

verlegen suchte. Und in dieser ersten Phase des Kampfes waren

438



sie siegreich : denn der deutsche König Sigismund unterstützte
sie, da er vom Konzil Beilegung des hussitischen Aufstandes und
damit den Besitz Böhmens erhoffte, das ihm beim Tod seines
Bruders Wenzel zugefallen war; Frankreich und England
unterstützten gleichfalls die Synode, da sie aus den Reformbeschlüssen
einen erklecklichen Gewinn an Rechten erhofften ; endlich begünstigte

sie der König von Aragon, weil Eugen IV. wie Martin V.
in Neapel die Anjou unterstützte, und Filippo Maria Visconti von
Mailand kämpfte gegen den Papst, da sich dieser im langjährigen
Kampfe des Mailänders gegen Venedig und Florenz auf die Seite
seiner Heimatstadt Venedig geschlagen hatte.

So sah sich Eugen IV., von allen Seiten verlassen und
bedroht, im Dezember 1433 gezwungen, den Bestand der Basler
Versammlung und ihre Beschlüsse voll anzuerkennen.

Auch die Ketzerbekehrung geriet wider Erwarten gut: nach
mehreren Gesandschaften hin und her brachten es die Basler zu
stände, die Hussiten feindlich zu spalten und die radikale Partei
der Taboriten durch die gemäßigte der Utraquisten mit Waffengewalt

zu vernichten. Mit dieser gemäßigten Partei wurde dann
ein Kompromis geschlossen, aus dem die Böhmen wenig mehr
als die Erlaubnis des Laienkelchs und der Kinderkommunion
davontrugen. In den Verhandlungen mit dem griechischen Kaiser,
den man ebenfalls zur Union zu bringen hoffte, liefen indessen
die päpstlichen Unterhändler den konziliaren den Rang ab, und
so fanden sich die Griechen zu dem Gegenkonzil Papst Eugens in
Ferrara und Florenz ein und unterwarfen sich dort seiner Autorität.

Es blieb also das dritte und schwierigste Traktandum der
Kirchenreform, in welcher eine Anzahl hochbedeutender
Beschlüsse zu Stande kamen. Da nicht wie in Konstanz die hohen
Prälaten überwogen, sondern im Gegenteil der niedere Klerus, so
liegt es auf der Hand, dass man in Basel viel mehr nach Oben
zu reformieren suchte als nach Unten.

Es lässt sich in diesen Vorschlägen eine dreifache Tendenz

unterscheiden, die aber stets auf eine starke Verminderung der
päpstlichen Macht hinausläuft: die politische der Fürsten, von
denen Aragon und Visconti sich auf Kosten des Kirchenstaates
Länderbesitz aneignen wollten, die Herrscher der übrigen Nationen
ihre Unabhängigkeit von Rom zu vergrößern suchten ; die per-

439



sönlichen Treibereien hoher und niederer Prälaten, die für die

eigene Würde oder gar für die eigene Tasche das Verfügungsrecht
über möglichst viele und möglichst fette Pfründen zu erhaschen
trachteten. Endlich tritt auch eine ideale demokratische Richtung
deutlich zu Tage: ein ehrliches, lauteres Bestreben, die verweltlichte

Kirche wieder geistlich zu machen, sie in evangelischem Sinne
zurückzubilden.

So kamen denn Reformbeschlüsse zu Stande, welche die
Konstitution der Kirche aus tiefste zu verändern suchten :

An die Stelle eines Papstes, der als Vikar Christi nur diesem
seinem Auftraggeber Rechenschaft schuldet, tritt ein Pontifex, der

vor dem Plenum der Kardinäle alljährlich einen eigentlichen
Rechenschaftsbericht abzulegen hat, den dann häufig zusammentretende

Konzilien prüfen, und ebenso soll die Amtsführung der
Bischöfe und Erzbischöfe vor den Diozesanversammlungen
geprüft und zensiert werden. — Das war ein mächtiger Schritt
weiter als die Konstanzer Vorschläge gegangen waren, die
lauteten: ein schlechter Papst kann durch eine allgemeine Synode
abgesetzt werden. Aus dem absolutistischen Gottesstaat des Mittelalters

wurde also hier eine Art geistlicher Republik mit
lebenslänglich gewähltem Präsidium.

Hand in Hand mit dieser radikalen Maßregel gingen eine

völlige Dezentralisation der Kirchenverwaltung und das Schmerzlichste,

eine gewaltige Beschneidung der römischen Einkünfte:
jede Simonie sollte abgeschafft sein und ebenso die Annaten, Ex-

spektanzen, primi fructus und alle die tausend andern Schröpfköpfe,

durch die der Papst die Christenheit ständig zu Ader ließ.

Schließlich folgten auch Bestimmungen für einen reineren
Lebenswandel des niederen Klerus, und der Konstanzer Antrag
wurde zum Beschluss erhoben, wonach an den Universitäten
Lehrer des Lateinischen, Griechischen, Hebräischen, Chaldäischen
und Arabischen angestellt werden sollten.

Welch ein Abgrund trennt diese Beschlüsse von dem
mittelalterlichen Bilde des Papsttums: einst der über Fürsten und
Königen thronende Statthalter Gottes, die Hand mit dem Bannstrahl
und den Schlüsseln über Himmel und Hölle bewehrt und der mit
seinen Ablässen dem Herrgott mit einem Streich das ganze
Fegfeuer entvölkern konnte — nun ein bescheidener höherer Kirchen-

440



beamter, der jährlich vor seinen Wählern und Richtern über die

Amtsführung Rechnung ablegt und dessen weltliche Macht nicht
über den Kirchenstaat hinausgeht. Es liegt in diesen kühnen
Beschlüssen, welche die Verantwortlichkeit des Hirten vor seiner
Herde festlegen, etwas von dem hohen Gedanken, dem Martin
Luther den klassischen Ausdruck gab: ein Christenmensch ist
ein freier Herr über alle Dinge und niemand Untertan.

Die politische Konstellation, die den Baslern ihren ersten

Triumph über Eugen eingebracht hatte, veränderte sich rasch:
der Papst, aus Rom entflohen, fand ein sicheres Asyl in Florenz,
wo ihn die Censuren der Konzilsväter kalt ließen.

Die kühnen Reformbeschlüsse schreckten manchen
Konzilsbesucher, der noch am mittelalterlichen Bilde des Papsttums hing,
sie verletzten aber besonders manche Interessen von hohen und
niederen Kirchenfürsten. Und so kam es, dass ein Kardinal um
der andere von Basel verschwand, um sich beim Gegenkonzil
einzufinden, das Eugen in Ferrara versammelte. Auch Julian Cesa-

rini, der Eröffner und Leiter der Synode, verreiste und ward dafür,
wie Felix Hemmerlin zu berichten weiß, Julianus Apostata se-
cundus genannt. Und da das Konzil keine politische Macht mehr
neben dem erstarkten Papsttum vorstellte, so wandten sich auch
die Fürsten wieder zum Pontifex und suchten sich ihren Übertritt

durch möglichst kräftige Zugeständnisse rechtzeitig bezahlt
zu machen.

Allein mochte Alles wanken, die Basler Väter blieben eisern
fest: als im Sommer 1439 die Pest in der Stadt furchtbar wütete
und manchen von den Konzilsverhandlungen abberief, da führten
sie trotzdem den Prozess gegen Eugen bis zur Absetzung durch
und warteten dann noch vier lange Monate, ehe sie zu der Neuwahl

eines schismatischen Papstes schritten. Sie erkoren den
Fürsten Amedeus von Savoyen, der sich Felix V. nannte. Äußere
Macht vermochten sie ihm freilich nicht zu geben, und da auf
Eugen IV. 1447 der milde Nikolaus V. folgte, da lenkten sie
ein und wählten, nachdem Felix freiwillig abgedankt, auch ihrerseits

Nikolaus zum Papste.
Nikolaus V, der den Basler Vätern einen ehrenvollen Rückzug

gewährt hatte, nahm selbstvertändlich ihre Reformdekrete
nicht an, und so blieb wiederum alles beim Alten. Ein einziger

441



Staat, Frankreich, machte sich die Basler Reformbeschlüsse zu
eigen und genehmigte sie in der pragmatischen Sanktion zu
Bourges. Er ließ sie sich auch vom Papste nicht wieder
entwinden. Die deutschen Kurfürsten machten anfangs Miene, ein
Gleiches zu tun. Sie wurden aber durch einen Secretarius König
Friedrichs III. der römischen Politik unterworfen, einen Mann,
der über sieben Jahre am Basler Konzil als Schreiber teilgenommen

hatte und zuletzt noch Sekretär Felix V. gewesen war, durch
den Humanisten Enea Silvio Piccolomini, den spätem Pius II.

So war dieser lange Kampf um ein neues kirchliches Ideal

vollständig zu gunsten des alten absolutistischen Prinzips
ausgefallen; die Kirchenreform durch das Mittel eines Konzils war
abermals und endgültig missglückt: damit überhaupt darin Wandel
geschaffen werde, bedurfte es keiner politischen Feilscherei unter
Kirchenfürsten und Staatsmännern: es bedurfte des neu erweckten
Glaubens, des opfermutigen Idealismus breiter Volksmassen. —

Es bleibt noch übrig, den Stand des Humanismus im Zeitalter

des Basler Konzils zu charakterisieren und zu untersuchen, ob
die scharfen Beschlüsse der Reformdekrete etwa auf seinen Ein-
fluss zurückzuführen sind.

Was den Stand der Humanitätsstudien anbelangt, so ist vor
Allem eine bedeutende Zunahme der Bewegung an Breite und
Tiefe festzustellen. Nicht bloß einige kleine Sekretäre sind es wie
in Konstanz, die nach den alten Autoren fahnden, sondern gerade
in Basel sehen wir einen starken Teil der hohen italienischen
Prälaten, von den neuen Idealen erfüllt, emsig auf der Suche nach

Klassikern, und zwar Männer aller politischen Richtungen.
Der Erfolg war auch diesmal ein überraschender: die Con-

troversiœ Senecas, die Sentenliœ des Publilius, die Phœnix des

Lactantius, die zwölf Panegyrici, der Kommentar Donats zu Te-
rentius, daneben eine Reihe medizinischer und geographischer
Schriften, auch etliche wichtige Glossare und Werke der Kirchenväter

wurden neu entdeckt. Eine weitere Stärkung der studia
humanitatis brachten die Unionsverhandlungen mit den Griechen
in Ferrara. Welche Forstchritte übrigens die Sprache Homers in
Italien seit Konstanz gemacht hatte, zeigen gerade diese
Unionsverhandlungen, wo die römische Partei im stände war, mit den Griechen
über ihre eigenen griechischen Kirchenväter scharf zu disputieren.

442



Die eigenen Werke, welche die Humanisten in diesen Jahren
selbst verfassten, sind vor allem Übersetzungen aus dem Griechischen,

sodann moralphilosophische Traktate, Reden, Episteln, auch
Versuche von Geschichtsschreibung und Poesie, besonders emsige
Arbeit aber in der Textemendation. Manch kühnes Wort deutet
in den Moraltraktaten an, dass aus den friedlichen
Kathederdisputationen über die Antike mit der Zeit tätliche Waffen gegen
das ganze Wissens- und Glaubensgebäude des Mittelalters von
selbst erstehen werden. Die Arbeiten Lorenzo Vallas über die
konstantinische Schenkung, über die Lust und über die
Bibelübersetzung der Septuaginta sind das Wetterleuchten künftiger
Gewitter. Aber sie sind noch vereinzelt und vorläufig ungefährlich.
Gerade das Faktum, dass Männer aller Parteien einmütig
mitarbeiten, bezeugt, dass die Bewegung noch nicht aus der Gelehrtenstube

heraus gekommen ist und auch dort noch sich in voller
Harmonie mit der mittelalterlichen Kirchenlehre befindet. Wir
vermögen in den Basler Reformdekreten keine Spur von Humanismus
zu entdecken, sondern lauter Bestrebungen, wie sie schon Occam,
oder Marsilius von Padua oder die spiritualen Franziskaner verkündet
hatten. Die Humanisten bilden noch eine Gemeinde von Männern,
die sich neben den Kämpfen des täglichen Lebens einträchtig in
der Erforschung des Altertums treffen, dem Reiche der Schönheit
und Freiheit. Der Humanismus geht mit stillem Tritt neben den

geräuschvollen Konzilsdebatten. Doch auch für ihn wurde diese Zeit
der Synode von der mächtigsten Bedeutung, von einer Bedeutung,
welche diejenige der neu entdeckten Autoren bei weitem übersteigt:
Hier wurde der Humanismus auf die deutsche Nation übertragen.

1st es nicht eine Vergeltung für die treue Hut und Pflege,
wenn gerade Enea Silvio, durch eine der wunderbarsten Fügungen
des Menschenschicksals auf den päpstlichen Thron gelangt, den
Baslern die Stiftungsurkunde ihrer Universität unterzeichnet?

Durch das Konzil wurde in Basel die Stätte geschaffen, auf
der sich die Humanitätsstudien frei entfalten konnten, nachdem
ihr sonniges Heimatland durch eigene und fremde Sünden in die

spanische Knechtschaft gesunken war. In Basel sollten diejenigen
Männer lehren, welche die höchste und edelste Blüte des
Humanismus waren: Desiderius Erasmus und Andreas Vesal.

ZÜRICH ERNST WALSER

P
443


	Die Konzilien von Konstanz und von Basel

