
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Ariadne auf Naxos

Autor: Steinberg, Salomon D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARIADNE AUF NAXOS
Es sind einige Monate her, dass Richard Strauß sich in der Parsifai-

frage zu Wort gemeldet hat und zwar in einem offenen Brief an eine
norddeutsche Zeitung. Er erhebt darin temperamentvoll Protest gegen die in
weiten Kreisen und auch in der deutschen Legislative verbreitete
Unterschätzung des Kunstwerkes und des Künstlers. Weit entfernt, jene Philippika

in Schutz zu nehmen, möchte ich hier nur feststellen, dass auch
Strauß trotz allen Ruhmes sich nicht ganz verstanden sieht, denn was er von
der Kunst im allgemeinen sagt, gilt doch zum mindestens wohl auch für
seine Kunst und seine Person als Künstler. Das beschäftigte ihn wohl schon
lange.

Nun musste es ihm gelegen kommen, dass Hofmannsthal diesen Zwiespalt

der Natur, die den Edelmenschen mit seiner hohen Empfindungswelt
in eine Welt von natürlichen Triebmenschen hineinsetzt, dichterisch in
seinem Libretto zu Ariadne auf Naxos zur Darstellung brachte. Das zeigt, dass
Strauß also nicht ohne künstlerischen Zwang an diese Oper herangetreten
ist und gibt den Schlüssel zum Verständnis des eigentümlichen Werkes.

Der Weg, den Dichter und Musiker zur künstlerischen Gestaltung des
Konfliktes gewählt haben, ist sehr weitläufig, und unter dieser allzugeistreichen

Konzeption leidet nicht nur das oft vor Rätsel gestellte Publikum,
sondern in erster Linie das ganze Kunstwerk. Ursprünglich wollte Strauß
ein Kammerspiel vertonen — die Widmung der Ariadnepartitur an Reinhard
ist als Rest dieses ersten Gedankens übriggeblieben — und fand in
Modères Bürger als Edelmann überdies noch Gelegenheit, ein Theater auf dem
Theater zu inszenieren. Begreiflicherweise war die Türkenkomödie, die bei
Herrn Jourdain vor geladenen Gästen gespielt wird, zu wenig reizvoll für
unsere Moderne, und da kam nun Hofmannsthal auf den gescheiten
Gedanken, ein Doppelspiel an seine Stelle zu setzen: ein lyrisches Stück,
darstellend den Edelmenschen und seine Gefühlswelt — Ariadne und Bacchus

— und eine Harlekinade als Gegenpol dazu: die Welt der niederen
Treibmenschen. Diese Gegensätze in ein ernstes Drama zu fassen wäre
eine Aufgabe würdig des größten Künstlers gewesen ; Hofmannsthal hat
sich hier aber die Sache leicht gemacht und sich auf den geistreichen
herausgespielt: Herr Jourdain befiehlt in seinem Banausentum einfach, das
Drama im ernsten Stil zu mischen mit der improvisierten Harlekinade, damit

ersieh nicht langweile. So entstand das kapriziöse Libretto, das Strauß
nun reizvoll genug erscheinen musste, in dem er, abgesehen von den
erwähnten inneren Berührungspunkten, in dem häufigen Ineinanderspiel der
gegen einander gesetzten Handlungen durch neue überraschende Charakte-
risierungs- und Stilisierungskünste brillieren konnte. Und das ist ihm auch
in reichem Maße gelungen.

Erst geht der Bürger als Edelmann über die Bretter. In Frankreich
wird er noch gespielt und man wird sich dabei vielleicht oft ein bisschen
langweilen. Auf der deutschen Bühne aber wächst die Interesselosigkeit
um ein beträchtliches und deshalb hat Hofmannsthal hier eingegriffen und
fünf Akte auf zwei reduziert. Ohne den geringsten Schaden. Er hätte sie
besser auch noch weggelassen, wenn er sie nicht gebraucht hätte. Zur BeJ

gründung der folgenden Stilvermischung in der Ariadne. So muss der gute
dumme M. Jourdain zu allem andern auch noch für den etwas
gewagtgeistreichen Stilversuch unserer modernsten Stilkünstler aufkommen. Fehlt

377



also das tiefere menschliche Interesse an einer so stark chargierten Figur
wie sie Jourdain darstellt, so wird das Stück uns wieder näher gebracht
durch die zeitweise Vertonung durch R. Strauß. Da ist schon viel Geist
und viel Können, eine Freude an lustiger Detailkunst und oft eine schön
ansetzende Melodie wie die Arietta und der Schluss des Vorspiels. Aber
trotz alledem hätte ich weit größeren Genuss an der folgenden Oper
gehabt, wenn ich mir die einleitende Komödie geschenkt hätte.

Denn bei Ariadne greift Strauß ins Volle. Und zwar mit beschränkten
Mitteln. Ein auf den Mozartschen Bestand reduziertes Orchester, mit
Unterstützung von Celesta, Harmonium und Klavier. So wenig ich im Konzertsaal

das schöne, große Straußorchester missen möchte, so sehr freue ich
mich über diese Vereinfachung in der Oper, wo der große Apparat nicht
nur oft zu den Unmöglichkeiten auch einer guten Bühne gehört — Strauß
Elektra hat es gezeigt — sondern auch durch die dicke Instrumentierung
Stimme und Stimmung recht häufig zudeckt. Wie versteht es nun Strauß,
mit dieser kleinen Besetzung zum Ziele zu kommen! Und dabei tönt seine
Ariadnemusik gar nicht Mozartisch — viel weniger als der Rosenkavaüer
— sondern so echt Straußisch wie nur irgend möglich.

Da geht das griechische Spiel in ernstem Rhythmus über die Bühne.
Ariadne, von Theseus auf Naxos ausgesetzt, klagt untröstlich über den Verlust

des Geliebten. Der gütige griechische Himmel hat ihr aber sein Mitleid

nicht versagt: er schickt ihr drei Naturgeister, sie zu trösten. Das Trio
von Najade, Driade und Echo ist musikalisch prachtvoll bedacht mit drei
Gesängen, vor allem jener tiefe, äußerlich und innerlich an Brahms
erinnernde „Töne wieder, süße Stimme". Bacchus der Jüngling kommt und
erhebt Ariadne zu seiner unsterblichen Gattin; in diesem Zwiegesang steigt
die musikalische Linie mächtig an und hat gegen den Schluss eine Stelle,
die mich geradezu durch die dithyrambische Kraft der Steigerung
überwältigt: ich meine jene Stelle, wo, während der Zwiegesang in höchsten

Höhen schwelgt, hinter der Szene das Najadentrio ganz leise sein
„Töne wieder" erklingen lässt und das Orchester eine prachtvolle tiefe
Wärme entwickelt, wie man sie bei Strauß so selten findet. Dieser
Moment entschädigt für Vieles.

Neben dem ernsten Spiel geht die Harlekinade von statten, das selbe
bald unterbrechend, bald gleichzeitig mit ihm, und diese lustige Gesellschaft
ist mit einer lustigen Musik bedacht wie sie nur Strauß zu komponieren
vermag.

Und nun die ästhetische Seite der Oper. Die Aufführung hat auch
hier diagonal gegenüberstehende Meinungen hervorgerufen, Die Klippe liegt
jedenfalls am Libretto, an jener brüsken Stilvermischung, jenem unvermittelten

Wechsel von Scherz und Ernst, die manchen in seinem Innersten
verletzt. Tritt man naiv an die Oper heran und sieht in ihr ein bloßes
Spiel von Geist und Phantasie — wozu einen auch das Komödienvorspiel
verleiten kann — so wird man nicht darum herumkommen, die Vermischung
einer ernsten Handlung mit frivolen Bajazzospässen als eine Geschmacksverirrung

abzulehnen. Denn weder für die klagende Ariadne noch für die
tausenden von Masken kann man aus dem Stück selbst ein tieferes menschliches

Interesse ableiten, und man begreift Herrn Jourdain, der vor diesem
Spiel einschläft.

Durchgeht man aber den Text, so findet man in dem so scharf auf

378



die Kontraste hinausgearbeiteten Gegenspiel den gleich zu Anfang erwähnten
Konflikt des Edelmenschen mit dem Unverstand des Alltags, und da diese
Gegensätze in Wirklichkeit in allen Situationen aufeinanderprallen und auch
vor der Trauer nicht Halt machen, so können wir es schließlich auch
verstehen, wenn ausgelassene Bajazzi in ihrer kindischen Bajazzoweise um
die trauernde Ariadne herumtanzen.

Aber auch zugegeben, dass wir uns an dieser wirren Stilvermischung
nicht mehr stoßen, weil wir sie als das Abbild des Lebens auffassen können,

so bleibt doch die Tatsache, dass wir uns nicht sehr erwärmen. Das
Œuvre ist zu geistreich und seine Poesie zu sehr vom Verstand beherrscht.
Dazu die vorwiegend intellektuelle Musik von Strauß, der man auf Schritt
und Tritt das Gewollte nachfühlen kann. Jedenfalls aber unterhält man sich
gut bei so viel Esprit. Eine geistreich geführte Unterhaltung kann höher
gewertet werden als Gefühlsschweigerei und gilt als aristokratisch. Und so
ist auch die ganze Kunst eines Strauß und eines Hofmannsthal : aristokratisch,

bewusst, kühl. Großstadtluft für Großstadtmenschen.
Die Zürcheraufführung war erfreulich und geschmackvoll. Solisten

und Orchester waren gut, trotz all der Schwierigkeiten. Hervorragend sang
Fräulein Eden ihre überlange Koloraturarie, die unerhörte Anforderungen
stellt, und nicht minder erfreulich waren Fräulein König als Ariadne und
Herr Stier als Harlekin. Herr Wünschmann als bürgerlicher Edelmann war
amüsant, wenn er auch bessere Rollen hat. Über alles Lob erhoben waren
Kostüme und Dekoration: einfach und geschmackvoll im Schauspiel,
farbensatt in der Oper, wie eine jener glühendem Tahitilandschaften Gaug-
nins mit den leidenschaftlich flammenden Plamen und Kakteen und dem
leuchtenden Himmel darüber.

ZÜRICH OTTO HUG

DIE HEIMLICHE KRONE

Es wird heute viel über Neuklassizismus gedacht und geschrieben,
und dieses Symptom, das vor wenigen Jahren noch armseligste
Einzelerscheinung war, hat sich nun schon zu einem bewussten künstlerischen
Prinzip ausgeweitet, das man nicht mehr, wie früher, belächelt, und das uns
die Hoffnung auf eine vertiefte Kunst im Drama erwachen lässt, das durch
seine linearen Momente die große Katharsis auszulösen vermag, die wir so
lange vermisst haben.

Emanuel von Bodman wurzelt auch in diesem Boden, und besonders
seine „heimliche Krone" (verlegt von Julius Bard, Berlin 1909) birgt den
ganzen Reichtum jener dramatischen Kunst in sich, der es nicht mehr darauf
ankommt, die Welt in ihrer brutalen Zerrüttung, in ihren sinnlosen oder
vielmehr unverstandenen Widersprüchen und klaffenden Gegensätzen zu
enthüllen, sondern die ihren festlichen Glanz auf die Einzelerscheinung
strahlen lässt, die, in einem Sittlichen wurzelnd, über die Kreise hinausstrebt,
die der Tag um sie legte, getrieben von der inneren Stimme, die in ihrer
Klangfarbe etwas Schicksalhaftes birgt.

Rein sein muss der Held dieser Tragödie, die heimliche Krone muss
er tragen, um seinen Weg gehen zu dürfen, und diese Reinheit gibt dem
Ganzen etwas Schweigendes und Innerliches, das von vielen ja als undra-

379



matisch verworfen wird; die sinnliche Welt tritt naturgemäß zurück, aus
den Vorstadthäusern der naturalistischen Tragödie werden Tempel und
Paläste, in deren weiten Gemächern sich das Einzelgeschick in seinem
Kampfe gegen die zwingende Ordnung der Dinge oder der Gesetze
abrollt, und wozu es eines weiten Spielfeldes bedarf, soll der Vorgang erhebend
wirken.

Wenn in einer dunklen berliner Kaschemme ein verirrtes, unverstandenes

Leben ein qualvolles Ende findet, so kann das wohl tragisch, kaum
aber erhebend wirken, und das gerade will das neue Drama, dem die königliche

Geste und die endlose Perspektive eigen ist.
Emanuel von Bodmans Tragödie „Die heimliche Krone", die bei ihrer

Uraufführung im Karlsruher Hoftheater, mit tiefem künstlerischem
Verständnis inszeniert und in ihren Hauptfiguren gut gespielt, einen wirklichen,
ernsten Erfolg hatte, schließt diese ganze feierliche Welt in sich und bewies
(was man beim Lesen nicht erkennen konnte), dass in ihr, trotz ihrer
symbolischen Abgetöntheit, eine unglaublich starke Bühnenwirkung schlummert,

die allerdings keine Macheffekte, sondern jenes feierliche Gefühl des
Durchschauertseins zu wecken vermag.

Gurgin, der Held, ist der Mann der dreißiger Jahre, der aus den
Stürmen und Bedrängnissen der Jugend zu einer festen Ethik gelangt. In
einer tiefen Symbolik ahnt er den Wert der Welt und ihrer Manifestationen
und scheidet seine eigene von jener fremden, die mit sinnlicher Gier sich
nur an die Tat und an das Geschehen klammert — und bewahrt so seine
reine Flamme vor den Störungen des Tages — bis die große Lockung an
ihn herantritt, die ihm die Verwirklichung aller seiner Träume verspricht;
er greift nach dem Gebotenen und vergisst, dass, einmal in der Welt stehend;
mitten in dem ungeheuren Gegenspiel von Wesen zu Wesen, er nicht mehr
sein kann wie er ist, nicht mehr tun kann wie seine Bestimmung will,
sondern dass die unendliche Tradition, die auf einer Krone lastet, stärker ist,
als der Willen des Einzelnen, und dass die heimliche Krone verblassen
muss vor dem funkelnden Lichte festlicher Säle und dem Glänze eines
goldenen Reifes: semper aliquid haeret.

So kämpft er mit der ganzen Kraft gegen die Welt und ihren Willen
an; er opfert ihr Weib und Jünger, bis er zuletzt als ein Befreiter und
Unbesiegter ihr doch unterliegt, vielmehr sich selbst unterliegt, indem er,
sein eigenes Gesetz umgehend und doch nur um es zu heben und der Welt
zu geben, in den Tag hineintrat, der ihm so unrein und so unsinnig schien
und dem er so fremd war.

Die heimliche Krone ist die Tragödie des Eignen, der ein Fremder
ward, weil er, einen kurzen Moment lang Mensch geworden, glaubte, sein
großes ideales Wollen verwirklichen zu können, wenn er die Macht nehme,
die ihm angeboten wurde — und dabei vergaß, dass er, einmal in die Enge
eines Kompromisses geschlossen, von tausend andern umgeben und
bedrängt sein werde, die die Welt von jedem verlangt, und gegen die der
Kampf nur dann möglich ist, wenn man schuldlos vor der stillen Flamme
stehen kann, zu der man betet.

In einer reichen, satten, symbolbunten Sprache liegen all die Schönheiten

dieser Dichtung würdig eingebettet, und aus vielen Worten spricht
eine unendlich tiefe Ahnung und ein Verstehen um Dinge und Geschehen,
die tiefvërborgen im eigenen Herzen schlummern oder zwischen Himmel

380



und Erde wie große unerkannte Symbole schweben, und die nur der wirkliche

Dichter zu fassen vermag.
Der Erfolg, den Bodmans Tragödie in Karlsruhe hatte, beweist uns,

dass die Zeit doch allmählich herankommt, wo der neuen Kunst die Tore
geöffnet werden und dies ist für unsere Kultur um so nötiger, da sie mehr
und mehr in den Schaueraktionen der Kinos zu ertrinken droht; wir brauchen,
mehr denn andere Zeiten, Feierlichkeit und Erhabenheit und diese Kunst
wird nicht wenig dazu beigetragen haben, wenn wir uns endlich aus unsern
Winkelgassen heraus auf die breite Straße zurückfinden, die wir so lange
nicht gingen.

SALOMON D. STEINBERG

OD

DAS EPOS DES WEIZENS
Frank Morris1), der frühverstorbene Amerikaner wollte das Lied des

Weizens singen, von seiner Aussaat in Kalifornien an bis zu seinem
Verbrauch in Europa. Der zweite Band dieser unvollendet gebliebenen Roman-
trilogie liegt uns nun in einer guten Übersetzung vor und führt uns in die
Chicagoer Getreidebörse.

Mit einer ungeheuren klaren Technik, die nirgends zur sensationellen
Mache wird, entblößt der Dichter vor uns den weiten, wirrkomplizierten Apparat
der Börse: Rad um Rad wird herausgehoben, wieder eingesetzt und langsam

angetrieben — bis die Schwungkraft anwächst, sich auf andere Räder
zitternd überträgt, die mit ihren tausend Zicken und Zacken wieder andere
antreiben — bis alles sich zu drehen beginnt, immer schneller und schneller,
stampfend, zertretend und keuchend, erfüllt und getrieben von dem
ungeheuren Rhythmus: Weizen, Weizen, Weizen.

Den großen Feldherrn der Börse, der den Weizenkorner machen will,
der in zehn Stunden Millionen verdient und den weiten Markt besitzt, den
nimmt der unermessliche, gelbe Strom und wirft ihn beiseite — wie einen
kleinen Jungen, der den Versuch machte, einen Berg wegzuschieben.

In diesem Buche wird die Tragödie des Spielers gespielt, mit jener
großen Realistik, die erschüttert, weil sie wahr ist — aber noch andere
Werte liegen darin: etwa die Beschreibung des Frühlingserwachens in
Chicago, die dem Roman eine warme Heimlichkeit verleihen, und vor allem
sind es hier, wie schon im „Oktopus" die Frauengestalten, die den ganzen
Reiz der Darstellungsweise Norris' in sich vereinigen und mit feinster
Psychologie in ihrer ganzen freien Keuschheit erfasst werden.

Die Getreidebörse ist eine Kritik des heutigen Systems; im Vorbeigehen

werden nach allen Seiten Perspektiven aufgerissen, unverstanden
starrt einem die Welt aus all den Schachten entgegen und unverstehend
staunt man in die Räder eines unnützen Werkes, das eine überreizte
Zeit schuf: „Warum konnte dieser gewaltige, unwiderstehliche Ernährer
des Volkes (der Weizen) nicht frei von allem Leid und ohne all das Elend
in seinem Gefolge zum Volke dringen und seine Bestimmung erfüllen ?"

Wie im „Oktopus" liegt auch hier über allem eine pessimistische Note
und doch wieder eine tröstende Erkenntnis, die alt ist und doch nur zu oft
in Vergessenheit gerät: gegen die Erde und ihren Willen giebt es keinen
Kampf. SALOMON D. STEINBERG

') Die Getreidebörse. Eine Geschichte aus Chicago von Frank Norris. Stuttgart :

Deutsche Verlagsanstalt. Geh. 4 Mk. Geb. 5 Mk.

381


	Ariadne auf Naxos

