Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Kunst und Gemeinschaft

Autor: Berlage, H.P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750587

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KUNST UND GEMEINSCHAFT

Unser Gottesdienst ist ein irdischer.
Schoenmaeckers : Der Glaube des neuen Menschen.

IV.

Unter den Anzeichen fiir den Wandel der Gesellschaft, wie
er vor sich geht, steht selbstverstiandlich in erster Linie die Kunst, und
eben weil man die gesamte neuzeitliche Geistesbewegung mit der
Renaissance vergleichen konnte, so miissen die Kunsterscheinungen
eine gewisse Ubereinstimmung mit ihr zeigen. In einer Ubergangs-
zeit sind die geistigen Merkmale der Kunst stets ein Streben, die
Tendenz sehen zu lassen und andererseits die Karikatur der hin-
schwindenden Gesellschaft, die materiellen Merkmale ein Hervor-
treten neuer, oder vielmehr erneuerter Formen, immerhin unter
Benutzung der bestehenden Kunst.

In den literarischen Kiinsten also eine starke Propaganda fiir
die neuen Ideen; in der Malerei dhnliche Absichten unter Be-
nutzung bestehender Kunstformen, ebenso in der Bildhauerei.
Die Architektur arbeitet am meisten darauf hin, sich von der
alten Tradition zu befreien; gleichzeitig bedient sie sich noch der
bestehenden Formen und strebt schon nach neuen, welche den
kiinftigen Stil verkiindigen.

Priifen wir nun diese Tatsachen an der Entwicklung der
heutigen Zeit.

Es gibt bereits eine Literatur, besonders eine dramatische, mit
mehr oder weniger starker Tendenz; daneben eine, die den Verfall
des Biirgerstandes schildert. Ist nun tendenziose Kunst keine Kunst,
wie von vielen behauptet wird? Doch, ohne Zweifel: sie hat nur
einen unangenehmen Beigeschmack, es fehlt ihr an Empfindungs-
klarheit. Sogar ein vorwiegend lyrischer Dichter wie Shelley
erachtete Tendenz nicht fiir unvereinbar mit Poesie.

Es gibt heute eine Malerei mit einer sehr starken Tendenz;
daneben eine, die vom Realismus bis zum Naturalismus herab-
gesunken ist, die aller Phantasie entbehrt, weil der Riickgang der
Phantasie eben eine Folge oder besser gesagt die Begleiterscheinung
des Naturalismus ist; es gibt eine ebenfalls tendenzidse Architektur,
mit einem starken Drang, alle eklektischen Formen abzustreifen,

360



und daneben eine dekadente, welche noch an den alten Formen
festhalt.

Und was die aligemeine Entwicklung betrifft, ist zu bemerken,
dass die Malerei allmédhlig an Bedeutung verliert und die deko-
rative Kunst im Wachsen begriffen ist, wie auch die Bildhauerei
sich aufs neue in der Richtung architektonischer Verzierung ent-
wickelt und die Architektur darnach strebt, ihre alte Stellung als
leitende Kunst wiederum zu erobern.

Ist dies nun bereits die sogenannte proletarische Kunst? Der
marxistischen Lehre nach gewiss nicht, weil eine solche erst mit
der Neuordnung der Gesellschaft beginnen konnte. Aber auch
wenn man die Entwicklung der einen Kunst aus der anderen fest-
stellt, so erscheint diese Grundsétzlichkeit beinahe als ein Ver-
steifen auf einer Theorie. Nach dem marxistischen Dogma kann
schon deswegen die neuzeitliche Kunst nicht die proletarische
Kunst sein, weil sie von den Intellektuellen einer bestimmten
Klasse geschaffen worden, die nicht aus der Klasse der Proletarier
selbst hervorgekommen sind. Wir miissen uns also sehr davor
hiiten, uns an das Dogma zu klammern, wenn wir die Kunst
unserer Zeit als ein Bild ihrer Kulturentwicklung erkennen wollen.

»Keine falschere, giftigere Erfindung®, ruft Scheltema aus,
»keine heimtiickischere Phrase als die kleinmiitige Liige, dass jetzt
keine groBe Kunst moglich sei! Jetzt nicht? Wo iiberall um uns
herum die ergreifendsten Dinge geschehen?“ Eine groBe Kunst
ist aber nicht nur moglich, sondern schon im Entstehen begriffen
und wird sich in kurzer Zeit wahrscheinlich bedeutend entwickeln;
ihre vollstindige Entfaltung ist aber zu sehr von ungiinstigen
Produktionsverhéltnissen gehemmt. Erst dann kann eine groBe
Kunst erwartet werden, wenn der Endzweck der sozialen Bewegung
erreicht sein wird, im besten Falle kurz vorher.

* *
*

Ich komme auf die Architektur zuriick. Von allen Kiinsten
— und ich rechne die sogenannte Gebrauchskunst auch dazu —
hat sie wohl am meisten Verdnderungen erlitten, weil sie am
engsten mit der industriellen Entwicklung, also mit dem Kapita-
lismus verkniipft ist. Das war ihr einerseits wohl ein bedeutender

361



Nachteil, anderseits erwies es sich ihr wiederum als duBerst
giinstig. Wie die Arbeiterbewegung als Streit gegen den Kapita-
lismus eine Folge des Kapitalismus selbst war, so ist der Streit
der Architektur gegen ihre Industrialisierung, also gegen den
uberfliissigen Kram, womit Bauwerke und Mobel umhangt wurden,
aus dieser Industrialisierung selbst hervorgegangen.

So erwies sich die Herrschaft der Scheinkunst als notwendig,
um den Keim einer Kunstreaktion zu entwickeln, und diese Schein-
kunst war, was man im neunzehnten Jahrhundert gerade Kunst
nannte, die Nachahmung der alten Stile. Es leuchtet einem jeden
ein, welche Verdnderung damals wie von selbst in der Architektur
erfolgen musste und wie dann in gewissem Sinne ein fester Bau-
typus fur die Neuzeit emporgewachsen ist, ndmlich das Handels-
und Ladengebdude, das Geschéftshaus, das ein Meilenstein auf
dem Wege zum groBen kiinftigen Warenhaus ist und aufs neue
den Beweis liefert, in wie engem Zusammenhang die Architektur
mit den wirtschaftlichen und sozialen Verhiltnissen steht, wie sie
genau ein Spiegelbild der Kultur ist.

~wenn die Vergangenheit die architektonischen Kunstformen
stets Idealbauwerken abgenommen hat, so versucht die Gegenwart
neue Formen aus Profanbauwerken, aus wirtschaftlichen Zweck-
bauten zu entwickeln,” sagt wiederum Scheiffler. ,Selbst diese
Erscheinung aber bestétigt das Entwicklungsprinzip. Denn das
wirtschaftlich organisierte Geschaftsleben ist heute das einzige Ge-
biet, wo man im Begriif ist, Konventionen iiber notwendige
Lebensformen zu schlieBen. Uberall sonst befinden sich die sozi-
alen Zustdnde noch in Stadien der Anarchie, des kurzen Kom-
promisses oder der toten Tradition. Im Geschdftsleben allein ist
ein selbstdndiger, von allen fritheren unterschiedener Geist zu
spiiren. Also auch hier ist es wieder die beschridnkende, krafti-
gende Konvention, die der Kunst Entwicklungsmoglichkeiten gibt.“

Und Hand in Hand damit geht natiirlich eine Umwandlung
der Philosophie der Architektur vor sich. Sah man in der Antike
die Symbolisierung von Stiitze und Schwere, wie sie in Sdule und
Architrav zum Ausdruck kommt, im Mittelalter eine Vergeistigung
des selben Begrifies — die Aufhebung der Schwere — als Hauptmotiv
der Architektur an, so wird fiir die moderne Baukunst der Begriff
der RaumeinschlieBung das leitende Prinzip werden.

362



»Man sollte meinen, das Wirken der Schwerkraft, die formale
Vorstellung, wie das Lastende getragen, das Strebende gehalten
wird, konne von allen Menschen nur in derselben Weise begriffen
werden. Die Geschichte beweist aber, dass diese Vorstellungen
vom Temperament der Volker oder Rassen und von religiosen
Stimmungen bestimmt werden. Das verbiirgt eine ewig verschie-
dene Losung der selben kiinstlerischen Probleme fiir alle Zeiten.
Auch hier gibt es nichts absolutes, sondern nur relatives*.

Aber es ist auch schon ein sichtbares und erfreuliches Symp-
tom, dass die Architektur wiederum als bildende Kunst die Lei-
tung ibernimmt, die beiden Schwesterkiinste innerhalb ihrer
Sphére heranzieht, ihre Hiilfe herbeiruft und ihnen im Volksge-
baude wie im Warenhaus von neuem bewusst den Weg zur Zu-
kunft zeigt.

»Mit dem Suchen nach dem Schoénheitsverlangen in der Ge-
meinschaft“, sagt Henriette Roland Holst in ihren Studien tiber
soziale Asthetik, ,ist die Neigung des Proletariats in Uberein-
stimmung, und auch in dieser Hinsicht fdllt die Analogie mit dem
klassischen Altertum und dem Mittelalter auf: die dsthetische
Befriedigung weniger im drmlichen Aufputzen der einzelnen Woh-
nung als im gemeinschaftlichen Besitz und der Benutzung schoner
Gebaude und Gegenstinde zu suchen.“

Mich diinkt, dass aus diesen Betrachtungen allméhlich ein
Bild der kiinftigen Gesellschaft und ihrer Kunst emporsteige: ein
Bild, das nicht phantastisch zu sein braucht, weil ein jeder, der
nicht fiir die neuzeitlichen gesellschaitlichen Vorgédnge blind ist,
zu einer gleichen Vorstellung gelangen muss.

Diese neue Gesellschaft wird eine neue Religion haben, die,
wie sie auch die Verhdltnisse des Menschen zur iibersinnlichen
Welt betrachten mag — auf jeden Fall den Wert des irdischen
Daseins zu solcher Hohe erheben wird, dass sich alle mensch-
lichen Gedanken fiir ein ethisches Ideal einigen werden, das nicht
in einem moglichen Jenseits, sondern im wirklichen Dasein auf
Erden sein Ziel sehen wird. Lehrte doch schon Protagoras, dass
der Mensch der MaBstab aller Dinge sei. Diese Religion wird sich
aus den vorwirts schreitenden ldeen iiber materielle Lebensan-
schauung entwickeln, die zwar den wahren Christen — wenn es
noch solche gibt — mit Abscheu erfilllen. Denken diese doch

363



bei dem Worte Materie unwillkiirlich an das Niedere, Gemeine,
Menschenunwiirdige, statt einzusehen, dass die Materie, richtig
verstanden, hochste Liebe und Verehrung verdient.

»Die Kirche“, sagt Kutter, ,musste Geist sein; das ist ihr
Fluch geblieben bis zum heutigen Tag. Die Materie ist nicht teui-
lisch, die Liebe zu ihr — trostet euch — nicht verwerflich, ihr
Genuss nicht siindig, sogar ihre Orgien sind nur die Reaktion
des Menschen gegen die falsche Usurpation, die sich der gott-
vergessene Geist angemalit hat. Die Materie ist nur der Sitz der
Siinde, weil der Mensch sie verachtet. Die Materie verachten,
eben das heiBBt die Siinde rufen*.

Diese Religion des neuen Menschen wird sich auch eine
neue Kunst zu eigen machen; wie die neue 0konomische Grund-
lage sich aus den jetzigen Produktions-Verhiltnissen entwickelt,
wird ihre Kunst aus der jetzigen Kunst emporwachsen, und mir
scheint, eine allgemeine Vorstellung dieses Zukunftbildes sollte
nicht ganz unmaoglich sein.

In der groBen Verworrenheit der Ideen und Ansichten der
heutigen Zeit tritt iiberall eine groBe Absicht hervor, die des Or-
ganisierens: ein Streben, Ordnung in den verwickelten Verhélt-
nissen zu schaffen, sie einfacher zu gestalten, ihnen eine mog-
lichst praktische Form zu verleihen.

Anstelle der willkiirlichen Arbeitseinteilung, die von einem
geringen Teil der Menschheit nur zu ihrem Vorteil eingefiihrt wurde
und zu einer Uberproduktion fiihrte, die doch keinen Uberfluss
fur alle brachte, und anstelle einer Wirtschaftsordnung, die mitten
in der okonomischen Krisis einzelnen erlaubt, sich durch allerlei
Spekulationen zu bereichern, ersehnen wir heute eine Arbeits-
einteilung von Allen und fiir Alle; also statt der jetzigen Willkiir
eine besonnene Ordnung, statt individualistischen Neigungen ein
Streben nach absoluter Verallgemeinerung: statt einer regellosen
eine gesetzmaBige, statt einer stillosen, eine stilisierte Gesellschafts-
ordnung.

in der Kunst sehen wir eine vollkommen gleichartige Ent-
wicklung vor sich gehen; die naturalistische und realistische, also
rein personlich willkiirliche wandelt sich zu einer mehr geord-
neten, zu einer stilisierten Kunst. Stilisieren heiBt vereinfachen,
heit Ruhe und Ordnung schaffen. ,Kunst ist nicht Leidenschaft,

364



wie die Individualisten behaupten, sagt Scheltema, ,Kunst ist ge-
setztes und stilisiertes Seelenleben, nicht aber das Seelenleben
selbst; kiinstlerische Gestaltung ist die Umgestaltung von Unruhe
in Ruhe.“

In allen groBen stilvollen Kiinsten finden wir jene Ruhe;
es ist das erste Merkmal des Naturalismus, dass er immer so rast-
ios wie stillos war. Tatsédchlich ist mehr wahrhaftige Bewegung in
der herrlichen Ruhe der dgyptischen und griechischen Bildhauerei
als in den genialsten Schopfungen moderner Zeiten, mehr Be-
wegung in der sanft aufwdrts strebenden weisen Schonheitswelle
einer Venus von Milo, mehr Bewegung im unerschiitterlichen
Schweigen einer agyptischen Sphynx als in den leidenschaftlich-
sten Entwiirfen eines Rodin. Jene offenbaren die Ruhe, die in
klare Rhythmen gebrachte ewige Bewegung des Lebens, diese be-
deuten die Individualisierung des Zufélligen, die Unruhe.

In der Literatur hat der psychologische Roman mit seiner
Analyse rein persOnlicher Gefiihle seine Zeit gehabt; in ihr ist
der Realismus wohl heute schon iiberwunden. Und sogar im
sprachlichen Ausdruck verspiiren wir ein Verschmelzen des Be-
sonderen im Allgemeinen; die literarische Gebrauchskunst, wie
Scheltema sie benennt, vereinfacht sich gleichfalls und strebt nach
ruhigerer Form.

Die Musik, die sich lange vom Tanz und von der Poesie
entfernt hatte, sich selbstdindig entwickelte, und sich schlieBlich
in ihr genaues Gegenteil, in wilde, stillose Disharmonie verwandelte,
ist heute noch am meisten ans Personliche, an die Dekadenz ge-
kettet. Das erkldrt sich dadurch, dass sie die immateriellste und
daher auch die stimmungsvollste aller Kiinste ist, weshalb sie
sich am ldangsten in der subjektivistischen Gefiihlssphédre bewe-
gen- muss.

Die bildenden Kiinste streben aufs neue danach, sich mit
einander zu vereinen, sowohl geistig als der Form nach. Die
Malerei, die sich zum Ziel gesetzt hatte, das ,Ding an sich“ dar-
zustellen, beherrscht nicht mehr die Ausschmiickung der Wand.
Die naturalistischen und realistischen Schulen geniigen nur noch
wenigen mit ihren subjektivistischen Eigentiimlichkeiten, welche
an und fiir sich nichts mit Kunst zu schafien haben und das
geistige Prinzip ganz aus ihr verbannt haben, was Schefiler zu

365



dem paradoxalen Ausspruch veranlasst, dass ein Pointillist niemals
an die Unsterblichkeit der Seele glauben koénne. Die Art und
Weise wie der Gemaéldehandel betrieben wird, die sehr an den
Tulpenschwindel des siebzehnten Jahrhunderts gemahnt, ist eine der
unangenehmsten Folgen des Kapitalismus, der in dem Gemalde
eine gute Kapitalsanlage sieht, und so muss allmahlich die Einsicht
reifen, dass das heutige Tafelbild den heutigen Gedankengédngen
direkt zuwider lduft. Darum wird der Drang nach der dekora-
tiven Malerei immer stdarker, darum macht sich die Skulptur
immer mehr der Architektur dienstbar.

Die Architektur, die GroBmeisterin aller Kiinste, strebt da-
nach, sich aus dem Sumpf gdnzlich verbliihter Konventionen und
aus der Ode des Subjektivismus emporzuarbeiten und den ganzen
industriellen Kram, die Folgen von Kommerzialismus und Kapi-
talismus, abzustreifen, unter welchen sie von allen Kiinsten am
meisten hat leiden miissen. Sie zielt auf Vereinfachung ihrer For-
men ab und nicht nur aus Reaktion gegen die herrschende Uber-
ladung; in erster Linie aber auf eine prinzipienfeste Richtung.

»lch hege die Hoffnung“, sagt William Morris, ,dass gerade
von den notwendigen und anspruchslosen Bauten die neue und
echte Architektur ausgehen wird, viel eher jedenfalls, als aus dem
Experimentieren mit den Methoden einiger weniger anspruchsvoller
Architekturstile“.

Nun vollzieht sich aber eine solche Entwicklung, ebenso
wenig wie eine soziale, nicht ohne Widerstand. Denn jene ein-
fache Form, die wir erstreben, ist nur die materielle Verwirk-
lichung des Prinzips, dem gemdB sich die neue Baukunst mani-
festieren wird: Klarheit in der ganzen Auffassung von Plan und
Aufbau, Ordnung aller Teile zu einer Einheit, also Stil.

Der Vorwurf, der diesem Streben oft gemacht wird, ist, eine
solche aus der Zeit geschaffene Baukunst vermoOge neben der
friheren, gleichwertigen Architektur nicht zu befriedigen. Aber
wie langer Zeit bedarf denn eine Kunst, um sich zu entwickeln?
Als ein Beispiel auBergewoOhnlich schnellen Wachstums wird die
Kunst des Islam vorgefiihrt, und doch hat diese noch anderthalb
Jahrhunderte dazu gebraucht. Kann man von einem Kinde die
Vollendung eines Erwachsenen verlangen? Eben das langsame

366



Fortschreiten der Entwicklung ist ein Beweis der Zielbewusstheit
dieses Strebens und verbiirgt die Gewissheit des Erreichens.

Ich sagte, dass die Architektur sich aufs neue nach der Ord-
nung, dem Allgemeinen, dem Stil hin bewegt, und ihre subjek-
tiven AuBerungen uns nicht mehr als wertvoll erscheinen. Eine
solche Entwicklung ist deshalb die einzig wahre, weil sie in Uber-
einstimmung mit dem wachsenden Weltbegriff steht; wie die grie-
chische Weltanschauung vorwiegend nach Mittel und Zweck, die mit-
telalterliche nach Zeichen und Bedeutung orientiert war, wird fiir
die neue Weltanschauung Ursache und Folge als Leitmotiv gelten.
Eine neue Religion liegt in diesem Kern verschlossen, eine Re-
ligion dieser Erde, welche das lebenerweckende Prinzip der
kiinftigen Kunst sein wird.

,Die Menschheit, nicht Gott, wird die Sonne sein, um welche
herum sich die soziale Kunst bewegen wird, und sdmtliche mensch-
lichen Empfindungen werden offenbar in ihr ihren Ursprung neh-
men*, sagt Gorter. Ist das nicht, mit andern Worten gesagt,
dasselbe ?

Man behauptet vielfach, dass die Geschichte sich wiederhole:
und die Meinung, dass es nichts Neues unter der Sonne gebe,
beruht ohne Zweifel auf Erfahrung. Uberblickt man diese Ent-
wicklung und entwirft man nach ihr ein Zukunftsbild, so tritt
eine merkwiirdige Ubereinstimmung der antiken mit unserer Welt zu
Tage. Wie der antike, so sucht der moderne Mensch sein ldeal
auf dieser Erde; sein hochstes Streben driickt sich zwar nicht
am Bild irdischer Gotter, sondern am Menschen selbst aus, doch
war ja der Mensch im Altertum eins mit seiner Gottheit.

Dazu kommt die neue Kultur des menschlichen Korpers, die
im Werden ist, jenes Korpers, den das Christentum verachtete,
und den kiinftige Zeiten seiner groBen Schonheit wegen wieder
zu Ehren bringen werden. Wie auch immer die Begriffe tber
das Verhiltnis zwischen Korper und Geist beschaffen sein mdgen,
fir unser irdisches Leben sind beide untrennbar. Die Korper-
kultur ist also nichts anderes als ein Versuch, das verlorene
Gleichgewicht zwischen Geist und Korper wieder herzustellen. ,Ich
beschwore euch, meine Briider,“ ruft Zarathustra aus, ,bleibt der
Erde treu und glaubt denen nicht, welche euch von iiberirdischen
Hoffnungen reden! Giftmischer sind es, ob sie es wissen oder nicht.“

367



Es ist eine Weltidee als Folge der materialistischen Lebens-
anschauung im Wachsen begriffen, zu der Arbeiterbewegung und
Klassenstreit bloB ein Mittel sind und bleiben miissen. ,Denn
der allgemeinen humanistischen Triebfeder des Sozialismus,“ ich
zitiere Treslongs Einleitung zur Philosophie der Gemeinschaft, ,scha-
det das Dogma vom Klassenkampf, das unter Vernachldssigung
zahlloser, von verschiedenartigen Gesinnungen beseelter Gruppen
die Gesellschaft in zwei Heerlager zerteilt; die Feinde des Men-
schenideales finden sich jedoch in allen diesen Gruppen, sowohl
bei den Kapitalisten als bei den Proletariern.“

Auf diesem geistigen Unterbau, auf der neuen Religion mit
ihren neuen Formkonventionen, auf der systematischen Philosophie,
die sich aus dem Grundsatz der Gleichheit aller Menschen aus
ihr entwickeln wird, wird nun eine neue Kunst erwachsen, die sich
aus der werdenden Kunst entwickelt, aber hoher Volikommenheit
teilhaitig sein wird.

Wird das nun die proletarische Kunst sein? Insofern die
Kunst dann mit der proletarischen Bewegung zusammenschreiten
wird, ja. Nein, wenn man meint, sie als eine individualisierte
Verallgemeinerung als auBlerhalb des allgemeinen Entwicklungs-
laufes betrachten zu miissen. Denn diese Kultur wird nach ihren
Prinzipien keine hohere sein als die klassische oder feudale, ist
doch die Art des ldeales relativ; im absolut Heilsamen, im ab-
solut Ethischen aber wird sie die beiden iibertreffen miissen, weil
sie selbst auf ihren Schultern und geistig um so viel hoher stehen
wird. Das Drama wird dann, dhnlich wie frither, die Synthese
samtlicher Kiinste geworden sein; es wird aber die Losung weder
in der verhdngnisvollen Erfiilllung eines Mussens, noch in dem
verzweiflungsvollen Misslingen eines Wollens, sondern in dem
hoffnungsvollen Bewusstsein eines Konnens suchen und finden.

Und die Gemeinde wird aufs neue hinschreiten zum religiosen
Gemeinschaftsgebdude, dessen architektonische Majestdt zur Ehr-
furcht zwingt, und das nur durch einen triumphalen Zugangsweg
erreicht werden kann. Aber der groBe Innenraum wird wiederum
unsere Seele erfassen, nicht durch eine Weihe heiliger Mystik, die
das Verlangen nach einer iiberirdischen Welt rege macht, sondern
durch eine wiedergeborene dionysische Freude. Er wir sich je-
doch wesentlich von dem kleinen klassischen Tempelraum unter-

368



scheiden, der bloB fiir die Figur der Gottheit bestimmt war. Denn
dieser Raum wird die Tausende aufnehmen koOnnen, welche
nunmehr auf ganz andere Weise sich der irdischen Gottheit ndhern
werden, die in geistiger Gestalt in diesem Raum wohnen wird.

Auf den Wédnden dieses groBen Saales werden Darstellungen
der groBen Taten, welche diesen Zweck fOrderten, gemalt und in
Nischen und auf Postamenten die Gemeinschaftstugenden veran-
schaulicht sein.
| Und aus der groBen Chornische rauscht orchestrale Musik,
nicht als Begleitung liturgischen Gesanges noch als bloBer Tanz-
rhythmus, sondern als Grundlage des groBen Chores, der in stil-
vollen Melodien die Friedenshymne jubelt.

Wird dieses Bild sich als eine Illusion herausstellen, obwohl
das internationale, kosmopolitische Streben der Sozialdemokratie
in seinem Einheitsgedanken ein Ideal schafft, welches uns deshalb
allein schon anspricht? Und wird dieser Akt sich der Meinung
Kuypers nach als ein Griff nach dem Unerreichbaren erweisen?
Nein, wir diirfen diese Zukunft nicht nur hoffen, wir konnen sie
kithn erwarten. Die gesellschaftliche Ordnung und die stilisierte
Kunst muss wiederum kommen, aber beide groBer als je, weil
die kiinftigen Zeiten, gesellschaftlich wie kiinstlerisch, kraft einer
vollkommeneren Einsicht und eines hoheren Koénnens aufgebaut
werden konnen. Und diese beiden Faktoren werden sich wiederum
in einer Kultur spiegeln, welche die Morgenrote einer neuen
Epoche der Kulturgeschichte sein wird, weil die erste Konvention
der neuen Religion nicht nur dem Worte nach die Gleichheit aller
Menschen bilden muss.

Der Gottesdienst wird sodann ein irdischer sein, aber seine
Lehre wird Frieden gewidhren, aufs neue Ruhe herbeifiihren, so
wie friither im groBen Stil Ruhe war, ungeachtet der Ruhelosig-
keit der Zeiten. Aber die kommende Ruhe wird von erhabener

Schonheit sein — nicht die Ruhe des Todes sondern die Ruhe
des wahren Lebens.
-AMSTERDAM ' - H. P. BERLAGE

369



	Kunst und Gemeinschaft

