
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Kunst und Gemeinschaft

Autor: Berlage, H.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KUNST UND GEMEINSCHAFT
Unser Gottesdienst ist ein irdischer.
Schoenmaeckers : Der Glaube des neuen Menschen.

IV.

Unter den Anzeichen für den Wandel der Gesellschaft, wie
er vor sich geht, steht selbstverständlich in erster Linie die Kunst, und
eben weil man die gesamte neuzeitliche Geistesbewegung mit der
Renaissance vergleichen könnte, so müssen die Kunsterscheinungen
eine gewisse Übereinstimmung mit ihr zeigen. In einer Übergangszeit

sind die geistigen Merkmale der Kunst stets ein Streben, die
Tendenz sehen zu lassen und andererseits die Karikatur der
hinschwindenden Gesellschaft, die materiellen Merkmale ein Hervortreten

neuer, oder vielmehr erneuerter Formen, immerhin unter
Benutzung der bestehenden Kunst.

In den literarischen Künsten also eine starke Propaganda für
die neuen Ideen; in der Malerei ähnliche Absichten unter
Benutzung bestehender Kunstformen, ebenso in der Bildhauerei.
Die Architektur arbeitet am meisten darauf hin, sich von der
alten Tradition zu befreien; gleichzeitig bedient sie sich noch der
bestehenden Formen und strebt schon nach neuen, welche den

künftigen Stil verkündigen.
Prüfen wir nun diese Tatsachen an der Entwicklung der

heutigen Zeit.
Es gibt bereits eine Literatur, besonders eine dramatische, mit

mehr oder weniger starker Tendenz; daneben eine, die den Verfall
des Bürgerstandes schildert. Ist nun tendenziöse Kunst keine Kunst,
wie von vielen behauptet wird? Doch, ohne Zweifel: sie hat nur
einen unangenehmen Beigeschmack, es fehlt ihr an Empfindungsklarheit.

Sogar ein vorwiegend lyrischer Dichter wie Shelley
erachtete Tendenz nicht für unvereinbar mit Poesie.

Es gibt heute eine Malerei mit einer sehr starken Tendenz;
daneben eine, die vom Realismus bis zum Naturalismus
herabgesunken ist, die aller Phantasie entbehrt, weil der Rückgang der
Phantasie eben eine Folge oder besser gesagt die Begleiterscheinung
des Naturalismus ist; es gibt eine ebenfalls tendenziöse Architektur,
mit einem starken Drang, alle eklektischen Formen abzustreifen,

360



und daneben eine dekadente, welche noch an den alten Formen
festhält.

Und was die allgemeine Entwicklung betrifft, ist zu bemerken,
dass die Malerei allmählig an Bedeutung verliert und die dekorative

Kunst im Wachsen begriffen ist, wie auch die Bildhauerei
sich aufs neue in der Richtung architektonischer Verzierung
entwickelt und die Architektur darnach strebt, ihre alte Stellung als
leitende Kunst wiederum zu erobern.

Ist dies nun bereits die sogenannte proletarische Kunst? Der
marxistischen Lehre nach gewiss nicht, weil eine solche erst mit
der Neuordnung der Gesellschaft beginnen könnte. Aber auch

wenn man die Entwicklung der einen Kunst aus der anderen
feststellt, so erscheint diese Grundsätzlichkeit beinahe als ein
Versteifen auf einer Theorie. Nach dem marxistischen Dogma kann
schon deswegen die neuzeitliche Kunst nicht die proletarische
Kunst sein, weil sie von den Intellektuellen einer bestimmten
Klasse geschaffen worden, die nicht aus der Klasse der Proletarier
selbst hervorgekommen sind. Wir müssen uns also sehr davor
hüten, uns an das Dogma zu klammern, wenn wir die Kunst
unserer Zeit als ein Bild ihrer Kulturentwicklung erkennen wollen.

„Keine falschere, giftigere Erfindung", ruft Scheltema aus,
„keine heimtückischere Phrase als die kleinmütige Lüge, dass jetzt
keine große Kunst möglich sei! Jetzt nicht? Wo überall um uns
herum die ergreifendsten Dinge geschehen?" Eine große Kunst
ist aber nicht nur möglich, sondern schon im Entstehen begriffen
und wird sich in kurzer Zeit wahrscheinlich bedeutend entwickeln;
ihre vollständige Entfaltung ist aber zu sehr von ungünstigen
Produktionsverhältnissen gehemmt. Erst dann kann eine große
Kunst erwartet werden, wenn der Endzweck der sozialen Bewegung
erreicht sein wird, im besten Falle kurz vorher.

* *
*

Ich komme auf die Architektur zurück. Von allen Künsten
— und ich rechne die sogenannte Gebrauchskunst auch dazu —
hat sie wohl am meisten Veränderungen erlitten, weil sie am
engsten mit der industriellen Entwicklung, also mit dem Kapitalismus

verknüpft ist. Das war ihr einerseits wohl ein bedeutender

361



Nachteil, anderseits erwies es sich ihr wiederum als äußerst

günstig. Wie die Arbeiterbewegung als Streit gegen den Kapitalismus

eine Folge des Kapitalismus selbst war, so ist der Streit
der Architektur gegen ihre Industrialisierung, also gegen den

überflüssigen Kram, womit Bauwerke und Möbel umhängt wurden,
aus dieser Industrialisierung selbst hervorgegangen.

So erwies sich die Herrschaft der Scheinkunst als notwendig,
um den Keim einer Kunstreaktion zu entwickeln, und diese Scheinkunst

war, was man im neunzehnten Jahrhundert gerade Kunst
nannte, die Nachahmung der alten Stile. Es leuchtet einem jeden
ein, welche Veränderung damals wie von selbst in der Architektur
erfolgen musste und wie dann in gewissem Sinne ein fester
Bautypus für die Neuzeit emporgewachsen ist, nämlich das Handelsund

Ladengebäude, das Geschäftshaus, das ein Meilenstein auf
dem Wege zum großen künftigen Warenhaus ist und aufs neue
den Beweis liefert, in wie engem Zusammenhang die Architektur
mit den wirtschaftlichen und sozialen Verhältnissen steht, wie sie

genau ein Spiegelbild der Kultur ist.

„Wenn die Vergangenheit die architektonischen Kunstformen
stets Idealbauwerken abgenommen hat, so versucht die Gegenwart
neue Formen aus Profanbauwerken, aus wirtschaftlichen Zweckbauten

zu entwickeln," sagt wiederum Scheffler. „Selbst diese

Erscheinung aber bestätigt das Entwicklungsprinzip. Denn das
wirtschaftlich organisierte Geschäftsleben ist heute das einzige
Gebiet, wo man im Begriff ist, Konventionen über notwendige
Lebensformen zu schließen. Überall sonst befinden sich die sozialen

Zustände noch in Stadien der Anarchie, des kurzen
Kompromisses oder der toten Tradition. Im Geschäftsleben allein ist
ein selbständiger, von allen früheren unterschiedener Geist zu
spüren. Also auch hier ist es wieder die beschränkende, kräftigende

Konvention, die der Kunst Entwicklungsmöglichkeiten gibt."
Und Hand in Hand damit geht natürlich eine Umwandlung

der Philosophie der Architektur vor sich. Sah man in der Antike
die Symbolisierung von Stütze und Schwere, wie sie in Säule und
Architrav zum Ausdruck kommt, im Mittelalter eine Vergeistigung
des selben Begriffes — die Aufhebung der Schwere — als Hauptmotiv
der Architektur an, so wird für die moderne Baukunst der Begriff
der Raumeinschließung das leitende Prinzip werden.

362



„Man sollte meinen, das Wirken der Schwerkraft, die formale
Vorstellung, wie das Lastende getragen, das Strebende gehalten
wird, könne von allen Menschen nur in derselben Weise begriffen
werden. Die Geschichte beweist aber, dass diese Vorstellungen
vom Temperament der Völker oder Rassen und von religiösen
Stimmungen bestimmt werden. Das verbürgt eine ewig verschiedene

Lösung der selben künstlerischen Probleme für alle Zeiten.
Auch hier gibt es nichts absolutes, sondern nur relatives".

Aber es ist auch schon ein sichtbares und erfreuliches Symptom,

dass die Architektur wiederum als bildende Kunst die
Leitung übernimmt, die beiden Schwesterkünste innerhalb ihrer
Sphäre heranzieht, ihre Hülfe herbeiruft und ihnen im Volksgebäude

wie im Warenhaus von neuem bewusst den Weg zur
Zukunft zeigt.

„Mit dem Suchen nach dem Schönheitsverlangen in der
Gemeinschaft", sagt Henriette Roland Holst in ihren Studien über
soziale Ästhetik, „ist die Neigung des Proletariats in
Übereinstimmung, und auch in dieser Hinsicht fällt die Analogie mit dem
klassischen Altertum und dem Mittelalter auf: die ästhetische

Befriedigung weniger im ärmlichen Aufputzen der einzelnen Wohnung

als im gemeinschaftlichen Besitz und der Benutzung schöner
Gebäude und Gegenstände zu suchen."

Mich dünkt, dass aus diesen Betrachtungen allmählich ein
Bild der künftigen Gesellschaft und ihrer Kunst emporsteige: ein
Bild, das nicht phantastisch zu sein braucht, weil ein jeder, der
nicht für die neuzeitlichen gesellschaftlichen Vorgänge blind ist,
zu einer gleichen Vorstellung gelangen muss.

Diese neue Gesellschaft wird eine neue Religion haben, die,
wie sie auch die Verhältnisse des Menschen zur übersinnlichen
Welt betrachten mag — auf jeden Fall den Wert des irdischen
Daseins zu solcher Höhe erheben wird, dass sich alle menschlichen

Gedanken für ein ethisches Ideal einigen werden, das nicht
in einem möglichen Jenseits, sondern im wirklichen Dasein auf
Erden sein Ziel sehen wird. Lehrte doch schon Protagoras, dass
der Mensch der Maßstab aller Dinge sei. Diese Religion wird sich
aus den vorwärts schreitenden Ideen über materielle Lebensanschauung

entwickeln, die zwar den wahren Christen — wenn es
noch solche gibt — mit Abscheu erfüllen. Denken diese doch

363



bei dem Worte Materie unwillkürlich an das Niedere, Gemeine,
Menschenunwürdige, statt einzusehen, dass die Materie, richtig
verstanden, höchste Liebe und Verehrung verdient.

„Die Kirche", sagt Kutter, „musste Geist sein; das ist ihr
Fluch geblieben bis zum heutigen Tag. Die Materie ist nicht
teuflisch, die Liebe zu ihr — tröstet euch — nicht verwerflich, ihr
Genuss nicht sündig, sogar ihre Orgien sind nur die Reaktion
des Menschen gegen die falsche Usurpation, die sich der
gottvergessene Geist angemaßt hat. Die Materie ist nur der Sitz der
Sünde, weil der Mensch sie verachtet. Die Materie verachten,
eben das heißt die Sünde rufen".

Diese Religion des neuen Menschen wird sich auch eine

neue Kunst zu eigen machen; wie die neue ökonomische Grundlage

sich aus den jetzigen Produktions-Verhältnissen entwickelt,
wird ihre Kunst aus der jetzigen Kunst emporwachsen, und mir
scheint, eine allgemeine Vorstellung dieses Zukunftbildes sollte
nicht ganz unmöglich sein.

In der großen Verworrenheit der Ideen und Ansichten der
heutigen Zeit tritt überall eine große Absicht hervor, die des

Organisierens: ein Streben, Ordnung in den verwickelten Verhältnissen

zu schaffen, sie einfacher zu gestalten, ihnen eine möglichst

praktische Form zu verleihen.
Anstelle der willkürlichen Arbeitseinteilung, die von einem

geringen Teil der Menschheit nur zu ihrem Vorteil eingeführt wurde
und zu einer Überproduktion führte, die doch keinen Überfluss
für alle brachte, und anstelle einer Wirtschaftsordnung, die mitten
in der ökonomischen Krisis einzelnen erlaubt, sich durch allerlei
Spekulationen zu bereichern, ersehnen wir heute eine
Arbeitseinteilung von Allen und für Alle; also statt der jetzigen Willkür
eine besonnene Ordnung, statt individualistischen Neigungen ein

Streben nach absoluter Verallgemeinerung: statt einer regellosen
eine gesetzmäßige, statt einer stillosen, eine stilisierte Gesellschaftsordnung.

In der Kunst sehen wir eine vollkommen gleichartige
Entwicklung vor sich gehen; die naturalistische und realistische, also
rein persönlich willkürliche wandelt sich zu einer mehr geordneten,

zu einer stilisierten Kunst. Stilisieren heißt vereinfachen,
heißt Ruhe und Ordnung schaffen. „Kunst ist nicht Leidenschaft,

364



wie die Individualisten behaupten", sagt Scheltema, „Kunst ist
gesetztes und stilisiertes Seelenleben, nicht aber das Seelenleben
selbst; künstlerische Gestaltung ist die Umgestaltung von Unruhe
in Ruhe."

In allen großen stilvollen Künsten finden wir jene Ruhe;
es ist das erste Merkmal des Naturalismus, dass er immer so rastlos

wie stillos war. Tatsächlich ist mehr wahrhaftige Bewegung in
der herrlichen Ruhe der ägyptischen und griechischen Bildhauerei
als in den genialsten Schöpfungen moderner Zeiten, mehr
Bewegung in der sanft aufwärts strebenden weisen Schönheitswelle
einer Venus von Milo, mehr Bewegung im unerschütterlichen
Schweigen einer ägyptischen Sphynx als in den leidenschaftlichsten

Entwürfen eines Rodin. Jene offenbaren die Ruhe, die in
klare Rhythmen gebrachte ewige Bewegung des Lebens, diese
bedeuten die Individualisierung des Zufälligen, die Unruhe.

In der Literatur hat der psychologische Roman mit seiner
Analyse rein persönlicher Gefühle seine Zeit gehabt; in ihr ist
der Realismus wohl heute schon überwunden. Und sogar im
sprachlichen Ausdruck verspüren wir ein Verschmelzen des
Besonderen im Allgemeinen ; die literarische Gebrauchskunst, wie
Scheltema sie benennt, vereinfacht sich gleichfalls und strebt nach
ruhigerer Form.

Die Musik, die sich lange vom Tanz und von der Poesie
entfernt hatte, sich selbständig entwickelte, und sich schließlich
in ihr genaues Gegenteil, in wilde, stillose Disharmonie verwandelte,
ist heute noch am meisten ans Persönliche, an die Dekadenz
gekettet. Das erklärt sich dadurch, dass sie die immateriellste und
daher auch die stimmungsvollste aller Künste ist, weshalb sie
sich am längsten in der subjektivistischen Gefühlssphäre bewegen

muss.
Die bildenden Künste streben aufs neue danach, sich mit

einander zu vereinen, sowohl geistig als der Form nach. Die
Malerei, die sich zum Ziel gesetzt hatte, das „Ding an sich"
darzustellen, beherrscht nicht mehr die Ausschmückung der Wand.
Die naturalistischen und realistischen Schulen genügen nur noch

wenigen mit ihren subjektivistischen Eigentümlichkeiten, welche
an und für sich nichts mit Kunst zu schaffen haben und das

geistige Prinzip ganz aus ihr verbannt haben, was Schettler zu

365



dem paradoxalen Ausspruch veranlasst, dass ein Pointiiiist niemals
an die Unsterblichkeit der Seele glauben könne. Die Art und
Weise wie der Gemäldehandel betrieben wird, die sehr an den

Tulpenschwindel des siebzehnten Jahrhunderts gemahnt, ist eine der

unangenehmsten Folgen des Kapitalismus, der in dem Gemälde
eine gute Kapitalsanlage sieht, und so muss allmählich die Einsicht
reifen, dass das heutige Tafelbild den heutigen Gedankengängen
direkt zuwider läuft. Darum wird der Drang nach der dekorativen

Malerei immer stärker, darum macht sich die Skulptur
immer mehr der Architektur dienstbar.

Die Architektur, die Großmeisterin aller Künste, strebt
danach, sich aus dem Sumpf gänzlich verblühter Konventionen und

aus der Öde des Subjektivismus emporzuarbeiten und den ganzen
industriellen Kram, die Folgen von Kommerzialismus und
Kapitalismus, abzustreifen, unter welchen sie von allen Künsten am
meisten hat leiden müssen. Sie zielt auf Vereinfachung ihrer
Formen ab und nicht nur aus Reaktion gegen die herrschende
Überladung; in erster Linie aber auf eine prinzipienfeste Richtung.

„Ich hege die Hoffnung", sagt William Morris, „dass gerade
von den notwendigen und anspruchslosen Bauten die neue und
echte Architektur ausgehen wird, viel eher jedenfalls, als aus dem

Experimentieren mit den Methoden einiger weniger anspruchsvoller
Architekturstile".

Nun vollzieht sich aber eine solche Entwicklung, ebenso

wenig wie eine soziale, nicht ohne Widerstand. Denn jene
einfache Form, die wir erstreben, ist nur die materielle Verwirklichung

des Prinzips, dem gemäß sich die neue Baukunst
manifestieren wird: Klarheit in der ganzen Auffassung von Plan und

Aufbau, Ordnung aller Teile zu einer Einheit, also Stil.

Der Vorwurf, der diesem Streben oft gemacht wird, ist, eine
solche aus der Zeit geschaffene Baukunst vermöge neben der
früheren, gleichwertigen Architektur nicht zu befriedigen. Aber
wie langer Zeit bedarf denn eine Kunst, um sich zu entwickeln?
Als ein Beispiel außergewöhnlich schnellen Wachstums wird die

Kunst des Islam vorgeführt, und doch hat diese noch anderthalb
Jahrhunderte dazu gebraucht. Kann man von einem Kinde die

Vollendung eines Erwachsenen verlangen? Eben das langsame

366



Fortschreiten der Entwicklung ist ein Beweis der Zielbewusstheit
dieses Strebens und verbürgt die Gewissheit des Erreichens.

Ich sagte, dass die Architektur sich aufs neue nach der
Ordnung, dem Allgemeinen, dem Stil hin bewegt, und ihre subjektiven

Äußerungen uns nicht mehr als wertvoll erscheinen. Eine
solche Entwicklung ist deshalb die einzig wahre, weil sie in
Übereinstimmung mit dem wachsenden Weltbegriff steht; wie die
griechische Weltanschauung vorwiegend nach Mittel und Zweck, die
mittelalterliche nach Zeichen und Bedeutung orientiert war, wird für
die neue Weltanschauung Ursache und Folge als Leitmotiv gelten.
Eine neue Religion liegt in diesem Kern verschlossen, eine
Religion dieser Erde, welche das lebenerweckende Prinzip der

künftigen Kunst sein wird.
„Die Menschheit, nicht Gott, wird die Sonne sein, um welche

herum sich die soziale Kunst bewegen wird, und sämtliche menschlichen

Empfindungen werden offenbar in ihr ihren Ursprung
nehmen", sagt Gorter. Ist das nicht, mit andern Worten gesagt,
dasselbe?

Man behauptet vielfach, dass die Geschichte sich wiederhole:
und die Meinung, dass es nichts Neues unter der Sonne gebe,
beruht ohne Zweifel auf Erfahrung. Überblickt man diese

Entwicklung und entwirft man nach ihr ein Zukunftsbild, so tritt
eine merkwürdige Übereinstimmung der antiken mit unserer Welt zu
Tage. Wie der antike, so sucht der moderne Mensch sein Ideal
auf dieser Erde; sein höchstes Streben drückt sich zwar nicht
am Bild irdischer Götter, sondern am Menschen selbst aus, doch

war ja der Mensch im Altertum eins mit seiner Gottheit.
Dazu kommt die neue Kultur des menschlichen Körpers, die

im Werden ist, jenes Körpers, den das Christentum verachtete,
und den künftige Zeiten seiner großen Schönheit wegen wieder
zu Ehren bringen werden. Wie auch immer die Begriffe über
das Verhältnis zwischen Körper und Geist beschaffen sein mögen,
für unser irdisches Leben sind beide untrennbar. Die Körperkultur

ist also nichts anderes als ein Versuch, das verlorene
Gleichgewicht zwischen Geist und Körper wieder herzustellen. „Ich
beschwöre euch, meine Brüder," ruft Zarathustra aus, „bleibt der
Erde treu und glaubt denen nicht, welche euch von überirdischen
Hoffnungen reden Giftmischer sind es, ob sie es wissen oder nicht."

367



Es ist eine Weltidee als Folge der materialistischen
Lebensanschauung im Wachsen begriffen, zu der Arbeiterbewegung und
Klassenstreit bloß ein Mittel sind und bleiben müssen. „Denn
der allgemeinen humanistischen Triebfeder des Sozialismus," ich
zitiere Treslongs Einleitungzur Philosophie der Gemeinschaft, „sei
ladet das Dogma vom Klassenkampf, das unter Vernachlässigung
zahlloser, von verschiedenartigen Gesinnungen beseelter Gruppen
die Gesellschaft in zwei Heerlager zerteilt; die Feinde des
Menschenideales finden sich jedoch in allen diesen Gruppen, sowohl
bei den Kapitalisten als bei den Proletariern."

Auf diesem geistigen Unterbau, auf der neuen Religion mit
ihren neuen Formkonventionen, auf der systematischen Philosophie,
die sich aus dem Grundsatz der Gleichheit aller Menschen aus
ihr entwickeln wird, wird nun eine neue Kunst erwachsen, die sich

aus der werdenden Kunst entwickelt, aber hoher Vollkommenheit
teilhaftig sein wird.

Wird das nun die proletarische Kunst sein? Insofern die
Kunst dann mit der proletarischen Bewegung zusammenschreiten
wird, ja. Nein, wenn man meint, sie als eine individualisierte
Verallgemeinerung als außerhalb des allgemeinen Entwicklungslaufes

betrachten zu müssen. Denn diese Kultur wird nach ihren
Prinzipien keine höhere sein als die klassische oder feudale, ist
doch die Art des Ideales relativ; im absolut Heilsamen, im
absolut Ethischen aber wird sie die beiden übertreffen müssen, weil
sie selbst auf ihren Schultern und geistig um so viel höher stehen
wird. Das Drama wird dann, ähnlich wie früher, die Synthese
sämtlicher Künste geworden sein; es wird aber die Lösung weder
in der verhängnisvollen Erfüllung eines Müssens, noch in dem

verzweiflungsvollen Misslingen eines Wollens, sondern in dem

hoffnungsvollen Bewusstsein eines Könnens suchen und finden.
Und die Gemeinde wird aufs neue hinschreiten zum religiösen

Gemeinschaftsgebäude, dessen architektonische Majestät zur
Ehrfurcht zwingt, und das nur durch einen triumphalen Zugangsweg
erreicht werden kann. Aber der große Innenraum wird wiederum
unsere Seele erfassen, nicht durch eine Weihe heiliger Mystik, die
das Verlangen nach einer überirdischen Welt rege macht, sondern
durch eine wiedergeborene dionysische Freude. Er wir sich
jedoch wesentlich von dem kleinen klassischen Tempelraum unter-

368



scheiden, der bioß für die Figur der Gottheit bestimmt war. Denn
dieser Raum wird die Tausende aufnehmen können, welche
nunmehr auf ganz andere Weise sich der irdischen Gottheit nähern
werden, die in geistiger Gestalt in diesem Raum wohnen wird.

Auf den Wänden dieses großen Saales werden Darstellungen
der großen Taten, welche diesen Zweck förderten, gemalt und in
Nischen und auf Postamenten die Gemeinschaftstugenden
veranschaulicht sein.

Und aus der großen Chornische rauscht orchestrale Musik,
nicht als Begleitung liturgischen Gesanges noch als bloßer
Tanzrhythmus, sondern als Grundlage des großen Chores, der in
stilvollen Melodien die Friedenshymne jubelt.

Wird dieses Bild sich als eine Illusion herausstellen, obwohl
das internationale, kosmopolitische Streben der Sozialdemokratie
in seinem Einheitsgedanken ein Ideal schafft, welches uns deshalb
allein schon anspricht? Und wird dieser Akt sich der Meinung
Kuypers nach als ein Griff nach dem Unerreichbaren erweisen?
Nein, wir dürfen diese Zukunft nicht nur hoffen, wir können sie
kühn erwarten. Die gesellschaftliche Ordnung und die stilisierte
Kunst muss wiederum kommen, aber beide größer als je, weil
die künftigen Zeiten, gesellschaftlich wie künstlerisch, kraft einer
vollkommeneren Einsicht und eines höheren Könnens aufgebaut
werden können. Und diese beiden Faktoren werden sich wiederum
in einer Kultur spiegeln, welche die Morgenröte einer neuen
Epoche der Kulturgeschichte sein wird, weil die erste Konvention
der neuen Religion nicht nur dem Worte nach die Gleichheit aller
Menschen bilden muss.

Der Gottesdienst wird sodann ein irdischer sein, aber seine

Lehre wird Frieden gewähren, aufs neue Ruhe herbeiführen, so
wie früher im großen Stil Ruhe war, ungeachtet der Ruhelosigkeit

der Zeiten. Aber die kommende Ruhe wird von erhabener
Schönheit sein — nicht die Ruhe des Todes sondern die Ruhe
des wahren Lebens.

AMSTERDAM H. P. BERLAGE

369


	Kunst und Gemeinschaft

